## षड्दर्शन-रहस्य

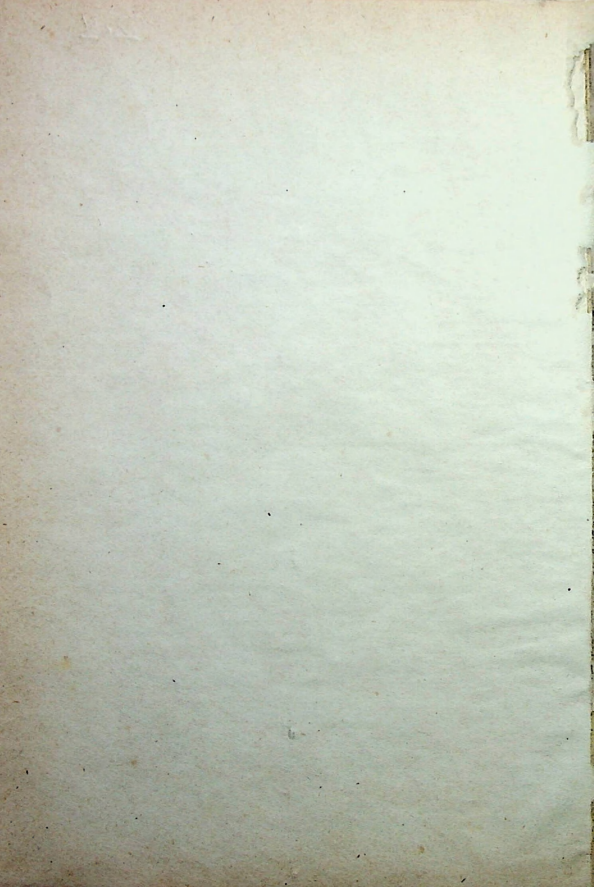
पण्डित रङ्गनाथ पाठक



बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्







# षड्दर्शन-रहस्य

पण्डित रङ्गनाथ पाठक

बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् पटना प्रकाशकः

बिहार-्राष्ट्रआषा-परिषद् आचार्य शिवपूजन सहाय मागै पटना-५०००४

© बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्

संस्करण : प्रथम, विक्रमाब्द २०१५; शकाब्द १८८०; खृद्याब्द १९५८ द्वितीय, विक्रमाब्द २०४६; शकाब्द १९१७; खृद्याब्द १९८९

मूल्य : ४५% ०

मुद्रक भुवनेश्वर सिंह सूर्यनारायण प्रिटिंग प्रेस मिखना पहाड़ी, पटना-८०० ००४

হিৎকাত প্রতিষ্ঠাত ভাষ্টেভ (ছড) নিশান ভাষ্ট হচ গ্রহণিয়াগান হি

'मघु चौरस्तु नः पिता।'

परमाराज्य पूज्य पिताजी के श्रीचरणों में सादर समिपत

यस्य मन्त्रप्रभावेण मूकोऽपि वाग्मितामितः। प्रियतां स पिता श्रीमद्रामजीवनपण्डितः॥

> विनीत रङ्गनाथ पाठक

आशुतोष अवस्थी अध्यक्ष श्री नाम क्षेत्र वेदाङ समिति (छ.प.) 161 Le Ferlis Più

परगाशार्थ कृत्यं एकावी के . . . . . वीक्षणी के सक्ष

र्या सम्बद्धिक मृत्योग्न सर्वेष्ट्रस्य त्राप्त्रस्य । सिरहारे व्यवस्थानसम्बद्धानसम्बद्धानस्य स्थलन्त्रस्

. चित्रीय सङ्गास पांडफ

### वक्तव्य

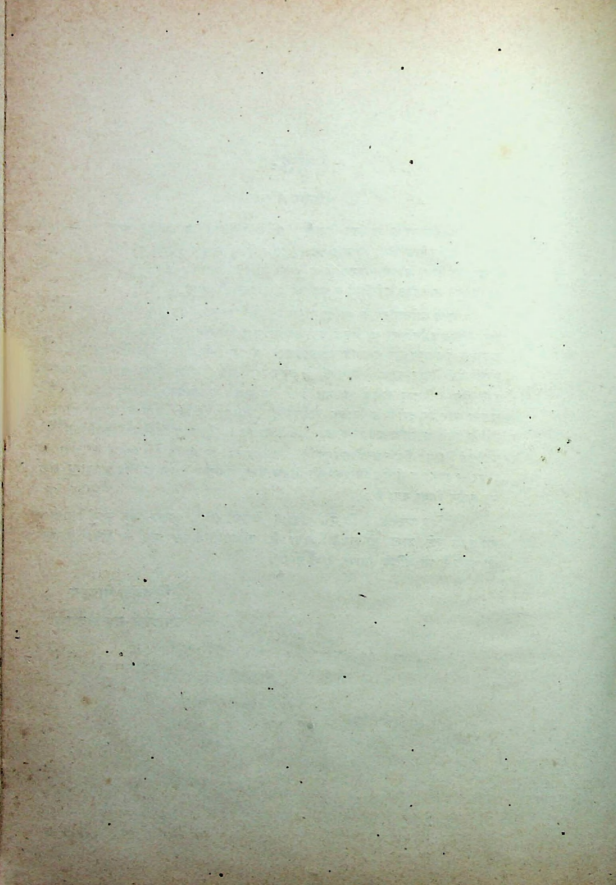
(द्वितीय संस्करण)

दर्शनशास्त्र के पारंगत विद्वान् पं० रंगनाथ पाठक प्रणीत षड्दर्शन-रहस्य में आरतीय दर्शन के विविध स्वरूपों का दिग्दर्शन एवं विश्लेषण किया गया है । दर्शनशास्त्र में सुख्यतः जीव, आत्मा, परमात्मा आदि का तात्त्विक विवेचन होता है। ये ऐसे विषय हैं, जिनवर भारतीय मनीषियों ने बहुविध रचनाओं की सृष्टि की है।

आज दर्शनशास्त्र के मर्गज पण्डितों का नितान्त अभाव है। इसलिए पूर्व पण्डितों हारा रिवित दर्शनग्रन्थों का अनुशीलन-निर्वचन मदा निरापद नहीं होता किन्तु, पं० रंगनाथ पाठक ने वेदमाण्यकार सायगनाथवाचार्य कृत 'सर्वदर्शन संग्रह' पर आधारित इस पुस्तक की रचना जैसी सहज-सरल शैली में की है उसमें तान्तिक विवेचन किया जाना सदा सम्भव नहीं होता। 'विद्वान् लेखक का यह कथन कि पुस्तक के आद्योपान्त अध्ययन, अवलोकन से समस्त भारतीय दर्शनों से पाठक अवगत हो जायेंगे, पूर्णतः सार्थक मालूम होता है क्योंकि इसमें भारतीय दर्शनों के छहीं अंगों का विश्वद निरूपण-विश्लेषण किया गया है। ''नामूलं लिख्यते किन्वन्नापेसामूच्यते'' के सिद्धान्त पर आधृत इस पुस्तक के प्रणयन में दुष्तर से दुष्तर दार्शनिक विन्दुओं को सहज और बोधगम्य धनाने के लिए सर्वग्राह्म शैली का प्रयोग किया गया है।

हार्दिक प्रसन्नता है कि ऐसे विद्वान् छेखक रिवत पुस्तक को पुनम् दित कराने का सुयश मुझे प्राप्त हो रहा है। आशा है, पण्डितजी के इस ग्रन्थ के दितीय संस्करण को पहले से भी अधिक समादर प्राप्त होगा।

> शिववंश पाण्डेय उपाध्यक्ष-सह-निदेशक



## वक्तव्य

(प्रथम संस्करण)

'सर्वस्य लोचनं शास्त्रं यस्य नास्त्यन्ध एव सः ।'

मनीषियों का कथन है कि हिये की आँखों के लिए दशंनशास्त्र अमृताञ्चन का काम करता है। वे यहाँ तक कह गये हैं कि संयत चित्त से दशंनशास्त्र का अध्ययन-मनन करते रहने से आत्मदशंन होता है और आत्मदशंन होने पर अखिल ब्रह्माण्ड-रहस्य प्रत्यक्ष हो जाता है। जिस दशंनशास्त्र की ऐसी अमोघ शक्ति वतलाई गई है, वह सारा-का-सारा संस्कृत-भाषा में है। संस्कृत में पारकृत हुए विना दशंनशास्त्र का अनुशोलन और रहस्योद्घाटन सम्भव नहीं है।

दुर्मायवश, आज बहुत ही कम लोगों को संस्कृत का पर्याप्त ज्ञान है। दर्शन का गूड़ ममं समझने और असंस्कृतज्ञ को सुबोध रीति से समझाने की यथेट क्षमता रखतेवाले संस्कृतज्ञ तो हिन्दी-संसार में सम्भवतः कनिष्ठिकाधिष्ठित ही होंगे। अतः, दर्शनशास्त्र के निष्णात विद्वानों का यह कर्तंच्य है कि वे स्वदेश में सबसे अधिक प्रचलित और सर्वतोऽधिक लोकप्रिय माषा हिन्दी में दर्शनशास्त्र के तथ्यों को प्रकाशित करने के लिए उसका हृदय-पटल खोलकर रख दें, जिससे इस देश की जनता में जो स्वभावतः दार्शनिक रुचि है, उसका परिष्कार और परितोष हो।

इस पुस्तक के षड्दर्शनाचार्य लेखक ने अपने उसी कर्तंब्य का पालन किया है। अब उनकी सफलता-असफलता का विचार दर्शनशास्त्रियों को करना है।

हम स्वयं दर्शनशास्त्र का क्कहरा भी नहीं जानते, इसलिए पुस्तक के गुण-दोष के सम्बन्ध में कुछ भी लिखने के अधिकारी नहीं हैं। जो पाठक दर्शनानुरागी अथवा जो दर्शनशास्त्री हैं, वे ही इसकी विशेषताओं और त्रुटियों को परस सकते हैं।

यों तो, शास्त्र किसी के अधिकार में नहीं होता। उसे मुद्ठी में कर लेना सहज काम नहीं है। गोस्वामी तुलसीदास ने भगवान् रामचन्द्र के श्रीमुख से कहवाया है—।

> 'सास्त्र सुचिन्तित पुनि-पुनि देखिअ, भूप सुसेवित बस नींह लेखिअ;

जुबतो सास्त्र नृपति वस नाहीं।' [अरण्यकाण्ड]

अतएव, लेब ह ने जो कुछ जिबने का प्रयास किया है, वह कहीं तक धास्त्रपञ्जत और सुत्री-सम्मत है, इसका विचार अधिकारी सज्जत ही कर सकेंगे। स्त्रयं लेबक ने भी अपने प्राक्तयन में सहृदय सज्जनों से पुन्तकगत दोवों के सम्बन्ध में स्पष्ट निवेदन किया है। हिन्दी में दार्शनिक साहित्य वा अभाव नहीं है। वई अधिवारी दार्शनिकों ने अच्छी पुस्तकों लिखी हैं। दार्शनिक विचारों के प्रचारक और पोषक बुछ पत्र भी निकलते हैं। संस्कृतज्ञ विद्वानों ने भी हिन्दी में दार्शनिक विषयों को सरलता से समझाने का स्तुत्य प्रयत्न किया है। हम नहीं कह सकते कि अवतक के प्रकाशित एतद्विषयक ग्रन्थों में इस पुस्तक का कैसा स्थान होगा। विन्तु, पुस्तक पढ़ चुकने पर ऐसी धारणा का उत्पन्न होना विस्मयजनक नहीं कि अनेक सुन्दर पुरतकों के रहते हुए भी इसने हिन्दी के एक अभाव की पूर्त्त की है।

लेखक महोदय अपनी इसी पुस्तक हारा हिन्दी संसार में सर्वप्रथम पदार्पण कर रहे हैं। अतः, हिन्दी-पाटको की जानवारी के लिए उनवा संक्षिप्त परिचय यहाँ दे देना आवश्यक प्रतीत होता है।

पण्डितजी का शुभजन्म दिहार-राज्य के शाहाबाद जिले में, विश्वमाद्ध १९४२ में, हुआ था। इस समय आपकी अवश्था ७३ वर्ष की है। बाल्यावस्था में आपने अपने पूज्य पिता पं रामजीवन पाठक और सेमरिया-ग्राम-निवासी पं हरगोविन्द पाण्डेय से संस्कृत की आरम्भिक शिक्षा पाई थी।

युवावस्था में अपने पिताश्री के गुरु विनगाँदा-ग्राम-निवासी पं० हरिप्रसाद त्रिपाठी से और उसके बाद उन्हीं के चचेरे भाई तथा उस समय के प्रकाण्ड नैयायिक पं० शिवप्रसादजी से आपको संस्कृत की उन्च दिक्षा किली। उन्त नैयायिकजी से आपक टीका-ग्रेन्थों के पढ़ने में विशेष सहायता प्राप्त हुई।

ग्रामीण पाठशालाओं की शिक्षा के बाद अ।प आरा-नगर के सुप्रसिद्ध शास्त्राचार्यं पं गणपति मिश्र के पास पढ़ने के लिए गये। महामहोपाघ्याय पं सकलनारायणशर्मा सकत मिश्रजी के ही प्रथम शिष्य थे।

आरा-नगर में पाण्डित्य प्राप्त कर आप काशी चल्छे गये। वहाँ के स्वनामधन्य विद्वान् महामहोपाष्ट्रयाय पं० गङ्गाधर शास्त्री और पं० शिवकुमार शास्त्री से आपने यथेट विद्या अजित की। काशी के तास्का लिक संस्कृतज्ञ-समाज में अपने दुराग्रह-शून्य शास्त्रार्थं के लिए आप विशेष प्रसिद्ध थे।

पटना की पण्डित-मण्डली के शिरोभूषण वृद्धविसिष्ठ आचार पण्डित हरिशक्कर पाण्डेयजी को आप भी गुरुस्थानीय मानते हैं, जिनके सतत सत्सक्क और प्रसाद से आपकी शास्त्रीय उपलब्धियाँ सनाथ हुई हैं। इसका संकेत आपने अपने प्राक्कथन के अन्त में कर दिया है।

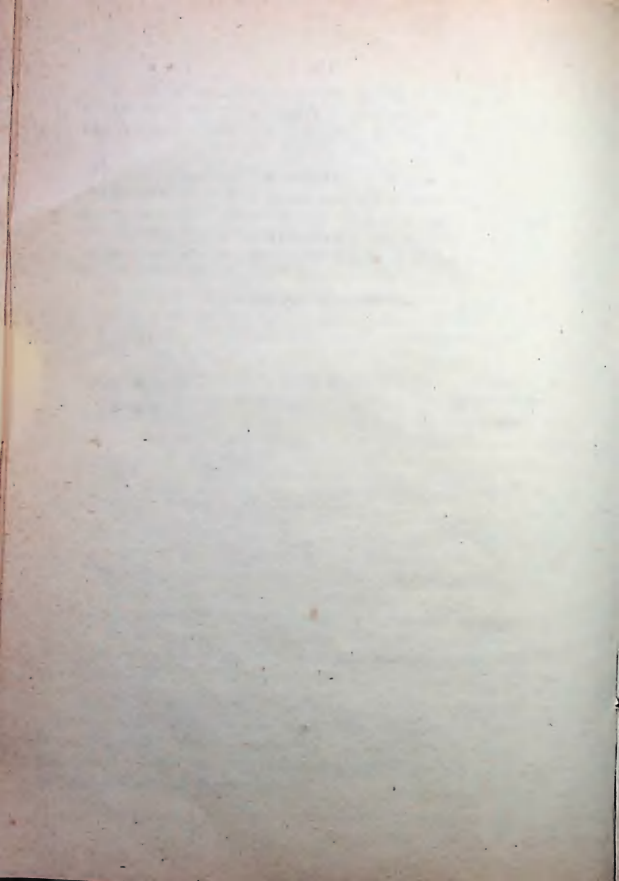
आप बिहार-संस्कृत-एसोसियेशन की कौंसिल के सदस्य हैं। इस समय आप विरंपाटौंड़ (पटना) के संस्कृत-विद्यालय के प्रधानाध्यापक हैं। संस्कृत में लिखे आपके कुछ प्रकाशित निबन्ध बड़े महत्त्वपूर्ण हैं। यथा—मोक्ष-मीमांसा, मायावाद, स्फोटवाद आदि। उपयुक्त प्रथम दो निबन्ध बिहार-संस्कृत-समिति से पुरस्कृत हो चुके हैं और तीसरे में आपके स्वतन्त्र विचार ध्यक्त हुए हैं। आपने संस्कृत में दर्शन-सिद्धान्त-मञ्जूषा, बौद्धदर्शन, चार्वाक-दर्शन, रामानुज-दर्शन, वेदान्त-दर्शन आदि पुस्तकें लिखी हैं, जो अवतक अप्रकाशित हैं। उक्त मञ्जूषा में ११०० दलोक हैं। ये पुस्तकें जब प्रकाशित होंगी, तभी आपकी दार्शनिकता का यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो सकेगा।

पुस्तक की पाण्डुलिपि का सम्पादन हो चुकने पर आपने पुनः दुबारा पूरी पुस्तक को नये सिरे से लिख डाला। पुस्तक में प्रयुक्त पारिभाषिक शब्दों के सरलायं भी लिख डाले, जो परिशिष्ट में द्रष्टव्य हैं। दूसरी-बार शास्त्रीय पद्धित से संस्कार करके आपने पुस्तक का कायाकल्प कर दिया। कहाँ आपका जराजर्जर शरीर और कहाँ विशुद्ध संस्कृतज्ञ होकर भी दुल्ह विषय को हिन्दी में लिखने का कठोर परिश्रम, आधुनिक सुग के लिए यह एक आदर्श ही है।

आशा है कि पाठकजी की पुस्तक को पाठक पसन्द करेंगे।

श्रीकृष्णजन्माष्टमी ।

शिवपूजन सहाय (संचालक)



## ग्रन्थकार का प्राक्कथन

इत्यतच्छु तिशास्त्रसारितच्यं संगृह्य यानाः स्या संक्षेपेण निर्दाशतं निजमनस्तोषाय बोधाय च। सारं ग्राह्यमपास्य फ़ल्गु सुधिया ध्यानेन वै पश्यता आकांक्षा यदि सर्वशास्त्रविषये ब्युत्पत्तिमाप्तुं भवेत्।।

—प्रन्थकत्तुः

मुझे स्वाध्याय-काल में ही हिन्दी की पत्र-पत्निकाओं में प्रकाशित कुछ दार्श निक लेखों को देखने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था। उसी समय मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि हिन्दी में भी संस्कृत के दार्श निक ग्रन्थों के अनुसार कोई सुबोध ग्रन्थ लिखा जाय, जो बहुजनहिताय हो।

संयोगवश मित्रवर पं० बलदेव उपाच्यायजी की 'भारतीय दर्शन' नामक पुस्तक देखने का अवसर मिला। यह पुस्तक यद्यपि विद्वत्तापूणं है, तथापि इसमें नवीनता और ऐतिहासिक विषयों पर जितना ध्यान दिया गया, उतना यदि मूल सिद्धान्तों के विश्लेषण पर भी ध्यान दिया गया होता, [तो संस्कृतक दार्शनिकों भीर संस्कृत न जाननेवाले हिन्दी-पाठकों के लिए अत्यन्त उपयोगी होती।

पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित कुछ दार्शनिक छेखों के देखने से मेरी यह घारणा हुई कि कुछ ऐसे अनिधकारी व्यक्ति भी दार्शनिक छेख लिखने का प्रयत्न करते हैं, जिन्होंने मूल दर्शन-प्रन्थों को मली भाँति देखा तक नहीं है। एक बड़े विद्वान् का 'खण्डनखण्डखाद्य' पर बहिए इस समालोचनात्मक विचार भी मुझे पढ़ने को मिला, जिससे भी उक्त घारणा की विशेष पुष्टि हुई। इससे यह भी प्रतीत हुआ कि बहुत-से बुद्धिमान् उत्साही छेखक भी संस्कृत के ज्ञान की न्यूनता के कारण दुस्ह मूलप्रन्थों को देखने का कब्ट भी नहीं करते, केवल पत्र-पत्रिकाओं में प्रकाशित छेखों और हिन्दी की अधूरी दार्शनिक पुस्तकों के आधार पर असम्बद्ध बातें लिख देते हैं। अतः, मेंने ऐसा विचार किया कि संस्कृत के मननीय मूलप्रन्थों के गूढ़ सिद्धान्तों का पूर्ण ज्ञान हिन्दी-भाषा के द्वारा भी कराया जाय, तो हिन्दी-पाठकों को दार्शनिक रहस्यों का वास्तविक ज्ञान प्राप्त हो सकता है।

मेरे विचार से दार्शनिक प्रम्य लिखने में ऐतिहासिक या धार्मिक विषयों का विवेचन उतना उपयुक्त नहीं होता, बितना दार्शनिक तत्वों का विश्वद विवेचन। यही सोचकर मैंने संस्कृत-प्रन्थों के आधार पर भारतीय दर्शनों के मूल सिद्धान्तों का स्पष्ट, पूर्ण और विश्वद विवेचन करने के लिए यह पुस्तक लिखी। जिन-जिन विषयों पर दार्शनिकों में मतभेद है और जिन-जिन विषयों पर एकवाक्यता है, तथा ऐसे विश्वेष

विषय, जिनपर सब दर्शनकारों ने समन्वयात्मक विचार प्रकट किए हैं, उन सभी पर मैंने प्रामाणिक ढङ्ग से प्रकाश डाला है।

जब ग्रन्थ-लेखन का श्रीगणेश किया, तब आरम्भ में बड़ी किनाई मालूम पड़ी। विशेषतः, दर्शन-शास्त्र के पारिभाषिक णब्दों को हिन्दी-गाठकों के लिए सुगम बनाने की चिन्ता मन में व्याप्त रही। अन्त में, स्वाध्याय से यह पता जला कि हिन्दी में भी दर्शन-शास्त्र के पारिभाषिक शब्द अधिकतर मूल इस में ही प्रचलित हैं, नये नहीं गढ़े गये हैं; क्योंकि तद्भव और देशन शब्दों से दार्शनिक तथ्यों का स्वष्टीकरण होना सम्भव भी नहीं है। इसलिए, मैंने संस्कृत के पारिभाषिक शब्दों को हिन्दी में भी मूल इप में ही व्यवहृत किया है और हिन्दी-पाठकों की सुविधा के लिए कठिन पारिभाषिक शब्दों का सरलार्थ और भावार्थ पुस्तक के अन्त में दे दिया है।

यह पुस्तक वेदभाष्यकार सायणमाध्यवाचार्य-कृत 'सर्व-दर्शन-मंग्रह' के आधार पर बाश्रित है। मेरे परमादरगीय पं॰ वासुदेव अभ्यक्करजी ने उक्त ग्रन्थ की एक सुन्दर और सरल टीका लिखी है, जो बहुत उपादेय है। उससे मुझे बहुत सहायता मिली है, जिसके लिए मैं टीकाकार का ऋणी हूँ। किन्तु, मैंने टीकाकार के विचारों का कहीं-कहीं खण्डन भी किया है। आशा है, मेरे खण्डनात्मक विदार सहदय विशेषकों को ओवित्यपूर्ण प्रतीत होंगे।

में इस पुस्तक के लिखने में कितना सफल हुआ हूँ, इसका निर्णय तो विद्वान् पाठकों के अधीन है। परन्तु, मेरा तो पूर्ण विश्वास है कि इस पुस्तक को आद्योपान्त ज्यान देकर पढ़ने से समस्त भारतीय दर्शनों का परिचय मिल जायगा। इस पुस्तक में छह दर्शनों के मूल सिद्धान्तों का विवेचन पृथक्-पृथक् किया गया है। सिद्धान्त की ज्यवस्था करने में पूर्वपक्षियों की शङ्काओं का समाधान तत्तत् दर्शनों के अनुसार ही करने की चेज्या की गई है, जिससे उन दर्शनों में पूर्ण प्रीढि प्राप्त हो। इसके विषय-प्रवेश में आस्तिक, नास्तिक, तार्किक, श्रीत आदि सभी दर्शनों का समालोचनात्मक विवार के साय तारतम्य दिखाया गया है। श्रुतियों के गृद्धार्थ होने के कारण सम्भावित शङ्काओं के समाहित करने का पूर्ण प्रयास किया है, साथ ही श्रीत तत्त्व तथा शास्त्रों में विणत तत्त्वों में भेद के भान होने का कारण भी बताया गया है। मूल कारण में आरम्भवाद, संघातवाद, परिणामवाद, विवर्तवाद आदि वादों और सत्क्याति, अस्क्याति, अन्ययाक्याति आदि क्यातियों का भी पूर्ण विश्लेषण किया गया है। प्रपाणों में मनभेद, परस्पर सम्बन्ध और उनमं बाज्य-बाघक भाव के बालोचन के साथ-साथ बन्ध और मोक्ष को भी पूरी व्याक्या की गई है।

मैंने इस पुस्तक के लिखने में किसी हिन्दी-दाशैनिक प्रन्य से सहायता न लेकर केवल मूल संस्कृत-प्रन्यों से ही सहायता ली है। इस पुस्तक में कोई ऐसी नई बात नहीं है, जो संस्कृत के प्रन्यों में कहीं-न-कहीं न हो और मेरी अपनी कल्पना हो। इसमें जहाँ से जो बात ली गई है, उसका निर्देश यथास्थान कर दिया गया है। यदि कहीं वैसान हुआ हो, तो स्थान का उद्धरण की प्रसिद्धि तथा स्थानाभाव को ही कारण समझकर मुझे क्षमा करेंगे। मैंने इस बात की चेष्टा की है कि इसमें कोई

प्रतिद्ध विषय छूटने न पावे । 'नामूलं निरुपते किञ्चित्रानपेसितमुच्यते' पर भी मैंने विशेष व्यान दिया है। इसमें कितने विषयों पर विचार किया गया है, यह पुस्तक देखने से ही मालूम होगा। जहांतक हो सका है, किठन-से-किठन विषयों को भी सरल भाषा में समझाने का प्रयास किया गया है। सम्भव है, मनुष्यमुलभ सहज प्रमादवश कहीं विपरीत भी हो गया हो, इसलिए विज्ञ पाठकों से क्षनाप्रार्थी हूँ। और भी, जो दोष इस पुस्तक में हों, अयवा गम्भीर विषयों के समझाने के लिए उपयुक्त शब्द का कहीं प्रयोग न हुआ हो, तो उदार सज्जन तदर्थ मेरे अज्ञान को ही कारण समझें।

मेरे परम आदरणीय, विहार-राज्य के भूतपूर्व शिक्षा-मन्त्री तथा विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् के तास्कालिक अध्यक्ष आचार्य बदरीनाथ वर्मा ने इस पुस्तक को 'अवश्य प्रकाशनीय' कहकर मेरा उत्साह बढ़ाया था। यह पुस्तक उन्हीं के प्रोत्साहन का सुपरिणाम है।

छपरा-निवासी वैद्यराज पण्डित रामरक पाठक, आयुर्वेदाचार्य, आयुर्वेद मात्तंण्ड ने, जो आजकल जामनगर (सीराष्ट्र) में नेण्ड्रल आयुर्वेदिक रिसर्व-इंस्टीच्यूट के डायरेक्टर हैं, बार-बार हिन्दी में एक सर्वाङ्गपूर्ण दर्शन-प्रनथ लिखने के लिए परामर्श विया था और इस पुस्तक को पाण्डुलियो देखकर बड़ा सन्तोप प्रकट किया था। उनकी सम्मति से में इस कार्य में सोत्साह अप्रसर हुआ।

इस पुस्तक का आरिम्भक अंश मैंने पटना-कॉलेज के संस्कृताच्यापक पंज चन्द्रकान्त पाण्डेय, एम्० ए०, व्याकरणाचार्य को दिखाया था। उन्होंने बड़ी प्रसन्नता प्रकट की, जिससे मेरे मन को बड़ा बल मिला और यह पुस्तक निविचन समाप्त हुई।

हिन्दी के सुप्रसिद्ध किव और सनहतीपुर-कांलेज के प्रिन्सिपल श्रीकतक्टर सिंह 'केसरी' ने मुझे इस पुस्तक को विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् में प्रकाशनार्थ देने के लिए विशेष उत्साहित किया। उन्हीं के सुझाव के अनुसार परिषद् के अधिकारियों से यह पुस्तक दिखाने का प्रयत्न किया।

मोतीहारी-कौलेज के संस्कृत-हिन्दी-अध्यापक पं॰ गिरिजादत्त त्रिपाठी, एम्॰ ए॰, ध्या करण-न्यायाचार्य तथा उनके स्नाता पं॰ दुर्गादत्त त्रिपाठी, काव्यतीयं, हिन्दी-विशास्त्र समय-समय पर मुझे सलाह देते रहे कि हिन्दी में दर्शनशास्त्र-सम्बन्धी कोई ऐसी पुस्तक लिखिए, जो केवल संस्कृत के मूलग्रन्थों पर आधृत हो। उन दोनों की सलाह से भी मेरा मन इस दिशा में प्रवृत्त हुआ।

मेरे गाँव के अश्यिकुमार श्रीरामप्रवेश सिंह तथा मेरे अन्तरङ्ग-वर्ग के पं० वेणीप्रसाद मिश्र एवं पं० गौतम पाण्डेय ऐसी पुस्तक के लिखने के लिए अहर्निश प्रोपा तथा आपेक्षिक सहायता देते रहते थे। इन तीनों स्नेहियों के निरन्तर उकसाते रहने से मैं उनङ्ग के साथ बरावर इस कार्य में तत्पर रहा।

उपर्युंक्त सण्जनों को मैं यथायोग्य हार्दिक आशीर्वाद अोर धन्यवाद देते हुए हैउनके प्रति सादर कृतज्ञता प्रकट करता हूँ।

यहाँ पर मैं अपने दो स्वर्गीय द्वितिषयों का सधन्यवाद स्मरण करना अपना कत्तं य समझता हूँ, दिनसे सर्वप्रथम मुझे इस कार्य में संलग्न होने का संवेत मिला। वे दोनों सज्जन पटना के उच्च स्यायालय के एडवोकेट थे। उनमें प्रथम स्मरणीय हैं श्रद्धेय श्रीलक्ष्मीनारायण सिंह, जो पटना के परम प्रसिद्ध चिकित्सक डॉ॰ उग्नप्रताप सिंह के पिता थे। इन्होंने संस्कृत-पित्रकाओं में प्रवाधित मेरे दार्शनिक लेखों को देखकर यह सम्मति प्रकट की थी कि मैं उन विषयों को यदि हिन्दी में लिख दूँ, तो साधारण जनता का महान् उपकार होगा। इस प्रकार, सर्वप्रथम ये ही मेरे इस कार्य में प्रोरक हुए। दूसरे उब्लेखनीय सज्जन हैं श्री कृष्णदेवप्रसाद, जो संस्कृत के बहुत अच्छे विद्वान् थे। इन्होंने भी मेरे संस्कृत-निबन्धों नो देखकर हिन्दी में दार्शनिक विषय पर प्रामाणिक पृस्तक लिखने के लिए वार-वार उत्साहित विया था। अतः मैं उन दोनो महानुभावों की दिवंगत आत्मा के प्रति श्रद्धाञ्जलि अपित करता हैं।

विहार-राज्य के समाज-शिक्षण-विभाग के उपनिर्वेशक और पिष्यद्-सदस्य पं भुदनेश्वरनाथ मिश्र 'माधव' को परिषद् ने इस पुरतक के संशोधन-सम्पादन का भार सौंपा था। उन्होंने इसे हिन्दी पाटकों के लिए विशेष बोधगम्य दनाया। उनके उस सत्प्रयास के लिए मैं उनका सादर आभार-अङ्गीकार करता हूँ।

अन्त में, 'अन्ते गुरुः' के अनुसार अपने पूज्य गुरु आचार्यंप्रवर पं० हरिशक्कर पाण्डेय के श्रीचरणों का स्मरण करता हूं। उनकी मेरे प्रति सदिच्छा, सञ्जावना और सत्प्रोरणा बाल्यावस्था से आज तक एक रूप से बनी हुई है। उसीका यह फल है कि इस पुस्तक के है खक होने वा श्रेय मुझे प्राप्त हुआ है। उन आराध्य चरणों में केवल शिरोनमन के अतिरिक्त कोई भी ऐसा उपयुक्त शब्द नहीं मिलता, जिसको समिप्त कर अपने को इतार्थं समझूँ।

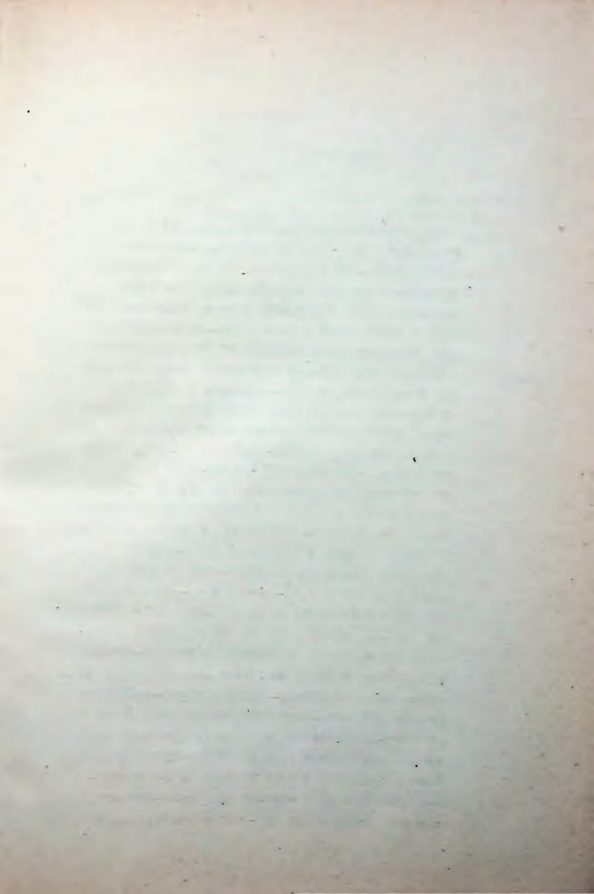
बिहार-राराष्ट्रभाषा-परिषद् के सञ्चालक-मण्डल के सदस्य भी अनेकशः धन्यवाद के पात्र हैं, जिन्होंने इस पुस्तक को प्रकाशनार्थ स्वीकृत कर अपनी सोदार गुणग्राहिता का परिचय दिया है।

नात्रातीव प्रकत्तंव्यं दोषद्ष्टिपरं मनः । दोषो ह्यविद्यमानोऽपि तच्चित्तानां प्रकाशते ॥

- उदयनाचार्यस्य

संस्कृत-विद्यालय, चिह्नैयाटाइ, पटना। श्रोकृष्ण-जन्माष्टमी, शकाब्द १८८०

रङ्गनाथ पाठक



## विषय-सूची

भारतीय दर्शन और तत्त्व-ज्ञान

[ qo qo q- 990 ]

निर तशय सुख या दृ:ख की निवृत्ति में कारण वया । है ?- मोक्ष का साधन-तत्त्वविचार-आत्मसाक्षात्कार स्वरुप-मोक्ष का उपाय-पुनर्जन्म-विचार-सुध्मशरीर की सत्ता-प्रतीकोपासना-चपाच्य्रपासना-बहा सत्य, ज्ञान और अनन्त है-अनुमान अनुभवकरव-श्रुतियों को गृढार्थता से उत्पन्न संशय-प्रमाण के विषय में मतभेद-प्रमाणों में परस्पर सम्बन्ध-प्रमाणों में बाध्य-बाधक भाव-प्रमाणसाध्य प्रमेय-बात्मसाक्षात्कार का स्वरूप-रामानुजा-चार्यं के मत में प्रमाण-गति-ब्रह्म में प्रमाण-गति : शाङ्कर मत-श्रुति और प्रत्यक्ष में अन्यता का आरोप-शब्द-प्रमाण से श्रावण-प्रत्यक्ष का भी बाध-गाध्य-बाधक भाव में स्थल विचार-बाध्य-बाधक भावमें सुक्षम विचार-तार्किक दर्शनकार-सांख्याचार्यं का तर्काग्रह-पातञ्जल की ताकिकता-नैयायिकों का तकाग्रह-वैशेषिय भी ताकिक हैं-आस्तिक बीर नास्तिक-श्रीतों और तार्किकों में मुलभेद-( वेद के ) पौरुषेयत्व बीर अषी द्षेयत्व का विचार—सत्ता के भेद से श्रति और प्रत्यक्ष में अविरोध-प्रमेय-विचार-ईश्वर के दिषय में चार्वाक-मत-ईश्वर के विषय में मतान्तर-ईश्वर के विषय में नैयायिक आदि का मत-ईश्वर के विषय में बढ़ तवादियों का मत-ईश्वर-सत्ता में प्रमाण -- आत्म-प्रत्यक्ष में श्रुति का प्राधान्य -- ईश्वर के विषय में भी अनुमान से पूर्व श्रुति की प्रवृत्ति-जीव का स्वरूप-आत्मा के कूटस्थ नित्य होने मे आक्षेप-आत्मा का कृटस्थत्व-समर्थन-जीव के विषय में अन्य मत-जीव-परिमाण - जीव का कत्तुंत्व-अचिद्वगं विचार-कारम्भ बादि वाद-विचार—स्याति-विचार—सत्स्यातिवाद—अस्याति— वाद - कार्यकारण में भेदाभेद का विचार - जड-वर्ग की सुब्टि का प्रयोजन-इन्द्रियों की भौतिकता-इन्द्रियों का परिमाण-कर्मेन्द्रियों का भौतिकत्व--मन--ज्ञान-पदार्थ-विचार-चार्वाक आदि के मत से तस्व-विचार-रामानुजाचायं के मत में तर्रव-माध्व-मत से पदार्थ-विवेचन - माहेश्वर खादि के मत से तस्व-विचार - अद्वीतमत से तस्व-विचार - अन्धकार आदि के विषय में मतभेद-बन्ध-प्रामाण्यवाद-मोक्ष-दर्शन-भेद में बीज-तत्त्वान्वेषण का उपयोग-तत्त्व-ज्ञान से मोक्ष-साधन - भारतीय दर्शनकार-दर्शन-तारतस्य-विचार-आस्तिक-

दर्शन—शास्त्रकारों का उद्देश्य —अद्वैतनत में कमं की अपेक्षा—सूत्र— कार का श्रीतत्व—भाष्यका की प्रवृत्ति—श्रुतियों का बलाबल-विचार— चार अर्थ — आत्मसाक्षात्कार-विवेचन — आत्मं कत्व का उपपादन — आत्म-प्रत्यक्ष का स्वरूप — पाश-विमोक का स्वरूप — आत्मस्वरूप-सम्पत्ति—श्रुति का अर्थ — साम्य का उपपान — शोकादि-राहित्य का विचार — आत्म-विज्ञान आदि में कम — मोक्ष में कमं के सम्बन्ध का निवेध — शङ्कराचार्य के अर्द्ध तदशंन का श्रीतत्व — अविद्या का विचार — ईश्वर और जीव — अध्यास का स्वरूप — जीव और ईश्वर के स्वरूप — बह्म में श्रुति प्रमाण की गति — बन्ध का स्वरूप — कमं का उपयोग — साक्षात्कार के साधन — मोक्ष का तान्विक स्वरूप।

न्याय-दर्शन —

[do do dd= - das]

प्रमाण आदि सोलह पदार्थों पर विचार—निग्रह-स्थान—मोक्ष, अपवर्ग या मुक्ति—ईश्वर और उसकी सत्ता—आगम-प्रमाण से ईश्वर-सिद्धि।

वंशेषिक-दर्शन-

[यु पु १४४ - १७४]

द्रव्यादि के रुक्षण-गृण के भेद-दित्वादि-निवृत्ति-प्रकार-पीलुपाक-पिठरपाक-विभागज-विभाग-अन्धकार-विचार-अभाव-विचार-द्रव्यों का गुणबोधक चक्र।

योग-दर्शन-

[पृ० पृ० १७४-२१४]

'अय' शब्द का विवेचन—योग-विवेचन—योग और समाधि— आत्मा की अपरिणामिता—परिणाम-विवेचन—सृषुष्ति और योग— सम्प्रज्ञात समाधि—असम्प्रज्ञात समाधि अविद्या-विचार—निरोध-लक्षण—निरोध का उपाय—वैराग्य-लक्षण क्रियायोग-विचार— अव्हाङ्गयोग-विवेचन —सिद्धि-चतुष्टय और प्रकृति-केवल्य—पुरुष-केवल्य— योगशात्र के चार व्यूह।

सांख्य-दर्शन-

[पू० पू० २१६ - २३५]

प्रकृति के स्वरूप का विवेचन—गुणों के स्वभावों का विचार— महत्तत्त्व-विवेचन—अहङ्कार-विचार—सांख्यीय सृष्टि-ऋम—भौतिक पदायं और तत्त्व — सत् और असत् की उत्पत्ति का विवेचन—मूल-प्रकृति की त्रिगुणात्मकता — प्रकृति की प्रवृत्ति से पुरुष का मोक्ष— प्रकृति-पुरुष की परस्परापेक्षिता। मीमांसा-दशंन-

[ प्०प्० २३६ - २६= ]

कुमारिलभट्ट के मतानुसार अधिकरण का विवेचन — विचार (मीमांसा) शास्त्र की प्रयोजनीयता का व्यालोचन - प्रभाकर (गुष्ठ) के मतानुसार अधिकरण-स्वरूप—वेद के अपौष्ठचेयत्व का विचार—वेद का अनित्यत्व-साधन—जाति-विचार—शब्द का नित्या-नित्यत्व-विचार—प्रामाण्यवाद का विवेचन।

वेदान्त-दशंन-

[गु० गु० २६९- ३१४]

बह्म की जिज्ञासा तथा ब्रह्मविचार-शास्त्र की प्रयोजनीयता—
प्रम्थ-तात्रयं-निर्णायक-निरूपण — अहम्'-अनुभव के विषय का
विवेचन—जंनदर्शन के मतानुसार आत्मस्वरूप-विवेचन बौद्धों के
मतानुसार आत्मस्वरूप-विवेचन—आत्म बरूप-विचार-समन्वय—
बह्म में प्रमाण—अध्यासवाद-विवेचन—अख्यातिवादी मीमांसक
(प्रभाकर) के मतानुसार अध्यास-निरूपण—बौद्धमतानुसार अध्यास का
विवेचन—नंपायिकों के मत से अध्यास-निरूपण—माया और
अविद्या में भेदाभेद का विचार—अविद्या में प्रमाण—अविद्या में
अनुमान-प्रमाण—अविद्या में शब्द-प्रमाण—अविद्या का आश्रय—
अद्यैतमत में तत्त्व और सृष्टिश्रम—उपसंहार।

पारिभाविकशब्द-विरणिका-

[प्० प्० ३१७-३२४]

अनुक्रमणिका---

[पृ० पृ० ३२६—३४०]

## भारतीय दर्शन और तत्त्व-ज्ञान

भारतीय दर्शनों में प्रत्येक की एक विशिष्ट परम्परा है। प्रत्येक दर्शन परम प्राप्तव्य को प्राप्त करने के लिए एक विशिष्ट मार्ग का निर्देशन करता है। सूक्ष्म दृष्टि से समालोचना करने पर सभी दर्शनों का सामञ्जस्य और समन्वय एक परम लक्ष्य की प्राप्ति में ही सिद्ध हो जाता है। दूसरे शब्दों में, साधन के भेद होने पर भी साध्य की एकता के कारण सभी दर्शन-शास्त्रों का तात्पर्य एक ही है। और, वह है— निरित्शय दुःख की निवृत्ति और निरित्शय सुख की प्राप्ति। इसी को आत्यन्तिक दुःख-निवृत्ति और आत्यन्तिक सुख-प्राप्ति भी कहते हैं।

दुःख के तीन भेद हैं—आधिभौतिक, आधिदंविक और आध्यारिमक। इन तीनों प्रकार के दुःखों का ऐसा निश्णेष हो जाना, जिसमें दुःख के लेश की भी सम्भावना न रह जाय, निरतिशय दुःख-निवृत्ति का लक्षण है। इस प्रकार सभी तरह के दुःखों से छुटकारा पाना ही समस्त दर्शनों का परम लक्ष्य है।

अव निरित्तशय सुख-प्राप्ति का क्या स्वरूप है, इसपर भी थोड़ा विचार करना चाहिए। निरित्तशय सुख-प्राप्ति उस अवस्था का नाम है, जहाँ परम सुख की प्राप्त हो जाने पर किसी प्रकार के भी सुख की अभिलाषा नहीं रह जाय। दूसरे शब्दों में, परम सुख के मिल जाने पर प्राप्तब्य कोई वस्तु ही नहीं रह जाती है। आत्यन्तिक सुख वही है, जिससे वढ़कर दूसरा कोई सुख होता ही नहीं है।

इसी परम लक्ष्य को—चरम-लक्ष्य, परम पुरुषायं, मुक्ति, मोक्ष, निर्वाण, कैबल्य आदि अनेक विभिन्न शब्दों से अभिहित किया गया है, और इसी को प्राप्त करने के लिए प्रायः सभी दर्शनकारों ने पृथक्-पृथक् अपनी दृष्टि के अनुसार सुगम मार्ग वताये हैं। जीवमात्र—सनुष्य से पशु, पक्षी, कीट, पतंग तक—सभी में यह सहज वासना रहती है कि सब प्रकार के दुःखों से छुटकारा पा जाऊँ। यह अभिछाषा प्राण्ममात्र के हृदय में किसी-न-किसी रूप में अवश्य विद्यमान रहती है, इसीलिए प्रत्येक प्राणी अपने ज्ञान और किया आदि के द्वारा सर्वाधिक सुख की प्राप्ति तथा सभी प्रकार के दुःखों से निवृत्ति की चेष्टा करता रहता है, और इस प्रयत्न का फछ प्राप्त हो जाने पर भी किसी-न-किसी प्रकार अधिक-से-अधिक सुख पाने के छिए उसकी चाह बनी हो रहती है। इतना हो नहीं, बल्कि तृष्णा और भी बलवती होती जाती है। यह वैषयिक सुख-साधन हमारा परम छक्ष्य नहीं, प्रत्युत तृष्णा की उत्पत्ति का कारण है।

इससे इतना स्पष्ट है कि जबतक हमारे मन में चाह या तृष्णा बनी हुई है, तबतक हमारा अभाव समाप्त नहीं हुआ है। परमसुब की प्राप्ति के अनन्तर किसी प्रकार की चाह या तृष्णा की उत्पत्ति होती ही नहीं है। परमार्थ का अर्थ ही यह है कि उस वस्तु की प्राप्ति हो जाय, जिसके पा चुकने पर पुनः किसी और वस्तु की प्राप्ति की चाह न रह जाय, और न कोई ऐसी वस्तु ही बच जाय, जिसके लिए इच्छा उत्पन्न हो। इसी को निरतिवाय सुख या निरतिवाय दुःख की निवृत्ति कहते हैं।

अब यहाँ प्रश्न उपस्थित होता है—इस आत्यन्तिक सुख का ज्ञान किस प्रकार होता है, संसार में देखा जाता है कि जब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध आदि वैषयिक सुख की पराकाष्ठा ही कहीं नहीं है। इतना हो नहीं, यह भी समझना कठिन है कि इनमें से कौन-सा सुख श्रेष्ठ है और कौन-सा निकृष्ट,। सुख-विशेष की उत्तमता या पुण्छता वा ज्ञान भोक्ता के अधीन है। भोक्ता अनन्त हैं और उनकी दृष्टियाँ भी अनन्त। कोई सुख किसी को अच्छा लगता है, किसी को बुरा। इस प्रकार, लौकिक सुखों के विषय में भी कुछ कहना दुष्कर है।

दुःख-निवृत्ति के सम्बन्ध में भी ठीक यही कठिनाई है। दुःख-निवृत्ति दो प्रकार की हो सकती है—एक, वर्तमान दुःख की निवृत्ति; दूसरी, भावी दुःख की निवृत्ति। उसमें वर्तभान दुःख-निवृत्ति को अपेक्षा भावी दुःख-निवृत्ति ही अच्छी मानी जाती है। कारण, वर्तमान दुःख की अपेक्षा भावी दुःख ही प्रवल होता है। इसीलिए, भगवान् पतञ्जलि ने भी कहा है—'हेवं दुःखमनागतम्।' अर्थात्, भावी दुःख त्याज्य है। तात्पर्य यह है कि अतीत दुःख तो भोग से निवृत्त हो चुका है, वर्त्तमान दुःख भी भुक्त हो रहा है, अर्थात् भुक्तप्राय है। अतएव, अनागत दुःख की निवृत्ति के लिए यत्न करना ही उपयुक्त समझा जाता है।

लेकन, अनागत दुःख की निवृत्ति के लिए चिन्ता ही क्यों? वह तो अभी उत्पन्त ही नहीं हुआ। अनुत्पन्न शत्रु के वध के लिए कोई भी बुद्धिमान् व्यक्ति चेव्टा नहीं करता। इसका उत्तर यह है कि अनागत दुःख यद्यपि वर्त्तमान नहीं है, तथापि उसका कारण तो वर्त्तमान ही है, अतः उसके नाश के लिए प्रयत्न करना समुचित ही है, इसलिए कि कारण-नाश से कार्य उत्पन्न न हो। यहाँ कारण-नाश से कार्य-रूप दुःख का उत्पन्न न होना (दुःख-निवृत्ति) ही अभीष्ट है।

## निरतिशय सुख या दुःख की निवृत्ति में कारण क्या है ?

यहाँ एक प्रश्न उठता है कि निरित्तशय सुख या दुःख की निवृत्ति का ज्ञान नहीं होता, तो उसके मानने को आवश्यकता ही क्या है ? कारण, जिस वस्तु की सत्ता रहती है, वह कभी किसी को अवश्य उपलब्ध होती है, और निरित्तशय सुख या दुःख-निवृत्ति की उपलब्धि किसी को कभी नहीं होंती, इसलिए उसको न मानना ही समुचित प्रतीत होता है। यदि कहें कि अवृष्ट पारलौकिक सुख निरित्तशय होता है, वह भी युक्त नही है, कारण यह कि लोक में जितने प्रकार के सुख बेखे जाते हैं, सब सातिशय ही हैं, इस साहचयं से अवृष्ट सुख भी सातिशय ही होगा, इस अनुमान से भी यही सिद्ध होता है कि निरित्तशय सुख या दुःख-निवृत्ति कोई पदार्थ नहीं हैं।

इसका समाधान यह है कि जिस अनुपलब्धि के बल से निरतिशय सुख

१. जिससे बढ़कर भी कोई सुख है। -- छे॰

या दुःख-निवृत्ति का अपलाप करते हैं, उसकी अनुपलव्धि कतिपय व्यक्ति को ही है. या व्यक्ति मात्र को ? पहला पक्ष तो कह नहीं सकते; क्योंकि बहुत-सी ऐसी बस्तुएँ है, जिनकी सत्ता संसार में है और वे कुछ व्यक्तियों को उपलब्ध नहीं हैं। दूसरा पक्ष भी युक्त नहीं होता, कारण यह है कि व्यक्ति मात्र को वे उपलब्ध नहीं हैं, यह कैसे ज्ञात हुआ ? क्योंकि, सबके ज्ञान या अज्ञान का निश्चय एक मनुष्य हे लिए असम्भव है। इस अवस्था में ऐसा कोई भी नहीं कह सकता कि निरित्तशय सुख या दुःख-निवृत्ति का ज्ञान किसी को नहीं है।

दूसरी वात यह है कि प्रत्येक प्राणी सबसे बढ़कर सुखी होना चाहता है।
यदि सबसे बढ़कर कोई सुख या उसका आश्रय न हो, तो उसकी इच्छा निविषयक
हो जायगी, जो अनुभव-विकद्ध है। यह मानी हुई बात है कि असद् वस्तु की इच्छा
नहीं होती; और सबसे बढ़कर सुख की इच्छा होती है, इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि
उस सुख की भी कत्ता है, जिससे बढ़कर दूसरा कोई सुख नहीं है। यही बात
दु:ख-विवृत्ति में भी है।

क्यर जो कुछ हम कह आये हैं, उसका अभिप्राय यह है कि प्रत्येक मनुष्य अपने प्राप्त खुल की अपेक्षा अधिक खुल की अभिकाषा करता है, और प्राप्त दुःख-निवृत्ति की अपेक्षा अधिक दुःख-निवृत्ति चाहता है, यही स्वाभाविक स्थिति है। मोक्ष या अपन्य उसी अवस्था को कहते हैं, जिसे प्राप्त कर केने पर मनुष्य के लिए कोई अभिलयणीय या प्राप्तव्य वस्तु नहीं रह जाती, जिसके लिए उसकी इच्छा या प्रयत्न हो। इसी अवस्था को सुख या दुःख-निवृत्ति की पराकाष्टा कहते हैं। श्रुतियां ने विभिन्न प्रकार से इसी अवस्थाविशेष का वर्णन किया है। जंसे—'सोऽक्षनते सर्वान् कामान्', 'सोऽभयं गतो भवति', 'अमृतत्वञ्च गच्छति।' यह अमृतत्व या अभयत्व परम मोक्ष की अवस्था है और निरतिशय दुःख-निवृत्ति से ही मनुष्य अभय होता है। यहां 'सर्वान् कामान् अवनुते' से निरतिशय सुख-प्राप्ति और 'अभ्यं गतो भवति', 'अमृतत्वञ्च गच्छति' से निरतिशय दुःख-निवृत्ति ही सूचित होती है।

भाषी युःस की आराङ्का से चित्त में जो विकलता उत्पन्न होती है, उसी का नाम है भग। दुःस का लेशमात्र रहने से भी भय की सम्भावना बनी रहती है, इसलिए सर्वथा दुःस से रहित होना निरित्तशय दुःस-निवृत्ति की अवस्था में ही सम्भव है। जन्म-मरण से उत्पन्न होनेवाला दुःस तो सबसे भयञ्कर दुःस है, और इस जन्म-मरण के चक्कर से छूटना ही दुःस से सात्यन्तिक रूप में छूटना है। इसीलिए, श्रुतियाँ मोक्ष का वर्णन करते समय कहती हैं – 'न स भूयोऽभिजायते', 'सोऽमृतत्वाय कपल्ते।'

एक बात और विचारणीय है—्यदि निरित्तशय सुख की प्राप्ति और निरित्तशय दुःख की निवृत्ति में प्राणियों की स्वाभाविक प्रवृत्ति हो, तब तो प्राणिमात्र को मुमुखु होना चाहिए। परन्तु, संसार में ऐसा देखा नही जाता। विरेश ही पुरुष मुमुखु होते हैं। इसका समाधान यह है कि जिसे निरित्तशय सुख-प्राप्ति और निरित्तशय दुःख-निवृत्ति-स्वरूप मोक्ष का ज्ञान ही नहीं है, उसकी प्रवृत्ति मोक्ष में कैसे हो सकती है? क्योंकि, ज्ञात सुख के छिए ही प्रवृत्ति होना सर्वतन्त्रसिद्ध है। कुम्हार को खबतक

मिट्टो, चाक, दण्ड आदि साधनों का भान न हो, तबतक घड़ा बनाने में उसकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। इतना हो नहीं, साधन के ज्ञान होने पर भी साधन को अनिध्चितता में प्रवृत्ति नहीं होती। इस प्रकार का निश्चयात्मक ज्ञान, कि हमारा परम प्राप्तव्य लक्ष्य मोक्ष है, हजारों में दो-चार को ही होता है, और इस प्रकार के ज्ञान न होने के कारण ही बहुत कम मुमुक्षु होते हैं। मोक्ष की इच्छा तो दूर की बात है, पारलीकिक सुख की इच्छा ही कितनों को होती है ?

सुख, दुःख आदि की दृष्टि से मनुष्य तीन प्रकार के होते हैं—एक वे हैं, जो अपनी स्थिति के अनुसार सुख के सब साधनों को प्राप्त किये हुए हैं। दूसरे वे हैं, अन्हें सुख के सब साधन प्राप्त नहीं हैं, किन्तु प्राप्त कर सकते हैं। तीसरे वे हैं, जिन्हें सुख-साधन प्राप्त करने की योग्यता तो है, परन्तु नहीं प्राप्त कर सकते। प्रथम कक्षा के लोगों में, जिन्हें सब सुख-साधन प्राप्त हैं, प्रतिशत दो या एक ही होंगे, जिनकी प्रवृत्ति, पूर्वाजित सुकृत कमं के उदय होने से, परमार्थ की ओर होती है। परन्तु, अधिकांश व्यक्ति प्रायः सुब-साधनों में ही लिप्त होकर अन्धे हो जाते हैं, और उनकी दृष्टि परलोक-साधनों की ओर कथमपि नहीं जाती । द्वितीय कक्षावालों में कुछ अधिक लोगों की परछोक की ओर प्रवृत्ति होती है। कारण यह है कि जबतक दृष्ट सुख प्राप्त करने में समर्थं होकर भी उसे प्राप्त नहीं कर पाते, तबतक बाशा में वँधे रहने और प्रयत्न करने पर भी यदि सख नहीं मिलता, तो अगत्या पारली किक सुख की ओर कुछ प्रवृत्ति होने लगती है। परन्तु, ऐहिक सुख की आशा उनको नहीं छोड़ती, इसलिए इस कक्षा के भी अधिकांश लोग ऐहिक सुख के न प्राप्त होने पर भी आशा में फैंसे रहने के कारण परलोक की ओर घ्यान नहीं देते। तीसरी कक्षा के लाग उससे कुछ अधिक परलोक के लिए भी ध्यान देते हैं, कारण यह है कि उनके लिए ऐहिक सुख प्राप्तव्य होने पर भी वे उसे प्राप्त नहीं कर सकते, इसलिए उनकी आशा भी दुवंल हो जाती है।

जिस प्रकार भुना हुआ बीज अंकुरोत्पादन में समर्थ नहीं होता, उसी प्रकार दुवंस आधा भी भावी सुख के अनुसन्धान को उत्पन्न नहीं कर सकती है। परन्तु, इतना होने पर भी बहुत कम आदमी परलोक के लिए चेण्टा करते हैं। कारण, जबतक एहिक सुख के लिए आधा का लेख भी बना हुआ है, तबतक पारलोकिक सुख के लिए प्रयत्न असम्भव-सा होता है। आधा-पिशाची से ग्रस्त होने के कारण ही जब हम पारलोकिक सुख के लिए ध्यान नहीं दे सकते, तब मोक्ष के लिए यत्न करने की बात हो कहाँ उठती है। इस प्रकार के अनेक मोहक विषयों की अभिलाषा, और आधा-पिशाची के रहते भी कुछ लोगों की मोक्ष की ओर जो प्रवृत्ति होती है, उसमें ईश्वर की कृपा ही समझनी चाहिए। श्रुति कहती है—'यमेवंष वृण्वते तेन लम्यः।' अर्थात्, जिसको परमात्मा चाहता है, उसी की परमार्थ में प्रवृत्ति होती है।

#### मोक्ष का स्वरूप

अब मोक्ष का वास्तविकक स्वरूप क्या है, इसपर विचार होगा। ऊपर दो प्रकार का मोक्ष कहा गया है—आत्यन्तिक सुख-प्रवृत्ति और आत्यन्तिक बु:खनिवृत्ति । यहाँ प्रश्न होता है कि क्या ये दोनों सम्मिलित मोक्ष हैं, अथवा भिन्न ? केवल एक मानने में भी प्रश्न होता है कि क्या केवल आत्यन्तिक सुख-प्राप्ति ही मोक्ष है, या केवल आन्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति ही ? उत्तर में केवल आत्यन्तिक सुख को ही मोक्ष नहीं कह सकते, कारण यह है कि आत्यन्तिक सुख रहने पर भी यदि बात्यन्तिक दुःख-निवृक्ति न हुई तो दुःख के छेश रहने से वह सुख आत्यन्तिक नहीं कहा जा सकता। कारण, सब प्रकार के दुःखों के छेश से भी असंस्पृष्ट जो सुख है, उसी को आत्यन्तिक या निरित्रिय कहा जाता है। किसी प्रकार के दुःस का लेश रहने पर वह साति शय हो जाता है। इसलिए किसी प्रकार भी वह निरित्याय या आत्यन्तिक नहीं कहा जा सकता। यदि यह कहें कि इतर सब सुर्खों की अपेक्षा अधिक होने के कारण, लेशत: दु:ख रहने पर भी, वह निरतिशय कहा जा सकता है; क्योंकि लेशतः दुःख निरतिशय सुख के स्वरूप में कुछ न्यूनता-सम्पादन नहीं कर सकता, किन्तुं सुख के अनुभव में ही कुछ न्यूनता ला सकता है। इस प्रकार, लेशत: दु: ख रहने पर भी सर्वाधिक निरितशय सुख को मोक्ष माना जाय, तो किसी प्रकार केवल सुख को मोक्ष कह सकते हैं। परन्तु, वह मोक्ष का स्वारसिक¹ अर्थ नहीं हो सकता। मोक्ष शब्द का स्वारसिक अर्थ है-मुक्तता, अर्थात् सब प्रकार के दु:खों से छूटना । और, जहाँ दु:ख का लेश-मात्र भी है, वहाँ मुक्ति कहाँ ? लेशत: दु:ख विद्यमान रहने पर भी प्रगाढ सुख के अनुभव-काल में उसकी प्रतीति नहीं होने से वह अविद्यमान-सा रहता है, इसलिए वह अत्यन्तिक सुख या मोक्ष कहा जा सकता है। यदि ऐसा कहें तो किसी प्रकार हो सकता है, वह भी उन्हीं के मत में सम्भव है, जो आत्मा में परस्पर भेद मानते हैं, और जो आत्मा को एक मानते हैं, उनके मत में नहीं।

कारण यह है कि आत्मैक्यवादी के मत में प्रतीयमान भेद को श्रीपाधिक मानना आवश्यक होता है, अन्यथा अद्वैत-सिद्धान्त मेंग हो जायगा और मोक्षावस्था में श्रीपाधिक भेद के भी विलय होने से एक अखण्ड पूर्ण स्वतन्त्र सर्वनियन्ता परमेश्वर ही नित्य रह जाता है। इस अवस्था में आत्यन्तिक दुःख-निवृत्ति स्वयं हो जाती है, अतएव केवल निरतिशय सुख-प्राप्ति ही मोक्ष इनके मत में नहीं बनता। दूसरे शब्दों में केवल सुख-स्वरूप को मोक्ष माननेवाले को चित् श्रीर जड़ में भी भेद अवश्य मानना होगा; क्योंकि अभेद मानने में जड़ का आरोपित होना अनिवायं हो जायगा। श्रीर, यदि मोक्षावस्था में आरोपित वस्तु का भान नहीं होता, तो सुख भी मोक्षावस्था में उत्पन्न नहीं हो सकता; क्योंकि वह भी अचेतन होने से आरोपित ही होगा। इससे यह सिद्ध हुझा कि आत्मा और अनात्मा तथा परस्पर आत्मा में भी जो भेद मानते हैं, उन्हीं के मत में केवल आत्यन्तिक सुख कथमित मोक्ष हो सकता है, और जो इनमें भेद नहीं मानते, उनके मत में केवल सुख मोक्ष नहीं हो सकता।

यहाँ कुछ और विस्तार से विचार करना चाहिए कि क्यों निरित्शय सुख-प्राप्ति और निरित्शय दु:स-निवृत्ति को सम्मिलित रूप में मोक्ष कहते हैं। पूर्ण स्वतन्त्रता का

१. यथार्थ-यौगिक ।

हो नाम आत्यन्तिक दु:ख निवृत्ति है; क्योंकि परतन्त्रता ही द:स् का बीज है और पूर्णं स्वतन्त्रता तो केवल परमात्मा को ही है। मुक्त पुरुषों को परमात्मा से शिन्न माना जाय, तो भी ईश्वर के परतन्त्र उन्हें मानना ही होगा, और यदि सब मुक्तात्माओं को ईश्वर से भिन्न होने पर भी स्वतन्त्र मान लिया जाय, तो जगत् का व्यापार चल गैरे सकेगा ? क्योंकि, पर्ण स्वतन्त्रता की अवस्था में दो में भी मतभेद देखा जाता है, तो बहतों की स्वतन्त्रता में फिर कहना ही क्या है। फिर भी, जगत् का व्यापार सुव्यवस्थित रूप से नियमतः चल रहा है; अस्तु। यह एकतन्त्र ही है, अनेकतन्त्र नहीं। इस दिंड से मुक्तात्मा को भी ईरवर के परतन्त्र ही मानना होगा, और परतन्त्रता में आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति की सम्मावना ही नहीं हो सकती, इसलिए एकात्मवाद; अर्थात् आत्मा बीर परमात्मा मे अभेद का सिखान्त मानना ही होगा। एकात्मवाद मानने से मुक्तात्मा पूर्ण स्वतन्त्र ईश्वर-स्वरूप ही हो जाता है। इस स्थिति में आत्यन्तिक बु:ख-निवृत्ति मोक्षावस्था में स्वयं सिद्ध हो जाती है। परन्तु, मोक्षावस्था में आत्यन्तिक सुख-प्रान्ति तभी सम्भव है, जब आत्मा और अनात्मा में भेद माने; क्योंकि शरीर और विषयों के सम्बन्ध से ही सुख उत्पन्न होता है। शब्द, स्पर्श आदि और विषय और यह शरीर भी तो जड ही है। योक्षावस्था में सुखोत्पादन के लिए शरीर और विषयों का अस्तित्व मानना ही होगा, और उसको सत्य ही मानना होगा, कारण यह कि आरोपित मानने से मोक्षावस्था में सुख का भान नहीं हो सकता।

इससे यह सिद्ध होता है कि जब आत्मा और अनात्मा, अर्थात् चित् और जड़ में भेद है और आत्मा-परमात्मा में अभेद, तभी आत्यन्तिक दुःख-निवृत्ति और आत्यन्तिक सुख-प्राप्ति, सम्मिलित मोक्षावस्या में, हो सकती है और यह प्रत्यभिज्ञा-वादियों के ही मत में सम्भव है।

मोक्षावस्था का प्रतिपादन करनेवाली श्रुति कहती है— 'अश्र रीरं वायस्ति न प्रियाऽप्रिये स्पृशतः' (छान्दोग्य० १ = ११२।१), अर्थात् मोक्षावस्था में प्रियं और अप्रियं, अर्थात् सुख या दुख का स्पर्शं नहीं होता। दूसरे शब्दों में, जिस अवस्था में सुख या दुख का लेश भी नहीं रहता, उसी को कैवल्य या मोक्ष कहते हैं। इस अवस्था में अप्रियं स्पर्शं के समान ही प्रियं, अर्थात् सुखानुभव का भी श्रुति निषेध करती है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि केवल अत्यन्तिक सुख-प्राप्ति या सम्मिलिस आत्यन्तिक दु: अ-निवृत्ति और आत्यन्तिक सुख-प्राप्ति — इनमें कोई भी मोक्षावस्था में श्रुति-सम्मत नहीं है। किन्तु, केवल आत्यन्तिक दु: अ-निवृत्ति ही मोक्षावस्था में श्रुति-सम्मत है। मोक्षावस्था में सुद-दु: ब दोनों में से किसी का भी लेश नहीं रहता, यही श्रुति का तात्पर्य है। अब प्रश्त यह उठता है कि क्या आत्मा पापाण के सदृश जड़ है, जिसे सुख-दु: ब का स्पर्श अर्थात् अनुमव नहीं होता? अथवा, क्या मुक्तात्मा स्वभावतः अभोक्ता, असंग और निर्लेप हैं? आत्मा को पाषाण की तरह अन्तिन मान लेगा अज्ञान है। जिसमें दु: ब की सम्भावना हो, फिर भी दु: ब से मुक्त हो, वही मुक्तात्मा है। इसिल्ए, पाषाण की तरह जीव को अन्तिन मानना गुक्त नहीं है।

हम जीवात्मा को पाषाण की तरह सर्वदा अचेतन नहीं भानते, किन्तु

भोक्षावस्था से पहले जीवात्मा चेतन रहता है, और मोक्षावस्था में ही वह जड़ हो जाता है। जारण यह है कि जान का ही नाम चंतन्य है, इसलिए जानी को चेतन कहा जाता है। बढ़ावस्था में जीव को जान रहता है, इसलिए सुख-दु:ख का अनुभव वहाँ होता है, और मुक्तावस्था में जान-गुण का ही सर्वथा लोग हो जाता है, इसलिए सुख-दु:ख का अनुभव मी सिद्ध नहीं हो सकता। यद्यपि इस प्रकार, मोक्षावस्था में केवल आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति भी हो जाती है, तथापि इस प्रकार की मोक्षावस्था को युति नहीं स्थानती; वयोंकि मोक्षावस्था में सर्वात्मं क्यदृष्टि को श्रुति मानती है—'यत्रत्वस्य सर्वमाल्में वाजूत तत्केन कं पश्चेत् केन कं विजानीयात्' (वृ० आ० २।४।४)। इसका तात्पर्य यह है कि जहाँ सब कुछ आत्या ही हो जाता है, वहाँ किससे किसको देखें, किससे किसको जानें। यह श्रुति मोक्षावस्था में दर्शन और ज्ञानादि का अभाव-बोधन का ती है, परन्तु जड़ होने के कारण नहीं, किन्तु 'सर्वमाल्मेवाभूत्' सब कुछ आत्मा ही हो जाता है, इसलिए दर्शनादि के साधन न रहने के कारण यह सर्वत्मंक्यवृध्टि-प्रयुक्त ज्ञानादि के ही अभाव का बोधन करती है।

यहाँ एक रहस्य और समझना चाहिए कि जब सर्वात्मंक्यबृष्टि पराकाष्ठा को प्राप्त कर जाती है, तब ब्रष्टा और दृश्य का भान नहीं होता। वहाँ दृष्टि स्वक्वतः विद्यमान रहने पर भी दृष्टि शब्द से व्यवहार करने योग्य नहीं रह जाती। इसिलए, श्रुति में 'सर्वमात्मेवाभूत' यहाँ 'अभूत्' इस सत्तार्थक भू' धातु का प्रयोग हुआ। 'बात्मेव दृश्यते', ऐसा नहीं कहा गया। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि आत्मा को स्थाभाविक अभोवता स्वीकार करने पर ही मोक्ष में आत्मिनक दुःख-निवृत्ति सिद्ध होती है, पाषाणादि की तरह जड़ मानने से नहीं। एक बात और है कि यदि हम आत्मा को स्वाभाविक अभोवता मान लेते हैं, तो उसका भेद या अभेद स्वीकार करने में कोई भी विरोध नहीं होता, और मुख-दुःख के लेश नहीं रहने से आत्मिनक दुःख-निवृत्ति की मोक्ष में सिद्ध हो जाती है।

इस प्रकार मोक्ष के सामान्य स्वरूप का वर्णन किया गया, और प्रत्येक दश्राँनकार ने अपने-अपने अभिमत प्रमाणों के आधार पर भोक्ष के स्वरूप में जो भेद माना है, उसका विवेचन उनके दर्शनों के सिद्धान्त-निदर्शन के समय किया जायगा। मोक्ष का सांधन

अव प्रोक्षायस्था की प्राप्त का साधन क्या है, इसके वारे में कुछ विचार करना चाहिए। मोक्ष के साधन की जिज्ञासा होने पर मोक्ष के स्वरूप-ज्ञान की अपेक्षा होनी है। उक्त मोक्ष के स्वरूपों में दुःख निवृत्ति को ही सवाधिमत माना गया है, और दुःख-निवृत्ति के सामान्यतः दो प्रकार माने गये हैं। जैसे, शारीरिक या मानिस करेगों का चिकित्सक दुःखंके असह्य होने पर मादक औष्वियों के द्वारा दुःख-संवेदन को रोक देता है और जो चतुर चिकित्सक है, वह दुःख के कारणों को समझकर उन कारणों को ही निर्मुल करने की चेट्टा करता है। इन दोनों च्यायों में दूसरा ही उत्तम समझा जाता है; क्योंकि पहले उपाय से दुःखं-संवेदन रक जाने पर भी उसका मूल विद्यमान होने के कारण पुनः दुःख होने की सम्भावना बनी रहती है। इसलिए दुःख के

मूल कारण का परिहार करना ही दु:ख-निवृत्ति का सर्वोत्तम उपाय है। मूल कारण के परिहार के लिए उसका स्वरूप-ज्ञान आवश्यक होता है। लोक में अनेक प्रकार के दु:ख देखे जाते हैं, उन सबका परिहार मुमुक्षुओं का कर्त्तं है। कारण, एक छोटे-से-छोटे दु:ख के रहने पर आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति नहीं हो सकती। यह प्रकट है कि अप्रिय वस्तु के संसगं से दु:ख होता है, परन्तु एक अप्रिय वस्तु का परिहार करने पर दूसरी अप्रिय वस्तु आ जाती है, और परिणाम यह होता है कि अप्रिय वस्तुओं का एक वांता-सा लगा रहता है। इन सबका परिहार करना कठिन होने पर भी अत्यावश्यक है।

एक और भी विचारणीय बात है कि एक किसी प्रकार के दु:ख का यही मूल कारण है, यह निश्चय करना कठिन ही नहीं, बल्कि असम्भव है। इस स्थित में नाना प्रकार के दु:खों का यही मूल कारण है, यह निश्चय करना तो और भी कठिन हो जाता है। जो वस्तु एक व्यक्ति के लिए दु:ख का साधन है, वही दूसरे व्यक्ति के लिए दु:ख का साधन हो जाती है। और, जो वस्तु एक समय में किसी व्यक्ति के लिए दु:ख का साधन है, वही वस्तु उसी व्यक्ति के लिए कालान्तर या देशान्तर में सुख का साधन हो जाती है।

इस परिस्थिति में, भिन्न-भिन्न अनेक प्रकार के दुःखों का यही मूल कारण है, ऐसा विचार बहुत सूक्ष्म वृष्टि से ही करना होगा। ऊपर कह आये हैं कि शब्द स्पर्श रूप, रस, गन्धवाली जितनी भौतिक वस्तुएँ संसार में उपलब्ध होती हैं, उनका इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध होने पर ही सुख या दुःख का अनुभव होता है। उनमें कुछ वस्तुएँ सुख को और कुछ दुःख को उत्पन्न करती हैं। यहाँ यह प्रश्न सहज ही उठता है कि भुख-दुःख की उत्पादक जो वस्तुएँ हैं, उनका कारण क्या है ? और उस कारण का भी कीन कारण है ? इस प्रकार मूल कारण की खोज करने पर सुखोत्पादक और दु:बोत्पादक वस्तुओं के मूल कारण भिन्न-भिन्न प्रतीत हों, तब तो वस्तुओं का सुखोत्पादकत्व या दुःखोत्पादक-स्वरूप मूल कारण का ही स्वरूप है, ऐसा स्वीकार करना होगा। यदि सुखोत्पादक और दुःखोत्पादक वस्तुओं का मूल कारण एक ही होगा, तब तो सुख-दुःखोत्पादकत्व-स्वरूप मूल कारण का स्वरूप नहीं है, यह मानना होगा; क्यों कि एक कारण से विषद्ध दो तत्वों की उत्पत्ति कारण-स्वभाव के विषद्ध है। यदि सुख-दुखत्पादकत्व मूल कारण में नहीं माना जाय, तो इस स्थिति में यह मानना होगा कि मूल कारण से कार्यौत्पादन-परम्परा के मध्य में ही किसी वस्तु में किसी निमित्त से सुखोत्पादकत्व और दु:खोत्पादकत्व-स्वरूप उत्पन्न हो जाता है। अतएव, संसार में भूत-भौतिक नििखल पदार्थों के मूल कारण के अन्वेषण में मुमुक्षुजनों की स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है।

इस जगत् में जितने भूत-भीतिक पदार्थ देखे जाते हैं, उनमें ये वस्तुएँ सुख-साधन हैं, और ये दु:ख-साधन, इस प्रकार उन्हें दो भागों में विभक्त नहीं कर सकते। कारण यह है कि सुखोत्पादकत्व और दु:सोत्पादकत्व ये वस्तु के ही अधीन नहीं हैं, अर्थात् सु:ख और दु:ख वस्तु के ही धर्म नहीं हैं, किन्तु वे भोक्ता पुरुष के भी अधीन होते हैं। उदाहरण के लिए, कामिनि और कनक सुख-साधनों में सबसे उत्तम माने जाते हैं; परन्तु वे ही वीतरागों के लिए सुखकारक नहीं होते, प्रत्युत उद्धेगकारक ही हो जाते हैं। कहा गया है—

'वस्तुतस्तदनिर्देश्यं नहि वस्तु व्यवस्थितम्। कानिनीकनकेम्योऽपि न सुखं शान्तचेतसाम्॥'

तात्पर्यं यह है कि यह वस्तु मुखकारक है और यह दु:खकारक, इस प्रकार का निर्देश नहीं कर सकते; क्योंकि कोई भी वस्तु व्यवस्थित नहीं है। वीतरागों को कामिनी और कनक से मुख नहीं मिलता। इसलिए, मोक्ता पुरुष में भी सुखोत्पादक और दु:खोत्पादक धर्मंविशेष रूप से मानना ही होगा। अब यहां यह प्रश्न उठता है कि पुरुष का जो सुख-दु:खोत्पादक धर्मंविशेष माना जाता है, वह बनादिकाल से ही पुरुष में रहता है या बीच में किसी निमित्त से उत्पन्न हो जाता है? इस बात का निर्णय करने के लिए जड़ वस्तुओं के मूल कारण का अन्वेषण करना आवश्यक है, उसी प्रकार अपने मूल कारण का पता भी लगाना आवश्यक हो जाता है।

#### तत्त्व-विचार

उक्त जड़ या चेतन वस्तु का जो मूल स्वरूप है, उसी का 'तत्त्व' शब्द से व्यवहार शास्त्रकारों ने किया है। 'तस्य भावस्तत्त्वम्' इस व्युत्पत्ति से जड़ और चेतन पदार्थों का जो मूल स्वरूप है, वही 'तत्त्व' कहलाता है। जिसका ज्ञान मोक्ष-प्राप्ति में उपयोगी हो, उसको भी आचार्यों ने 'तत्त्व' माना है। जड़ और चेतन के मूल स्वरूप का ज्ञान मोक्ष-प्राप्ति में उपयोगी माना गया है, अतएव जड़ और चेतन का मूल स्वरूप ही तत्त्व शब्द का वास्तविक अर्थ होता है। इस प्रकार, सामान्यतः दो तत्त्व सिद्ध होते हैं—एक, जड़ पदार्थों का मूल कारण और दूसरा, चेतन पदार्थों का मूल कारण।

अव श्रुति-सम्मत कौन-कौन तत्व हैं, इसका विचार किया जायगा—यद्या श्रुति-सम्मत तत्वों के विषय में शास्त्रकारों का विवाद नहीं है, तथापि प्रत्येक दर्शनकार ने अपने-अपने जान के अनुसार भिन्न-भिन्न प्रकार से तत्त्वों का वर्णन किया है। तत्त्व-जिज्ञासा का प्रकार यह है कि स्थूल कार्य देखकर सूक्ष्म कारण के लिए जिज्ञासा होती है, इसी प्रकार विशेष भूत से उसके कारण-सामान्य और मूर्त कार्य से अमूर्त कारण की जिज्ञासा होती है। इस प्रकार, कार्य देखकर कारण-विषयक जिज्ञासा स्वभावतः हुआ करती है। कारण के ज्ञान होने पर मूल कारण का अन्वेषण सुल्म हो जाता है। इसी अभिप्राय से, परमात्मा से शरीरादि सकल स्थूल प्रपंचपर्यन्त कार्य-कारण-भाव के ज्ञापन के लिए, सृष्टि-क्रम का वर्णन श्रुति ने किया है। यद्यपि, सृष्टि-क्रम वस्तुतः एक ही प्रकार का है, तथापि वर्णन-शंली विभिन्न प्रकार की पाई जाती है। एक ही वस्तु का विभिन्न प्रकार से वर्णन ज्ञान-सौक्यं के लिए प्रायः सर्वत्र देखा जाता है। उदाहरण के लिए, काव्यों मे एक ही चन्द्रोदय या सूर्योदय का वर्णन विभिन्न उपमाओं के साथ विभिन्न प्रकार से किया गया है। यह विभिन्न प्रकार का वर्णन भी, विभिन्न रिचवाले श्रोताओं के हृदय में विषय-वस्तु के सुल्भतया प्रवेश करने के लिए ही, प्रमंगानुसार किया गया है।

सृष्टि का प्रतिपादन करनेवाली जितनी शुतियाँ हैं, सनवी एकवाक्यता भगवान यादरायण ने ब्रह्म-सूत्र के द्वितीय।ध्याय के तुंतीय पाद में 'नवियदश्रुते: 'अस्ति त', 'गोण्यसम्भवात्' इत्यादि सूत्रों में उत्तम प्रकार से की है। श्रुति में विणत सृष्टि-क्रम के अनुसार ये तत्त्व पाये जाते हैं-पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश। ये पाँच भूत-शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध। शब्दतन्मात्र, स्पर्शतन्मात्न, रूपतन्मात्न, रसतन्मात्र कोर गन्धतन्मात्र - ये पाँच तन्मात्र । इन तन्मात्रों का ग्रहण करनेवाली श्रोत्र, त्वक्, अक्षि, रसना और म्रान-ये पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ तथा इनका प्रेरक मन। बाक्, पाणि, पाद, पाय और उपस्थ -ये गाँच कर्मेन्द्रियाँ और इनके अध्यक्ष प्राण, बुद्धि महान् आत्मा और अञ्यक्त पुरुष —ये ही तत्त्व सृष्टि-प्रिक्या में गिनाये गये हैं। इन्हीं सब तत्त्वों में परस्पर कार्य-कारण-भाव श्रुतियों ने दिखाया है। कार्य-कारण की परम्परा में सबका मूल कारण परमात्मा का साक्षत्कार ही है। कार्य-कारण-भाव दीखने का यही अभिप्राय है। इसी अभिप्राय से तत्त्वों में परापर-भाव भी श्रुतियों द्वारा विणत है-'इन्द्रियेम्यः परा ह्यार्था अर्थेम्यरच परं मनः' इत्यादि कठ-श्रुतियों के द्वारा इन्द्रियों से परे अर्थ, अर्थ से परे मन, मन से परे बुद्धि इस प्रकार परापर-भाव बताया गया है। तात्पर्य यह है कि पहले इन्द्रियों के ज्ञान होने के बाद ही विषयों का ज्ञान होता है। विषयों के ज्ञान के बाद मन का, उसके बाद बुद्धि का, इस प्रकार पूर्व-पूर्व के बाद उत्तरीत्तर का ज्ञान करते-करते सबसे परे पारमात्म-तत्त्व का साक्षात्कार होता है। इसी प्रकार बाह्य वस्तु के ज्ञान होने के बाद हीं उसके अन्तःस्थ, अर्थात् भीतरी वस्तु का जान होना सम्भव है। इसी कारण, परमात्मा का सर्वान्तःस्य और सर्वान्तर्यामी होना श्रुति बताती है। एवम्प्रकारेण, स्थूल पदार्थं के ज्ञान के बाद ही सुक्ष्म पदार्थं का ज्ञान होना सम्भव है। सुक्ष्म के ज्ञान होने के बाद ही उसकी अपेक्षा सुक्ष्मतर-सुक्ष्मतम का ज्ञान या साक्षात्कार भी होता है। इस प्रकार, अनेक प्रकार के उपाय परमात्मा के साक्षात्कार के लिए श्रुति बतलाती है।

#### आत्मसाक्षात्कार के उपाय

समस्त कारणों का भी कारण, सूक्ष्म से भी सूक्ष्मतर या सूक्ष्मतम, सर्वान्तयांभी परमात्मा ही है। और, अत्यन्त सूक्ष्म कुशाग्रवृद्धियों को श्रुति की सहायता से आत्मा का साक्षात्कार सम्भव है। परमात्मा का यथावत स्वरूप वताने में श्रुति भी अपने को असमर्थ पाती है, और इसीलिए वार-वार वहती है—'नेति नेति', 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह।' इतना ही नहीं, बृहदारण्यक में लिखा है—'वेदाः अवेदाः, अर्थात् समस्त पदार्थों का बोध करानेवाले वेद भी परमात्मा का सम्यक् वोध कराने में असस्य रहते हैं। श्रुतियों ने परमात्मा का बोध कराने में जो कुछ भी प्रयास किया है, वह मुख्यतः निषेधात्मक ही है। जैसे—'अस्थूल्य् अन्यु' 'नान्तः, प्रज्ञं, न बहिःप्रज्ञं, नोभयतः प्रज्ञ 'न प्रज्ञानधनं, न प्रज्ञं, नाप्रज्ञम्, अवृष्टम्, अग्राह्मम्, अलक्षणम्, अविन्त्यम्, अव्यपदेश्यम्' इत्यादि। उससे भिन्न के निषेध में ही श्रुति की सफलता है। इस प्रकार, दुर्वोध होने पर भी परमात्मा का बोध कराने में श्रुति अपना प्रयत्न नहीं छोड़ती। इतना ही नहीं, 'अप्न' बहां कहकर अत्यन्त मन्दबुद्धियों की भी

बहा-भावना को दृढ़ कराती है। किसी भी वस्तु में सर्वोत्तम बहा की भावना हो, यही श्रुति का मुख्य उद्देश्य है। माता की तरह 'अन्न बहा' कहकर वह हमें बहा-ज्ञान की ओर उत्प्रेरित करती है। सहन स्नेहमयी जननी की तरह भगवती श्रुति भी कभी वञ्चना नहीं कर सकती, प्रत्युत यथाधिकार अस से प्राण, प्राण से मन, मन से बुद्धि की ओर हमें उत्प्रेरित करती है। बाद में, पूर्णिधकार प्राप्त हो जाने पर 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' का उपदेश देती है, और 'आनन्दं ब्रह्म,' 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चन' इत्यादि वचनामृतों से हमें निभंय बनाकर इतार्थं कर देती है।

श्रुतियों में अधिकार के भेद से अनेक प्रकार के मार्ग ब्रह्म-साक्षातकार के लिए बताये गये हैं। वे श्रुतियाँ प्रणवादि मन्त्रों का जप और प्रतिमादि-पूजन से परम लक्ष्य ब्रह्म-साक्षातकार तक की ओर हमें केवल उत्प्रेरित ही नहीं करतीं, प्रत्युत उसमें प्रतिष्ठित कराने के लिए उपाय भी बताती हैं। श्रुति कहती है—परमात्म-सदन में प्रवेश-द्वार पर ही द्वारपालों की तरह प्रतिबन्धक-रूप में, विषय और इन्द्रियों विद्यमान रहती हैं। इनको किसी प्रकार मिलाकर बद्य में करना आवश्यक है। इनको वश में करने का उपाय भी श्रुति बताती है—'यस्तु विज्ञानवान् भवति, युक्तेन मनसा सदा तस्येन्द्रियाणि वश्यानि सदश्वा इव सारयेः' (कठोपनिषद्)।

इसके बाद श्रुति कहती है—मन और प्राण जो अधिकारिवर्ग हैं, उन्हें बह्य-रूप में ही देखी। यथा—'मनो बह्य व्यजानात्,' 'प्राणो ब्रह्य व्याजानात्' (तै० उ०)। इसके बाद भी श्रुति अपना व्यापार नहीं छोड़ती; और कहती है—अनन्य भाव से ब्रह्म में निष्ठा करो, प्रमाद न करो, 'ब्रह्मपराः ब्रह्मनिष्ठाः' (प्र० उ०); 'अप्रमत्तेन बोढव्यम्' (म० उ०)। इस प्रकार, श्रुत्युपदेत के बनुष्ठान से ब्रह्मजिज्ञासुको जब पूर्ण अधिकार प्राप्त हो जाता है, तभी परमात्मा उसको आत्मीय समझकर देखता है, उसी को आत्मसाक्षात्कार होता है, यही परभात्मा का वरण अर्थात् स्वीकृति है—'यमेवंप वृण्ते तेन नम्यः तस्यैप आत्मा वृण्ते तन् स्वाम्।' आत्मसाक्षात्कार ही मोक्ष का कारण है।

इस प्रकार सामान्यतः पर्यालोचन करने पर श्रीत दर्शनों में दो प्रकार के तत्त्व सिद्ध होते हैं—एक द्रष्टा, दूसरा दृश्य ! ज्ञानस्वरूप चैतन्य का नाम द्रष्टा है। अचेतन अनात्मभूत जड़ का नाम दृश्य है। वह अने क प्रकार का है—आकाशादि पञ्चभूत, पञ्चतन्मात्र, दस इन्द्रियों, बुद्धि, अहङ्कार, चित्त, प्राण, ज्ञान सामान्य और अव्यक्त । ये दृश्यवर्ग कहे जाते हैं। इन तत्त्वों के मूल कारण का अन्देषण तीन प्रमाणों से सुगम होता है—प्रत्यक्ष, शब्द और अनुमान। इन्हीं तीन प्रमाणों को 'द्रण्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यः' सहकर श्रुति भी कम्मतः विचित करती है। इन भी मूलतत्त्वभूत आहमा, जो ब्रह्म है, उसका साक्षात्कार होना गोक्ष के लिए आवश्यक है। इस साक्षात्कार के लिए गृह-मुख से श्रवण कर, श्रुति आदि से निश्चय कर मनन करना उपयुक्त है। बिना प्रत्यक्ष दर्शन के श्रवणमात्र से कृतायंता नहीं होती। दीप के श्रवणनात्र से अन्वकार की निवृत्ति नहीं होती। केवल शब्द-ज्ञान परोक्ष ही होता है, दर्शन ही प्रत्यक्ष है। परोक्ष और प्रत्यक्ष में बहुत अन्तर है, यह प्रायः सबको अनुभूत है। इससे प्रकृत में यही सिद्ध होता है कि केवल आत्मा के श्रवण-मात्र से ही कृतायंता नहीं होती, कृतायंता तो होती है साझात्कार से। श्रवण से निश्चित जो अर्थ है, उसकी विपरीत भावना की निवृत्तिपूर्वक उपपत्ति के लिए मनन ही उपयुक्त होता है। और, मनन अनुमान के ही अधीन है। सबसे परे मूल तत्त्व के साक्षात्कार के लिए मुख्यतया शब्द, अर्थात् श्रुति-प्रमाण ही उपयुक्त है। अनुमान तो उसका पोषक होने से पार्षेद ही कहा जाता है।

अब मूल तत्त्व के अन्वेषण का उपयोग क्या है, इसका विचार किया जाता है। लोक में देखा जाता है कि एक ही मृत्तिका की दो प्रतिमाएँ बनाई गई हैं—एक, सुन्दर देवता की; दूसरी, भयन्द्वर राक्षस की। इन दोनों के नाम और उसके आकारविशेष रूप की समालोचना के समय दृष्टि में विषमता अवश्य आ जाती है—देवता-भावना से प्रेम और राक्षस-भावना से द्वेष अवश्य उत्पन्न होता है, जिस प्रकार प्रकृत में देवता या राक्षस के नाम और रूप को हटा देने पर मृत्तिका ही मूल तत्त्व बनती है, और यह भी जान लेना चाहिए कि नाम और रूप के कारण ही राग या द्वेष का जन्म होता है। देवता के नाम और रूप को आलोचना से प्रेम और राक्षस के नाम और रूप से ही द्वेष उत्पन्न होता है। दोनों का मूल तत्त्व मृत्तिका के अनुसन्धान से देवता और राक्षस-बुद्ध नष्ट हो जाती है, केवल मृत्तिका-बुद्ध ही रह जाती। इस अवस्था में राग-द्वेष विलक्नुल नष्ट हो जाती है।

जिस प्रकार प्रतिमा का कारण मृत्तिका का अनुसन्धान किया, उसी प्रकार मृत्तिका के कारण का भी अनुसन्धान करे, इसके बाद उस कारण के कारण का, फिर उस कारण के कारण का; इस कारण-परम्परा के अन्वेषण में सबसे परे मूळ कारण का साक्षात्कार हो जाता है। इस अवस्था में राग-द्वेष के समूळ नष्ट हो जाने से चित्तवृत्ति प्रसन्न हो जाती है। चित्तवृत्ति के प्रसन्न होने से न कुछ प्रिय रहता है, न अप्रिय। प्रिय और अप्रिय का सम्बन्ध ही बन्ध, और उसका अभाव ही मोक्ष है। जैसा श्रुति-चचन पहले उपन्यस्त किया गया है—'अशरीरं वा वसन्तं न प्रियाऽप्रिये स्पृष्ठातः' (छा० उ०)। इस अवस्था में मुक्तात्मा और परमात्मा में कुछ भी भेद नहीं रह जाता। जिस प्रकार, शुद्ध जल में शुद्ध जल मिला देने से भेद भासित नहीं होता, उसी प्रकार मूल तत्व के साक्षात्कार करनेवाले महात्माओं को आत्मा परमात्मा से भिन्न भासित नहीं होता। श्रुति कहती है—

'यथोदकं शुद्धे शुद्धभासिक्तं तावृगेव भवति । एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गौतम ॥' — क० उ०, २।१।१५

इस प्रकार का मोझ केवल आत्मस्वरूप के साक्षात्कार से ही प्राप्त होता है, इसमें दूसरे किसी साधन की आवश्यकता नहीं है। साधनान्तर की अवेक्षा का निषेध स्वयं श्रुति करती हैं— 'तमेवं विद्वानमृत इह मवति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय' (तै० आ०), अर्थात् उस परमात्मा को जानकर ही मनुष्य अमृत, अर्थात् मुक्त हो जाता है। मुक्ति के लिए दूसरा कोई मागं नहीं है। पुनः श्रुति कहती है—'सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन। संपत्यन् परमं ब्रह्म याति नान्येन हेतुना।' अर्थात्, जो मनुष्य सब भूतों में अपने को और अपने में सब भूतों को देखता है, वह परब्रह्म को प्राप्त करता है, इसमें कोई दुसरा हेतु नहीं है।

इससे यह सिद्ध होता है कि निश्चय ही मोक्ष-मार्ग में आत्मज्ञान परमावश्यक है; और भी कर्म, उपासना, तप आदि मोक्ष के जो साधन दताये गये हैं, उनका निषेध भी नहीं होता; क्योंकि चित्तणुद्धि के द्वारा ज्ञान-प्राप्ति में उसकी उपयोगिता अवश्य रहती है। ज्ञान-प्राप्ति के बाद उनकी उपयोगिता नहीं रह जाती। 'तमेतं वदानुवचनेन बाह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसा' (वृ० आ० उ० ४।४।२२)—इस श्रुति का भी तात्पर्य यही प्रतीत होता है कि केवल विविदिषा अर्थात् ज्ञान-प्राप्ति में ही यज्ञ, दान और तप आदि का उपयोग होता है, ज्ञान-प्राप्ति के बाद नहीं।

श्रुतियों में मुक्ति के दो भेद बताये गये हैं— सद्योमुक्ति और क्रममुक्ति। 'तस्य ताबदेव चिरं यावन्न विमोक्षेऽथ संपत्से' (छा० उ० ६।१४।४२)—इस श्रुति से सद्योमुक्ति का वर्णन किया गया है। और—

'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयागाद् यतथः शुद्धसत्त्वाः । ते बह्मलोके तु परान्तकाले परामृतात् परिमुच्यन्ति सर्वे ॥'

—म० ना० उ० १२।३

इस श्रुति से कममुक्ति का वर्णन किया गया है। कममुक्ति के प्रसङ्क में ही देव-यान-मार्ग का वर्णन छान्दोग्य और बृहदारण्यक में विस्तृत रूप से किया गया है।

## पुनर्जन्म-विचार

इन दो प्रकार की मुक्तियों में मूल भेद यह है कि मोक्ष के प्रतिबन्धक प्रारब्ध कमं का जब समूल नाश हो जाता है, और खात्मिविज्ञान पराकाष्ठा पर पहुँच जाता है, उस अवस्था में सद्योमुक्ति होती है। यदि प्रारब्ध कमं का समूल नाश न हो, अथवा आत्मिविज्ञान पराकाष्ठा को न पहुँचे, तब तो क्रममुक्ति हो होती है। जबतक आत्मिविज्ञान नहीं होता, केवल मरने से संसार से मुक्ति नहीं मिलती, कमंफल के उपयोग के लिए बार-बार जन्म-मरण का चक्कर लगा ही रहता है। कहा भो है— 'जातक्चंव मृतक्चंव जन्म चैव पुनः पुनः', 'पुनक्च जन्मान्तरकमंयोगात् स एव जीवः स्विपिति प्रबुद्धः, (कैवल्योपनिषद् १११४) इत्यादि श्रुति, तथा 'जातस्य हि ध्रुवो मृत्सु ध्रुवं जन्म मृतस्य च' इत्यादि स्मृति-वाक्यों से पुनर्जन्म तो सिद्ध ही है, इसके अतिरिक्त अनुमानादि प्रमाणों से भी उसकी पुष्टि होती है।

लोक में देखा जाता है कि कोई व्यक्ति जन्म से ही राजकुल में उत्पन्न होने के कारण सुखोपभोग करता है' और दूसरा व्यक्ति दिरद्र-कुल में जन्म लेकर दुःस भोगता है। इस वैषम्य का कारण केवल पुनर्जन्म के अतिरिक्त दूसरा क्या हो सकता है? क्यों कि, यह सब प्रमाणों से सिद्ध है कि सुख और दुःख पुण्य-पाप कर्मों का ही फल है। नवजात शिशु के किसी कर्म की सम्भावना नहीं है, इसलिए अगत्या पूर्व-जन्म के कर्म का अनुमान किया जाता है। अन्यथा, विना कर्म के ही सुख-दुःख का उपभोग मानना होगा, इस स्थिति में कारण के विना कार्य नहीं होता, यह सिद्धान्त भंग हो जायगा। दूसरी बात यह है कि अकृताम्यागम-दोष भी हो जाता है। विना कर्म किये ही उसका फल भोगना अकृताम्यागम-दोष कहा जाता है, जैसे—नवजात

राजकुमार तथा दरिद्र बालक। यदि पुनर्जन्म न माना जाय, तो इस जन्म में जो कुछ भला या बुरा कमें किया, और उसका फल भोगे विना उसका दारीरान्त हो गया, इस स्थिति में उसका कमें व्यर्थ हो जाने से कुतप्रणाझ-दोप हो जाता है।

और भी, किसी काम में प्रवृत्ति के प्रति इष्टसाधनता का ज्ञान कारण होता है। तात्पर्य यह है कि तबतक मनुष्य या किसी जन्तु की उस काम में प्रवृत्ति नहीं होती, जबतक उसे यह ज्ञान न हो कि इसमें प्रवृत्त होने से मेरा इष्ट-साधन होगा। छोक में देखा जाता है कि गाय, मेंस आदि जानवरों के वष्ट्ये जन्म छेते ही स्तन-पान में प्रवृत्त हो जाते हैं। अब यहाँ सहज ही प्रवन उठता है कि क्या उन बच्चों की स्तन-पान में प्रवृत्ति इष्टसाधनता-ज्ञान के बिना ही आकस्मिक है, या इष्टसाधनता के पारम्परिक ज्ञान से है ? यदि कारण के बिना आकस्मिक प्रवृत्ति माने, तब तो कारण के बिना ही आकस्मिक कार्य की उत्पत्ति होनी चाहिए, जो असम्भव है। यदि इष्टसाधनता का ज्ञान मानें, तब तो पुनर्जन्म सिद्ध हो जाता है; क्योंकि पूर्व-जन्म के अनुभव के बिना इष्टसाधनता का स्मरण होना असम्भव है।

इन्हीं सब कारणों से प्रायः सभी दर्शनकारों ने, केवल चार्याक को छोड़कर, पुनर्जन्म के सिद्धान्त को माना है। यहाँ तक कि क्षणभंगवादी या शून्यवादी बौद्ध लोग भी पुनर्जन्म-सिद्धान्त को मानते ही हैं।

## सूक्ष्मशरीर की सत्ता

पुनर्जन्म-सिद्धान्त में स्थूल शरीर के अन्दर एक सूक्ष्प और कारणशरीर की भी सत्ता मानी जाती है, जो स्यूलशरीर के अभाव में भी कार्यकारी होता है। पञ्चभूत, पञ्चकानेन्द्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय, प्राण और मन--इन्हीं सन्नह पदार्थी से सूक्ष्मशरीर निर्मित है, इसका कारण अविद्या या प्रकृति है। सूक्ष्मशरीर स्थूलशरीर का कारण होता है, इसलिए स्यूलशरीर के अभाव में भी सूक्ष्मशरीर की सत्ता और कार्यकारिता सिद्ध है। कार्य के अभाव में भी कारण की सत्ता सर्वसिद्धान्त से सिद्ध है। इन्हीं पञ्चसूक्सभूत, दस इन्द्रिया, प्राण और मन को सूक्ष्मकारीर-संज्ञा आचार्यों ने भी दी है। वाचस्पति मिश्र ने भी 'प्राणगतेश्च' इस सूत्र के भाष्य की व्याख्या करते हुए लिखा है-'सचैवामनुविधयः सूक्ष्मो देहो भूतेन्द्रियमनोमय इति गम्यते' (भामती, अ० ३)। 'शरीरं सप्तदशिमः सूक्ष्मं तिल्लाङ्गमुच्यते'--पञ्चदशी के इस दलोक का भी यही तात्पर्य है। यही सूक्ष्मशरीर स्थूलशरीर ना कारण होता है। कार्योत्पत्ति के पहले कारण की सत्ता अवस्य मानी जाती है। इससे सिद्ध है कि कार्य के अभाव में भी नारण की सत्ता अवश्य रहती है। और, स्यूलशरीर से जो शुभ या अशुम वर्म होता है, उसका संस्कार सुक्ष्मशारीर के ऊपर भी अवश्य होता है। इसी कर्मजन्य संस्कार से प्रेरित होकर जीवातमा पूर्वदेह को छोड़कर देहान्तर को प्राप्त करता है। सूक्ष्मशरीर का परलोक-गमन भगवान् वेदव्यास ने भी-'तदन्तरप्रतिपत्ती रहि सपरिष्यकतः प्रकन-निरूपणाम्याम्', 'प्राणगतेश्च' इत्यादि--वेदान्त-सूत्रों से सूचित किया है। इसका भाष्य करते हुए भगवान् शङ्कराचार्यं ने स्पष्ट लिखा है-- जीवः मुख्यप्राणसिववः सिन्द्रियः

समनस्कोऽविद्याकर्म प्रवेपज्ञापरिग्रहः पूर्व देहं विहास देहान्तरं प्रतिपद्यते, इत्येतदव- प्रान्तव्यम् ।' यहाँ जीवात्मा के जितने विशेषण हैं, उनसे पूर्वोक्त सूक्ष्मकरीरिविशिष्ट जीवात्मा का ही देहान्तरगमन सूचित होता है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि स्थूल- ज्ञारीर के विना भी सूक्ष्मकरीर की सत्ता और कार्यकारिता अवस्य रहती है।

प्रतिदिन के स्वप्न भी उसत विषय में प्रमाण होता है कि स्थूलदारीर के बिना भी सूक्ष्मदारीर की सत्ता और कार्यकारिता विद्यमान रहती है। जिस समय बर के भीतर बारपाई के ऊपर स्थूलवारीर सो जाता है, उस समय भूतेन्द्रियमनोमय उसका सूक्ष्मवारीर स्थूलवारीर की कर्मवासना से प्रेरित होकर ज्ञात-अज्ञात नगर या जंगल में अभण करता हुआ कर्मवासना के अनुसार सुख या दुःख का उपभोग करता है। इसी प्रकार जीवारमा स्थूलवारीर के छूटने पर कर्म-वासना के अनुसार सूक्ष्मदारीर के साथ नाना योनियों में जाकर अनेक प्रकार के सुख-दुःख का उपभोग करता है।

छान्दोग्य और बृहदारण्यक-उपनिषद् में पञ्चाग्नि-विद्या से देवयान और पितृयान-मार्ग के द्वारा जीवात्मा के वैहान्तर-गमन का जो वर्णन किया गया है, वह केवल कल्पनामात्र नहीं है, किन्तु उसमें वास्तविकता है जिस प्रकार सूर्य-रिक्मयों के द्वारा समुद्र से लात हुए जल-विन्दुओं को कोई भीं नहीं देखता, उसी प्रकार स्थूलकारीर से सूक्ष्मशरीर-सिह्त जीवात्मा को अचि (ज्योति) आदि के मार्ग से जाते हुए कोई नहीं देखता। यह सब काम सूर्य-चन्द्रमा की रिक्मयों और वायु में विद्यमान अदृश्य आकर्षण- श्वितयों के द्वारा ही सम्पन्न हुआ करता है।

इन सब बातों से यह सिंख होता है केवल मरणमात्र से मोक्ष नहीं होता, किन्तु आत्म-साक्षात्कार से ही मोक्ष होता है। आत्मसाक्षरकार का हेतु उपासना है। इसके विना आत्मसाझात्कार होना असम्भव है। कारण यह है कि आत्मा अत्यन्त दुर्विज्ञेय है, उसका साक्षात्कार विना उपासना के नहीं हो सकता। जिस प्रकार किसी राजा से मिलने के लिए किसी अधिकारी की आवश्यकता होती है; क्यों कि उसी के द्वारा राजा का साक्षात्कार सम्भव है, उसी प्रकार आत्माधिकार के द्वारा ही आत्मा का साक्षातकार होना सम्भव है, अन्यया नहीं। क्योंकि, सीमित शक्तिवाले स्यूलशरीरधारी एक साधारण राजा के दर्शन के लिए भी यदि किसी अधिकारी की आवश्यकता होती है, तो जिसके ऐश्वयं की सोमा नहीं, उस अचिन्त्य-शक्तियुक्त सूक्ष्म से भी सूक्ष्मतम परमात्मा के साक्षात्कार के लिए अधिकारी की आवश्यकता हो, इसमें आश्चर्य ही क्या है! राजा का दर्शन अधिकारी के विना भी किसी प्रकार हो सकता है; क्योंकि वह स्यूल दृश्यमान पदार्थ है। परन्तु परमात्मा अत्यन्त अदृष्ट और अदृश्यमान है, इसलिए किसी प्रकार भी उसका माझात्कार होना, विना किसी के द्वारा असम्भव है, बतएव यहाँ किसी माध्यम की कल्पना आवश्यक हो जाती है। इसी अभिप्राय से छान्दोग्योपनिषद् में 'मनो ब्रह्मोत्युपामीत' इस श्रुति के द्वारा मन में ब्रह्म भावना से उपासना का विधान किया गया है। कारण यह है कि प्रसिद्ध वस्तु मं ही किसी की भावना सम्भव है, और प्राणिमात्र में मन की स्थित साधारणतया प्रसिद्ध है, इसलिए उसमें वस्त्वन्तर की भावना कर सकते हैं।

#### प्रतीकोपासना

जो काम शरीर से हो सकता है, उससे कहीं अधिक वचन से उसका प्रतिपादनं कर सकते हैं; क्योंकि जो कार्य शरीर से नहीं हो सकता, उसका प्रतिपादन वाणी कर सकती है, और जिसका प्रतिपादन वाणी भी नहीं कर सकती, उसकी भी उपपत्ति मन से कर सकते हैं। मन की गति अप्रतिहत है, वह कहीं नहीं रूकती। मन ही अप्रतिहत शक्तिवाले सर्वं व्यापक ब्रह्म का किसी प्रकार ज्ञापक हो सकता है, इसी चिह्न से मन में परमात्मस्वरूप की कल्पना किसी प्रकार कर सकते हैं। इसी अभिप्राय से ब्रह्म-प्राप्ति का अधिकारी समझ मन में ब्रह्म-भावना की उपासना का विधान भगवती श्रुति करती है। इसमें ब्रह्मस्वरूप की प्रधानतता उपासना नहीं होती। जिस प्रकार, अत्यन्त तेजस्वी ब्राह्मण को देखकर कहें कि, 'सूर्योऽयं ब्राह्मणः'— यह बाह्मण सूर्य है, तो इस वाक्य से अत्यन्त तेजस्वी होने के कारण बाह्मण का ही महत्त्व प्रतीत होता है, सूर्य का नहीं। परन्तु, यदि यही वाक्य किसी असूर्यम्पश्या राजमहिला के समीप कहा जाय, तो इसका अभिप्राय भिन्न हो जाता है। क्योंकि, सूर्यं के स्वरूप को नहीं जाननेवाली राजमहिलाओं के समीप सूर्य का स्वरूप बताने के लिए समीप-स्थित तेजस्वो ब्राह्मण का निर्देश कर 'सूर्योऽयं ब्रह्मणः' कहा गया है। इसका तात्पर्य, जिस प्रकार इस ब्राह्मण का विशिष्ट तेज है, उसी प्रकार अतिशय तेज:-पुञ्जिषिशिष्ट कोई सूर्य-पदार्थ होगा। सूर्य का ही महत्त्व प्रतिपादित बाह्मण का नहीं। इसी प्रकार 'मनो ब्रह्मत्य्वपासीत'—इस वाक्य के द्वारा मन में ब्रह्म-भावना की उपासना का विधान करने से अप्रतिहत शक्ति-विशिष्ट सर्वे व्यापक ब्रह्म-भावना को दृढ़ कराने में ही श्रुति का तात्पर्य प्रतीत होता है, मन को ब्रह्म बताने में नहीं। इसी उपासना का नाम प्रतीकोपासना है।

## उपाध्युपासना

जिस प्रकार शरीर के ज्ञान से शरीरोपाधिविशिष्ट जीवातमा का ज्ञान होता है, उसी प्रकार पूर्वोक्त सामध्यंविशिष्ट मन के ज्ञान से मन-उपाधिविशिष्ट परमात्मा का ज्ञान सुलभ होता है। और, जिस प्रकार शरीर में जो शरीरत्व है, शरीरोपाधि का उपाधेयभूत जो जीवातमा है, वह तन्मूलक ही होता है, उसी प्रकार मन में जो पूर्वोक्त सामध्यंविशिष्ट मनस्त्व धमं है, मन उपाधि का उपाधेयभूत जो परमात्मा है, यह भी तन्मूलक ही होता है। यहाँ शरीर और मन को उपाधि, अर्थात् विशेषण और जीवात्मा-परमात्मा को उपाधेय अर्थात् विशेष्य समझना चाहिए। इस (प्रकार की उपासना का नाम 'उपाष्ट्रयुपासना' है। इसका वर्णन 'मनोमयः प्राणशरीरः' इस छान्दोग्य अर्थात् में किया गया है। इस उपासना में उपास्य देव की ही प्रधानता रहती है।

# ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्त है

उपासना में, जिस रूप से ब्रह्म की भावना का विधान श्रुति ने बताया है, वह सत्य, ज्ञान और अनन्तस्वरूप है—'सत्यं ज्ञानमनन्त ब्रह्म' (तै० उ० २।१।१)। सत्य का अर्थ है त्रिकालाबाध्य, अर्थात् जिसका तीनों काल में कभी वाघ न हो।

चित्र को जान कहते हैं। जिसकी इयत्ता न हो, वह है अनन्त ! इस सत्य, चित् और अनन्त इव से किसी अन्य पदार्थ में भावना का नाम उपासना है। इस प्रकार, ब्रह्म के स्वरूप-लक्षण का निरूपण करने के बाद भी 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' इत्यादि तैतिरीय धुति, प्रत्यक्षतः अनुभूयमान जो पृथ्वी आदि भौतिक पदार्थ हैं, उनके साथ बहा का कार्य-कारज-बाब दिखाती है। ब्रह्म के स्वरूप-लक्षण करने के बाब भी कार्य-कारण-भाव विद्याने का तात्पर्य यही समझा जाता है कि श्रुति में जिनकी श्रद्धा नहीं है, उनको उसी बहा का, अनुवान के दारा भी, निविचत बीध कराने के छिए ही खुति की पुनः प्रवृत्ति हुई, बथवा पूर्वोक्त ब्रह्म के सन्यन्त में कार्य-कारण-भाव के द्वारा प्रमाण दिखाना ही श्रुति का उद्देश्य है। परमवत्सला श्रुति एक ही विषय को अनेक प्रकार से समझाने के लिए उद्यत देखी जाती है। जान्दोग्योपनिषद् में भी बाहमीपदेश करने के समय श्रुति अनेक प्रकार के विभिन्न वृण्टान्तों के द्वारा नी बार 'तत्वमिस', 'तत्वमिस' का उपदेश करती है। वैश्विषीय-उपनिषद् में भी, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं बह्म' इस स्वरूप-लक्षण के बाद पुन: 'बतो वा इमानि भूतानि बायन्ते' इत्यावि कार्य-कारण-भावमूलक बनुमान द्वारा उसी बहा का बोध करायां गया है। पहले भी बताया गया है कि शब्द-प्रमाण का पार्वेष अर्थात् अनुवासी अनुमान होता है, और वह साक्षात्कार मे अत्यन्त चपयोगी होता है। बह्य में धनुमान का प्रामाण्य श्रुति के पार्षद होने के कारण ही माना जाता है। खुति का भी बहुी अभिप्राय सुचित होता है, इसीलिए बहुदारण्यक में 'बात्मा बारे ब्रष्टक्यः' (२।४।५) इस बाक्य से आत्मदर्शन का विधान करने के बाद उसका उपाय दिखलाते समय 'श्रोतक्यो मन्तव्यः' इस वाक्य में श्रवण के बाद ही मनन का विधान श्रुति करती है-पहछे 'श्रोतन्यः', बाद 'मन्तव्यः'। 'मन्तव्यः श्रोतन्यः; ऐसा पाठ नहीं चरती। इससे सुचित होता है कि अवण अर्थात् अति के बाद ही मनन अर्थात् अनुमान उपयुक्त होता है, यही भुति का अभिप्राय है। इसीलिए, अनुमान श्रुति का पार्वेद अर्थात् अनुगामी कहा जाता है।

#### श्रतुमान का धनुसवकत्व

एक बात बीर भी यहाँ जातव्य है कि अनुमान का अनुभवकत्य 'सत्यं जानमनन्तं ज्ञह्म' से जो ज्ञह्म सूचित होता है, वही कार्य-कारण-भावमूलक अनुमान से भी सिद्ध
होता है, दूसरा नहीं। कारण यह है कि कार्य अपने अनुरूप ही कारण का अनुमापक
अर्थात् सूचक होता है। और, यह भी प्रायः सिद्ध ही है कि कार्य की अपेक्षा कारण
नित्य, अपरिच्छित्र और चेतन-पुरस्कृत ही होता है। मृत्तिका के विकारभूत जो
घटादि-कार्य हैं, उनका कारणीभूत जो मृत्तिका है, वह स्वयं विनाशशोल होने पर भी
घटादि-कार्य की अपेक्षा नित्य और अपरिच्छिन्न भी है। क्योंकि, घटोत्पत्ति के पहले और
घट-नाश के बाद भी मृत्तिका की सत्ता रहती है, और घटादि-कार्य का जो परिच्छेद
अर्थात् इयत्ता है, वह मृत्तिका में नहीं रहता, इसलिए घटादि की अपेक्षा मृत्तिका नित्य
और अपरिच्छिन्न होती है और घटोत्पत्ति-काल में मृत्तिका का जो वारण है, वह चेतन
कुलाल से पुरस्कृत ही रहता है, अतः वह चेतन-पुरस्कृत भी है।

इसी प्रकार, 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' इस श्रुति से समस्त पाञ्चकौतिक लोकत्रयात्मक प्रपंच का कारण ब्रह्म है, ऐसा सिद्ध होने के बाद उक्त समस्त कार्यंभूत जगत् समिष्ट की अपेक्षा कारणभूत ब्रह्म भी नित्य, अपिरिन्छन्न, इयत्तारहित अर्थात् अनन्त और चेतन-पुरस्कृत भी सिद्ध होता है। यहाँ एक और विशेषता है कि प्रपंच का कारण-भूत ब्रह्म स्वयं चेतन होने से किसी अन्य चेतन की अपेक्षा नहीं करता। कारणावस्था में चेतन होने से ही वह चेतन-पुरस्कृत कहा जाता है। मृत्तिका के सब्ध ब्रह्म अचेतन नहीं है, जिससे वह अन्य चेतन की अपेक्षा करे। जगत् का कारण होने से ही ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्त सिद्ध होता है। इसीलिए, जगत् और ब्रह्म में कार्य-कारण-भाव भृतिकारों ने दिखाया है।

### श्रुतियों की गृहायंता से उत्पन्न संशय

इस प्रकार, श्रुति के द्वारा कार्य-कारण-भाव वोधित होने के वाद ही परमास्था में अनुमान का भी अवकाश मिलता है। श्रुति का यही अभिश्राय है, इस प्रकार का निर्णय करना कठिन है। कारण यह है कि कहीं तो श्रुति का वर्थ स्पष्ट है, कहीं गूढ है और कही गूढ से भी गूढ। जिस श्रुति का वर्थ स्पष्ट है, उसमें संश्य न होने पर भी श्रुति की गूढार्थता के विषय में, पुरुषों में दृष्टि-भेद होने के कारण, संशय हो ही जाता है। जो श्रुतियाँ गूढतरार्थ हैं, उनके विषय में तो संशय होना अनिवार्य है।

गूढार्थं होने से धुति का तात्पर्यं समझ में नहीं आता । इसी कारण संशयात्मक कुछ प्रदन उठते हैं, उनमें कुछ प्रदनों का निर्देश किया जाता है—

तस्व कितने प्रकार के होते हैं? उनका स्वरूप क्या है? तत्वों की सिद्धि किस प्रमाण से होती है ? प्रमाण कितने हैं ? कौन प्रमाण तत्त्वान्वेषण में पर्याप्त है ? कौन प्रमाण प्रवल है, कीन दुवंल ? कीन प्रमाण स्वतः है, कीन परतः ? वेद पौरुषेय है या अपीरुषेय ? शब्द नित्य है या अनित्य ? कौन प्रमाण मुख्य है, कीन गीण ? प्रमाण से सिद्ध जो चेतन है, वह एक है या अनेक ? ईव्वर सगुण है या निगुंण ? जीव एक है पा अनेक ? सगुण है या निगु ण ? नित्य है या अनित्य ? अजूपरिमाण है या मध्यम या विशु ? जड़ है या चेतन ? कर्ता है या अकर्ता ? भोक्ता है या अभोक्ता ? अचेतन पदार्थ के जो मूल कारण हैं, वे असरेणु हैं या उनके अवयव या परमाणु या शब्द वा प्रकृति या बात्मशक्ति ? अचेतन चित् से भिन्न है या अभिन्न ? अचेतन मूल तत्त्व कितने हैं ? इसी प्रकार बारम्भवाद, परिणामवाद, विवर्त्तवाद, सत्कायंवाद, असत्कायंवाद इत्यादि बादों मं कीन वाद न्याय्य और शास्त्र-सम्मत है ? आकाश, काल, दिक् और अन्धकार ये तत्त्वान्तर हैं या नहीं ? कार्यं रूप से जो परिणाम होता है, वह स्वामानिक है अथवा नैमित्तिक ? कार्य कारण से भिन्न है या अभिन्न ? परमात्मा कार्य का उपादान है या निमित्त; या उभय या उभय से भिन्न ? परमात्मा में जो कत्तुंत्व है, वह कर्मसापेक्ष है या निर्पेख ? अचेतन पदार्थ सत् है या असत् ? सत् होने पर भी स्थिर है या क्षणिक ? आन्तर ्या वाह्य या उभयरूप? विनाशी है या अविनाशी ? विनाश भी सान्वय है या निरन्दय । अचित् के साथ चित् का सम्बन्ध कैसा है ? ज्ञान का स्वरूप क्या है ? वह द्रव्य है या गुण ? साकार है वा निराकार ? स्थाति का स्वरूप क्या है ? मोक्ष कीन देता है ? इत्यादि अनेक प्रकार के संशय श्रुति के गूढायं और मनुष्यों की मित के वाहुत्य के कारण हुआ करते हैं । इसमें कीन आचार्य क्या मानते हैं, यह उनके दर्शनों के संक्षिप्त निवर्शन के अवसर पर बताया जायगा।

#### प्रमाण के विषय में मतभेद

दर्शन-क्यी समुद्र अत्यन्त गम्भीर होने से साधारण बुद्धिवालों के लिए अत्यन्त बुर्धिगाह्य हो जाता है, इसलिए प्रत्येक पदार्थ में मतभेद का वर्णन आवश्यक हो जाता है। 'मानाझीना मेयसिट्डिः', अर्थात् प्रमाण के अधीन प्रमेय की सिद्धि होती है, इस अभिप्राय से पहले प्रमाण के विषय में ही सतभेद का प्रदर्शन किया जाता है।

चार्वाकों के मत में यथार्थ ज्ञान का साधक एक प्रत्यक्ष ही प्रमाण माना जाता है। इन्द्रिय से उत्पन्न जो ज्ञान है, वही इनके मत में यथार्थ है। इसके अतिरिक्त सब यथार्थ ही है, ऐसा निक्चय नहीं कर सकते।

आप्तवाक्य-स्थल में भी श्रीनेन्द्रिय के विषय होने के कारण शब्द-मान ही यथार्थ है; क्योंकि श्रीनेन्द्रिय शब्द-मान का ही ग्रहण कर सकता है, अयं का नहीं। दूसरे शब्दों में, श्रीनेन्द्रिय से गृष्ट्रामाण शब्द केवल अपने स्वरूप का ही ग्रहण करा सकता है, अयं का नहीं। इनका कहना है कि आप्तवाक्य का अयं सत्य भी हो सकता है; परन्तु सत्य ही है, इस प्रकार का निश्चय न होने से प्रमाण नहीं हो सकता। नदी के किनारे फल है, यह कहने से सम्भव हो सकता है कि वहाँ फल हो; परन्तु अवस्य फल होगा, इस प्रकार निश्चय करना विना इन्द्रिय-सम्बन्ध के असम्भव है। अतएब, इनके मत में शब्द प्रमाण नहीं माना जाता।

चार्यक अनुसान को भी प्रमाण नहीं मानते। इनका कहना है कि अनुमान व्याप्ति-ज्ञान के अधीन है, जहाँ-जहाँ घूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि अवहय है। इस प्रकार जो साहचर्य का नियम है, वही व्याप्ति की परिभाषा है; परन्तु यह नियम व्यभिचरित हो जाता है। कारण यह है कि यदि वर्त्तंमानकालिक सकल धूम और अग्नि के साय इन्द्रिय के सम्बन्ध न रहने से व्यभिचार की शङ्का हो जाती है, तो अतीत अनागत घूमाग्नि में व्यभिचार की शङ्का अनिवायं हो जाता है। भूतकाल में अग्नि के विना भी धूम हुआ हो, या भविष्य में ही कभी विना अग्नि के घूम हो जाय, इस प्रकार की व्यभिचार-शङ्का जवतक वनी रहेगी, तवतक धूम और अग्नि के साय व्यप्ति का निश्चय होना असम्भव है। यदि यह कहें कि प्रत्यक्ष से सकल धूमाग्नि के व्यप्ति-ज्ञान न होने पर भी, वार-वार दर्शन-इप अनुमान से ही, सकल धूम और अग्नि में व्यप्ति कर निश्चय कर लेंगे, तो इसका उत्तर यह है कि जिस अनुमान से आप व्यप्ति का ज्ञान। करते हैं, वह अनुमान भी व्यप्ति-ज्ञान के अधीन है, फिर उस व्यप्ति-ज्ञान के लिए अनुमान की अपेक्षा पुनः उसके लिए व्यप्ति-ज्ञान की, इस प्रकार अन्योन्याश्रय या अनवस्था-दोष हो जाता है, इसलिए इनके मत में अनुमान प्रमाण नहीं हो सकत यदि यह कहें कि शङ्कित व्यप्ति-ज्ञान से ही अनुमान प्रमाण नहीं हो सकत यदि यह कहें कि शङ्कित व्यप्ति-ज्ञान से ही अनुमिति कर लें, तो क्या हानि है ? इसक

उत्तर यह है कि शिक्कृत व्याप्ति-ज्ञान से शिक्कृत ही अनुमिति होगी, निक्कित नहीं। कारण यह है कि व्याप्ति के निश्चित ज्ञान से जो अनुमान होता है, वही यथायें अर्थ का बोधक होता है। इन्हीं कारणों से ये लोग अनुमान को प्रमाण नहीं मानते। उपमान जादि भी इनके मन में प्रमाण नहीं हैं। इसीलिए ये लोग 'प्रत्यक्षंकप्रमाणवादी' और 'आध्यक्षिक' कहे जाते हैं। इनके अतिरिक्त सब दर्शनकारों ने अनुमान को अवस्य प्रमाण माना है। यहाँ तक कि शीत दर्शनों के अलापा बौद्ध और जैन दार्शनिकों ने भी अनुमान को आवस्यक प्रमाण माना है।

अनुमान को प्रमाण माननेवालों के मत में कार्य-कारण-भाव, या स्वभाव से ही व्याप्ति का निरुचय हो जाता है। धूम और अभेन में कार्य-कारण-भाव का निरुचय अन्वय और व्यतिरेक की परिभाषा यह है—

'तत्सत्त्वे तत्सत्वमन्वयः तवभावे तवभावो व्यतिरेकः ।'

अर्थात्, जिसकी सत्ता से हो उसकी सत्ता रहे, उसे अन्वयं और जिसके अभाव में उसका अभाव हो, वह व्यक्तिरेक कहा जाता है। कारण की सत्ता में ही कार्य की सत्ता और कारण के अभाव में कार्य का अभाव होता है, इसलिए कार्य-कारण में अन्वय-व्यक्तिरेक माना जाता है। अन्व की सत्ता में हो धूम की उत्पत्ति होती है, और जिन्न के अभाव में धूम की उत्पत्ति नहीं होती, इसीलिए अन्व और धूम में अन्वय-व्यक्तिरेक होने से अन्व भाग और धूम कार्य है, इस प्रकार का निश्चय किया जाता है। अन्व और धूम में कार्य-कारण-भाव सिद्ध होने पर धूम को देखकर कारण अन्व का अनुमान सहच ही हो जाता है। क्योंकि, कार्य-कारण के विना नहीं हो सकता। इस प्रकार, धूम और अन्व में कार्य-कारण-भाव सिद्ध हो जाने पर व्यभिचार की शाक्का ही नहीं उठती, इस अवस्था में क्यांग्ति का ज्ञान भी सुलभ हो जाता है।

दूसरी बात यह है कि अनुमान को प्रमाण नहीं माननेवाले चार्वाकों की सबसे प्रवल मुक्ति यही है कि अतीत और अनागत धूम में अधिन के व्यभिचरित होने की खक्का रहने से व्यप्ति का निश्चय नहीं हो सकता, इसिलए अनुमान नहीं होगा। परन्तु, उनसे पूछना चाहिए कि जिस अतीत और अनागत धूमानिन में आप व्यमिचार की खक्का करते हैं, उस धूम और अगिन का ज्ञान आपको किस प्रमाण से हुआ। प्रत्यक्ष तो कह नहीं सकते; क्योंकि अतीत और अनागत धूम-अगिन के साथ इन्द्रिय का सम्बन्ध नहीं होता, और विषय के साथ इन्द्रिय के सम्बन्ध होने से जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उसी को सब लोग प्रत्यक्ष मानते हैं, इसिलए प्रत्यक्ष से अतीत अनागत धूम और अगिन का ज्ञान नहीं कर सकते और अनुमान आदि को आप प्रमाण मानते नहीं, इस स्थिति में आपने जो व्यभिचार की शक्का की है, यह निराधार हो जाती है। अतीत अनागत धूम और मान की सिद्ध के लिए अनुसान को प्रमाण मानना अत्यावश्यक हो जाता है। इसिलए, आपकी जो व्यभिचार-शक्का है, वही अनुमान-प्रमाण की साधिका हो जाती है। इसी बिष्माय से उदयनाचार्य ने मी लिखा है—

'शङ्का चेदनुमाऽस्त्येव न चेच्छङ्का ततस्तराम्।'

अर्थात् यदि सक्का है, तब तो अनुमान अवश्य मानना होगा, और यदि शक्का नहीं है,

तव तो उससे भी अधिक अनुमान-प्रमाण की सत्ता सिद्ध हो जाती है; क्योंकि व्यभिचार-शङ्का के निवारण के लिए अनुकूल तर्क की भी आवश्यकता नहीं होती।

बीदों के मत में अनुमान को प्रमाण माना जाता है। शब्द को ये प्रमाण नहीं मानते। इनका कहना है कि प्रत्यक्ष और अनुमान से सिद्ध जो पदार्थ है, उसी को शब्द व्यक्त करता है, इसिक्ट पृथक् प्रमाण में इसकी गणना नहीं होती।

वैशेषिक भी उक्त रीति से प्रत्यक्ष और अनुमान वे दो ही प्रमाण मानते हैं।
शब्द और उपमान को थे प्रमाण नहीं मानते । इनका कहना है कि उन्मत्त के प्रकाप
आदि के शब्द प्रमाण नहीं हो सकते, किन्तु प्रमाणभूत ईश्वर या महिष् आदि से
उच्चरित जो शब्द है, वही प्रमाण माना जाता है। इसिलए, प्रमाणभूत पुरुष से प्रोक्त
होने के कारण ही शब्द में प्रामाण्य का अनुमान किया जाता है, इसिलए अनुमानप्रमाण के अधीन शब्द में ही प्रामाण्य-ज्ञान होने से अनुमान से पृथक् शब्द को प्रमाण
नहीं माना जाता। इसिलए विश्वनाथ भट्ट ने कहा है—

'तब्दोपमानयोर्नेव पृथक् प्रामाण्यनिक्यते । जनुगानवतार्थत्वादिति वैद्योषिकं मतम् ॥'---कारिकावली

माध्व-सम्प्रदायवाले भी दो ही प्रमाण मानते हैं—प्रत्यक्ष और शब्द । इनका कहना है कि अनुमान यद्यपि प्रमाण है, तो भी अति से सिंह अर्थ का वोध करानेवाला जो अनुमान है, वही प्रमाण हो सकता है, स्वतन्त्र अनुमान प्रमाण नहीं होता, इसीलिए माध्व-सम्प्रदाय में अनुमान को स्वतन्त्र प्रमाण को कोटि में नहीं रखा जाता । परन्त, यहाँ लक्ष्य करने की वात यह है कि श्रुति की सहायता के विना परमारमा

आदि अली किक पदार्थ की सिद्धि में उपाय भी क्या है ? कूर्म-पुराण का वचन है-

'अतिसाहाय्यरहितमनुमानं न सुत्रचित्। निरुवयारसाधवेदर्वं प्रमाणन्तरमेव तत्।।'

तात्पर्य यह है कि अंति की सहायता के विना स्वत-त्र अनुमान, किसी भी निश्चित अर्थ का साधन नहीं कर सकता, इसीछिए इसकी प्रमाणान्तर नहीं माना जाता।

विशिष्टावित में श्रीरामानुष-सम्प्रदायवाके प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द—इव तीनों को स्वतन्त्र प्रमाण मानते हैं। इनके मत में शब्द अनुमान की अपेक्षा नहीं भरता, और न अनुमान ही शब्द की अपेक्षा करता है। दोनों अपने-अपने विषय में स्थतन्त्र हैं।

सांख्य-मत वं प्रत्यक्ष, अतुमान और शब्द — इन तीनों को स्वतन्त्र प्रमाण माना गया है —

'बृष्टमनुसानसाप्तययमं सर्वप्रमाणसिद्धत्यात्। विविधं प्रमाणमिष्टं प्रमेयतिद्धिः प्रमाणाद्धि।।'—सांस्यकारिका यहां 'बृष्ट' का अर्थ प्रत्यक्ष और 'आप्तवयन' का अर्थ शब्द ही है। प्राचीन नैयायिक भी इन तीनों प्रमाणों को सातते हैं। पतञ्जलि ने भी इन्हीं तीन प्रमाणों को माना है— 'प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमाणानि' इस पातञ्जल-सूत्र में 'आगम' शब्द से 'शब्द' ही माना गया है। कुछ प्राचीन नैयायिकों ने भी इन्हीं तीन प्रमाणों को साता है। पर, अविचीन नैयायिक और गौतम उपमान-सहित चार प्रमाण मानते हैं — 'प्रस्मक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रमाणानि।' यह गौतम का सूत्र है। उक्त चार प्रमाण और अर्थापित्त मिलाकर पाँच प्रमाण मीमांसक विशेष प्रभाकर मानते हैं। कुमारिल भट्ट के मत में छह प्रमाण माने जाते हैं — प्रत्यक्षा, अनुमान, उपमान, शब्द, अर्थापित्त और अनुपलब्धि। अद्वैत वेदान्त भी इन्हों छह प्रमाणों को मानते हैं। पौराणिक लोग सम्भव और ऐतिहा को मिलाकर आठ प्रमाण मानते हैं। तान्त्रिक चेट्टा को भी प्रमाण मानते हैं, इसलिए इनके मत में नौ प्रमाण हैं।

अब योड़ा यह विचारना है कि चार्वाक-मतवाले एक प्रत्यक्ष को ही प्रमाण मानते हैं, इसलिए ये अत्यन्त स्थूलदृष्टिवाले होते हैं। अनुमान को प्रमाण माने विना अगत् का व्यवहार ही लुप्त हो जायगा।

अतीत और वर्तमान-मार्ग के अनुसार ही अनागत-मार्ग में संसार की प्रवृत्ति देशी जाती है और चार्वाक लोग भी औरों के समान व्यवहार में अनुमान की सहायता छेते ही हैं। दूसरों के इिक्तित से उनका अभिप्राय चार्वाक भी समझते ही हैं, यह अनुमान नहीं, तो और क्या है? इस प्रकार, अनुमान से व्यवहार में काम छेते हुए भी यह फहना कि अनुमान प्रमाण नहीं है, अत्यन्त हास्यास्पद बात है। इसीलिए, विद्वान् लोग इनको हेय दृष्टि से देखते हैं। यहीं तक कि ब्रह्मसूत्रवार ने इनके मत को खण्डनीय मानकर भी उल्लेख नहीं किया है। इनका कहना है—'निष्टुं वितर्क ब्रुवाणस्तु नास्माभिविनिवायंते', अर्थात् किसी प्रकार विना सुक्ति के बोलनेवाले को हमलोग मना नहीं करते।

चार्वाक से भिन्न दर्शनकारों में भी उक्त प्रकार का मतभेद देखा जाता है, परन्तु केवल प्रमाण-संस्था के विषय में ही, जैसे कोई दो प्रमाण सानते हैं, कोई तीम बीर कोई चार। इस प्रकार, संख्या में ही विवाद है, प्रमेय की सन्यता में प्रायः सब छोगों का एक मत है, इसमें किसी प्रकार का विवाद नहीं। तार्किक लोग जिस ईएवर या परलोक का साधन तर्क के द्वारा करते हैं, उसको चार्वाक भले ही न मानें, परन्तु उनसे भिन्न सब दर्शनकारों ने उसे स्वीकृत किया है। प्रत्यक्ष आदि चार प्रमाण माननेवाले नैयायिक या छह प्रमाण माननेवाले वेदान्ती जिस ईश्वर या परलोक को शब्द-प्रमाण से सिद्ध करते हैं, उसकी, प्रत्यक्ष और शब्द दो ही प्रमाण माननेवाले माइव और प्रत्यक्ष तथा अनुमान दो ही प्रमाण माननेवाले वैशेषिक भी स्वीकार करते ही हैं। भेद केवल इतना ही है-वैशेषिकों का कहना है कि इनकी सिद्धि बनुमान से ही है, शब्द से नहीं। और, जैसे अर्थापत्ति-प्रमाण की माननेवाले मीमांसक 'पीनोडयं देवदत्तः दिवा न मुङ्क्ते' यहा रात्रि-भोजन-रूप अर्थं को अथिपत्ति-प्रमाण सिद्ध करते है, उसी प्रकार अर्थापति को प्रमाण न माननेवाले वैशेषिक और नैयाबिक भी उसी रात्र-भोजन-रूप अर्थ को अनमान से ही सिद्ध करते हैं। और भी, जिस प्रकार अनुपल विध-प्रमाण माननेवाले वेदान्ती अनुपल विध से घटाभाव का साधन करते हैं, उसी प्रकार अनुपछ कि को प्रमाण नहीं माननेवाले नैयायिक आदि भी उसी बढाबाद को प्रश्यक्ष-प्रमाण का ममेग समझते हैं। इस मकार, प्रमाणों की संस्था में शी परस्पर विवाद देखा जाता है। प्रमेय-छप अर्थ की सत्ता, अर्थात् सत्यता में किसी प्रकार का बिवाद नहीं है, इसलिए यह 'गुष्कवाद' ही कहा जाता है। इसी अभिप्राय से पाणिनीय इस विषय में जदासीन नहीं रहते हैं। वेदान्ती यद्यपि छह प्रमाण मानते हैं तथापि जनके मूलसूत्रकार व्यासजी ने नैयायिकों की तरह प्रमाण का कोई सूत्र नहीं बनाया। प्रमाणों में परस्पर सम्बन्ध

प्रमाणों में परस्पर चार प्रकार के सम्बन्ध पाये जाते हैं। कोई प्रमाण किसी प्रमाण का प्राणप्रव होता है; कोई किसी का उपजीव्य। कोई किसी का अनुग्राहक होता है, और कोई किसी का पार्वव। जिस प्रमाण का प्रामाण्य, प्रमाणान्तर अर्थात् दूसरे प्रमाण के अधीन होता है, वह (प्रमाणान्तर) उस प्रमाण का प्राणप्रद होता है।

यथा, नैयायिकों के मत में श्रुति-प्रमाण का प्रामाण्य-ज्ञान, अमुमान-प्रमाण के अधीन होता है, इसलिए इनके मत में अनुमान श्रुति का प्राणप्रद कहा जाता है। नैयायिक श्रृति का प्रामाण्य स्वतः नहीं मानते। इनका कहना है कि श्रुति इसीलिए प्रमाण है कि वह प्रभाणभूत ईश्वर से प्रणीत है। इसमें अनुमान का प्रकार यह है-श्रुतिः (पक्ष) प्रमाणम् (साध्य), प्रमाणभूतेक्वरप्रणीतत्वात् (हेतु), यत् न प्रमाणं न तदीश्वरप्रणीतम् (व्यतिरेक व्याप्ति), यथीन्मत्तप्रलपितम् (दृष्टान्त), अर्थात् श्रुति प्रमाण है, प्रमाणभूत ईव्यर -प्रणीत होने के कारण जो प्रमाण नहीं है, वह ईव्यर प्रणीत भी नहीं है। इस प्रकार अनुमान अति का प्राणप्रद होता है। इसी प्रकार स्मृति-प्रमाण नैयायिकों के मत में अनुमान श्रुति का प्राणप्रद होता है। इसी प्रकार, स्मृति-प्रमाण की प्राणप्रद श्रुति ही है; क्योंकि स्मृति का प्रामाण्य श्रुति प्रमाण के अधीन ही है। प्राप्त प्रामाण्यवाले जिस प्रमाण का सधान प्रमाणान्तर (दूसरे ) (प्रमाण) के अधीन हो, वह प्रमाणान्तर उस प्रमाण का उपजीव्य कहलाता है। जैसे, प्रत्यक्ष से भिन्न अनुमान आदि प्रमाण का साधन, प्रत्यक्ष-प्रमाण के ही अधीन है, इसिक्रए प्रश्यक्ष-प्रमाण अनुमान अदि प्रमाण का उपजीव्य कहा जाता है। कारण यह है कि अधिन के अनुमान का साधन जो धूम है, वह प्रत्यक्ष-प्रमाण के ही अधीन है, और शब्द-बोध का साधनीमृत जो शब्द है, उसका ज्ञान-श्रावण प्रत्यक्ष के ही अधीन है ।

अनुयाहक उसे कहते हैं, जिस प्रमाण का प्रामाण्य-ज्ञान उपलब्ध है, और साधन भी उत्पन्न है। उस प्रमाण के स्वीकार करने में जो प्रमाणान्तर सहायता करता है, उस प्रमाण का वह प्रमाणान्तर अनुयाहक होता है। जैसे, 'आत्मा मन्तव्यः' (वृ० आ०), यह श्रुति आत्मा के मनन द्वारा अनुमान को ग्राह्म, 'आर्थात् ग्रहण करने योग्य बताती है। क्योंकि, अनुमान से आत्मविषयक विपरीत भावना निवृत्त हो जाती है। इसिछए, यहाँ श्रुति अनुमान की अनुग्राहिका होती।

जिस प्रमाण का प्रामाण्य उपलब्ध हो, साधन भी उपपन्न हो और प्रमाणान्तर से अनुगृहीत भी हो, परन्तु किसी विशिष्ट विषय में विना किसी प्रमाणान्तर की सहायता के उसकी प्रवृत्ति नहीं होती हो, अर्थात् प्रमाणान्तर से मार्ग-प्रदर्शन के बाद ही प्रवृत्ति होता हो, तो वह प्रमाण उस प्रमाणान्तर का पाषंद अर्थात् अनुगामी होता है, और

वह प्रमाणान्तर ही अग्रसर रहता है। जिस प्रकार वेदान्तियों के सत में 'अचिन्तयः और खलु ये भावाः न तांस्तर्फेंण योजयेत्', इस प्रबल सिद्धान्त के अनुसार अचिन्तय और अतक्यं जो परगात्मा आदि पदार्थ हैं, उनके विषय में स्वतन्त्र रूप से अनुमान की प्रवृत्ति नहीं होती, जब श्रुति-प्रमाण से मार्ग का प्रदर्शन होता है, तभी वहीं अनुभान का प्रवेश होता है, अन्यदा नहीं। इसलिए, अनुमान श्रुति का पार्वद, अर्थात् अनुगामी होता है, और श्रुति अग्रेसर रहती है। क्यों कि, पहले श्रुति मार्ग दिखाती है, और उसके पीछ अनुमान प्रवृत्त होता है।

फिसी विषय-विशेष स्थल में अनुमान और शब्द दोनों यदि स्वतन्त रूप से प्रवृत्त हों, तो वहाँ कोई पार्षंद या फोई अग्रेसर नहीं होता है, वहाँ यवुच्छा ते किसी का प्रयोग कर सकते हैं, अथवा दोनों का उल्लेख कर सकते हैं। दोनों के उल्लेख में भी यह नियम नहीं है कि किसका उल्लेख पहुंछ करें, जो पहुंछ बुद्धि पर आ जाय, उसी का उल्लेख पहुंछ कर सकते हैं, क्योंकि इस विषय में दोनों स्वन्तन्त्र हैं।

#### प्रमाणों में बाध्य-बाधक भाव

अब यहाँ यह विचार किया जाता है कि किसी विषय में जहाँ परस्पर-विरुद्ध दो प्रमाणों का एक काल में सिन्नपात हो, वहाँ कौन किसका वाध्य और वाधक होता है। लोक में इस प्रकार का नियम नहीं है कि अमुक प्रमाण अमुक प्रमाण का बाब ही होता है, या बाध्य ही। देखा जाता है कि कहीं प्रस्थक का भी आप्तवचन से बाध हो जाता है, कीर कहीं प्रस्थक से ही आप्तवचन का बाध हो जाता है। कहीं प्रस्थक से अनुमान का और कहीं अनुमान से प्रस्थक का ही बाध हो जाता है। जैसे—नेत्र में दोष रहने के कारण किसी रस्सी सादि में सर्प का प्रस्थक हो जाता है, वहीं 'नायं सर्पः' इस आप्तवाक्य से सर्प-प्रस्थक का बाध हो जाता है। और, जहां 'नायं सर्पः' वह उन्मत्त-प्रकिपत वाक्य है, वहां वास्तिवक अवूषित नेत्र से उत्पन्न सर्प-के प्रस्थक से उन्म वाक्य का हो जाता है। जो अन्यथासिद्ध है, वही बाध्य होता है। प्रक्रम अबाहरण में नेत्र दोषजन्य होने के कारण सर्प प्रत्यक्ष अन्यथासिद्ध है, अत्यव उसका बाध होता है। दितीय उदाहरण में 'नायं सर्प': यह जो बचन है, वह उन्माद-रूप दोष से चन्य है, इसलिए बन्यथासिद्ध होने से उसका बाध हो जाता है।

प्रमाण, के विषय में तत्तत् वर्शनों के अनुसार उक्त रीति से यद्यपि मतभेद पाया .
जाता है, तवापि आजकल व्यवहार में मुख्य रूप से तीन ही प्रमाण माने जाते हैं—
प्रस्यक्ष अनुमान और शब्द । अन्य प्रमाणों को तत्तत् दर्शनों के अनुसार पृथक् मानें
खथवा तीन ही में उनका अन्तर्भाव मानें, परन्तु बाध्यन्वाधक-भाव, जिस प्रमाण का
विस प्रमाण में अन्तर्भाव होगा, उसी के अनुसार माना जायगा। जैसे—जहीं प्रत्यक्षप्रमाण की अपेक्षा अनुमान दुवंस होता है वहाँ अनुमान-प्रमाण में अन्तर्भूत जो
वर्षापत्त-प्रमाण है, वह प्रत्यक्ष-प्रमाण की अपेक्षा दुवंस समझा जायगा, और इसीलिए
प्रत्यक्ष से उसका बाध होता है। कारण यह है कि प्रवस्ता और दुवंसता के जो
वर्ष है, वे दोनों में तृत्य हैं। जैसे, प्रवंत पर प्रत्यक्ष से ही अग्ति के अभाव का निश्चय कर

कोई मनुष्य उतरा है, और उसके समीप कोई मनुष्य उसी पर्यंत पर अपिन का साधन अनुमान से करता है, इस अवस्था में वह अनुमान प्रत्यक्ष की अपेक्षा दुर्बल होने से वाधित होता है। क्योंकि, दोष-जन्य होने से वह अन्ययासिख है। यदि धूम-जान से अपिन का अनुमान करता हो, तो वहीं वाष्प या धूलि-पटन में धूम का भ्रम-दोष होता है और यदि वृक्षादि हेतु से अपिन का अनुमान करता हो, तो वहीं वृक्ष और अपिन में व्याप्ति का भ्रम-दोष समझना चाहिए।

इसी प्रकार, कोई मनुष्य किसी पर्वत के ऊपर अत्यन्त जाड़ा रहने पर भी किसी व्यक्ति को अत्यन्त एवस्य और पुष्ट देखकर सोचता है कि विना अग्नि के इस प्रकार के जाड़े में इतना स्वस्थ रहना अनुप्रस है, इस अनुप्रयत्ति-मूलक धर्यापत्ति से अग्नि का साधन करता है, तो वह अर्थापत्ति-प्रमाण भी वोध-जन्य होने के कारण अन्यधासिख होने से प्रत्यक्ष की अपेक्षा दुवंल होता है। यहाँ अत्यन्त जाड़े में स्वस्थता का हेतु अग्नि से भिन्न कोई वस्तु नहीं है, इस प्रकार का भ्रम ही वहाँ दोष है। यदि उसी पर्वत के ऊपर अग्नि अभाव का निक्स्य बोध-जन्य हों, तो दोध-जन्य अग्नि के अनुमान की अपेक्षा यह प्रत्यक्ष भी बुवंल होता है। यदि प्रत्यक्ष और अनुमान दोनों दोध-जन्य हों, तो दोनों समान ही होते हैं।

#### त्रमाणसाध्य प्रमेय

इस प्रकार दर्शन-भेद से प्रमाणों में भेद तथा प्रमाणों में परस्पर सम्बन्ध और बाध्य-बाधक-भाव का विचार संक्षेप में किया गया। धव उन प्रमाणों से किस वस्तु की सिद्धि होती है, और जगत् के मूल-कारण के अन्वेषण में कित दर्शन में कौन प्रमाण उपयुक्त होता है, इस विषय में विचार किया जायगा। इसके पहले यह बात लेना चाहिए कि प्रमाण से कोई वस्तु उश्पन्न नहीं होती, किन्तु पूर्व सिद्ध जो वस्तु है, उसके स्वरूप का ज्ञान प्रमाण से किया जाता है। अर्थात्, यह वस्तृ इस प्रकार की है, ऐसा ज्ञान प्रमाण से बोधित किया जाता है। इस प्रकार, प्रमाण से ज्ञापित जो वस्तु है, वही प्रमाणसाध्य कही जाती है, और जो प्रमाण से साध्य है, उसी का नाम प्रमेय है।

वह प्रमेय दो प्रकार का होता है—एक चेतन, दूसरा अचेतन। इन दोनों में अचेतन अप्रधान और चेतन ही प्रधान है; क्योंकि अचेतन चेतन के ही अधीन रहता है। इसलिए, पहले चेतन का ही विचार करना चाहिए। चेतन में भी दो भेद प्रतीत होते हैं—एक बहा, अर्थात् परमात्मा, दूसरा जीवातमा। इनमें जीवातमा की अपेक्षा बहा ही प्रधान है; कारण यह है कि ब्रह्म-ज्ञान के लिए जीवातमा का प्रयत्न देखा जाता है। इसलिए, पहले ब्रह्म का ही विचार करना उपयुक्त प्रतीत होता है। इस अवस्था में विचारजीय ब्रह्म में पूर्वोक्त प्रमाणों की प्रवृत्ति किस प्रकार होती है, यह विचारणीय है। क्योंकि, प्रमाणों का जो प्रमाण-भाव वर्थात् प्रामाण्य है, उसका उपजीव्य (कारण) ब्रह्म ही है, और वह प्रमाणातीत, अर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण से परे है। कारण यह है कि ब्रह्म की सत्ता से ही प्रमाणों का खात्म-भाव, वर्थात् प्रमाण्य या प्रमाणकरण

प्राप्त है। क्योंकि, सूर्य, चग्द्र और अग्नि आदि जितने प्रकाशक-वर्ग हैं, उनका प्रकाश परमात्मा के ही प्रकाश से अनुप्राणित है। इसी प्रकार प्रमय के प्रकाशक प्रमाण की सत्ता भी नस ब्रह्म-सत्ता के ही आश्रित (अधीन) रहता है। 'त्वमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्वेमिदं विभाति' (मु० ७०)। इस श्रुति से भी यही सिद्ध होता है कि समस्त प्रकाशकत्व शक्ति का केन्द्र वही ब्रह्म-सत्ता है। इस व्यवस्था में प्रमाण ब्रह्म का प्रकाशक या प्रमापक नहीं हो सकता; क्योंकि ब्रह्म प्रमाणों का भी उपजीव्य, अर्थात् कारण होता है।

जिस प्रकार, अग्नि अपने उपजीव्य वासु को प्रकाशित या दग्ध नहीं करता, उसी प्रकार प्रमाण भी अपने उपजीव्य ब्रह्म का प्रकाशक या प्रमापक नहीं हो सकता ! यहाँ शिक्का होती है कि ब्रह्म यदि प्रमाणों से परे है, तब तो उसकी सिद्धि नहीं हो सकती ! क्योंकि, प्रमाण की वहाँ गति ही नहीं है और प्रमेय की सिद्धि प्रमाण के ही अधीन मानी जाती है—'प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाद्धि' (सां० का०) । इसिलिए, प्रमाण से सिद्ध न होने से ब्रह्म की सत्ता सिद्ध नहीं होती ।

इसका उत्तर यह होता है कि यदि ब्रह्म की असत्ता हो, तो प्रमाण का ही असत्त्व हो जायगा। क्योंकि, प्रमाणों का उपजीव्य, अर्थात् कारण तो ब्रह्म ही है। ब्रांत, कारण के अभाव में कार्य होता नहीं, यह सिद्ध है। इसलिए, प्रमाण का विषय न होने पर भी प्रमाणों का उपजीव्य होने के कारण ब्रह्म जी सत्ता सिद्ध हो जाती है। इसस यह सिद्ध होता है कि प्रमाणसिद्ध दो प्रकार का है—एक, प्रमाण का उपजीव्य होने से, ब्रुसरा, प्रमाण का विषय होने से। पहले का उदाहरण—िनगुँण निविशेष ब्रह्म, और दूसरे का भूत-भौतिक सकल प्रयञ्च। इस स्थिति में प्रमाणों का उपजीव्य होने से ब्रह्म की सिद्ध होने में कोई विरोध नहीं होता।

प्रमाणों के विषय में ऐसा समझना चाहिए कि प्रमाण अनेक हैं। यदि उनमें कोई प्रमाण किसी प्रमाणान्तर का विषय होने से सिद्ध भी हो जाता है, तो उस प्रमाणान्तर की सिद्धि के खिए दूसरे प्रमाणान्तर की अपेक्षा बनी रहती है। इस अवस्था में अनवस्था दोष की आपत्ति हो जाती है। इसलिए, किसी प्रमाण को प्रमाण का अविषय होने से स्वयंसिद्ध मानना ही पड़ेगा, अं उसकी स्वतः प्रमाण भी मानना होगा। इस परिस्थिति में उस प्रमाण के साधक प्रमाणान्तर के न होने पर भी उसके अप्रामाण्य की राष्ट्रा नहीं हो सकती; क्योंकि उसका प्रमाण्य स्वयंसिद्ध है।

उदाहरण के लिए—सब दर्शनकारों के मत में प्रत्यक्ष को स्वतः प्रमाण माना
गया है। प्रत्यक्ष-प्रमाण का प्रामाण्य अनुमान आदि के द्वारा सिद्ध नहीं किया जाता;
क्योंकि, बहु स्वतःसिद्ध है। अनुमान-प्रमाण का प्रामाण्य प्रत्यक्ष प्रमाण से सिद्ध
किया जाता है। जैसे—पर्वत मा किसी दूर-देश में धूम को देखकर अनुमान प्रमाण से
अग्नि का निष्चय किया। बाद में वहाँ जाकर अग्नि को प्रत्यक्ष देखता है, इस प्रकार
एक बगह बनुमान के प्रामाण्य को प्रत्यक्ष-प्रमाण से सिद्ध कर उसी दृष्टान्त से
सत्-हेतुमूलक अनुमान-प्रमाण का प्रामाण्य अनुमान-प्रमाण से भी सिद्ध कर सकते हैं।
इसी प्रकार शब्द-प्रमाण का भी प्रामाण्य प्रत्यक्षमूलक ही होता है, किन्तु सर्वत्र

प्रत्यक्षमूलक ही शब्द का प्रामाण्य होता है, इस प्रकार का कहीं नियम नहीं है, कारण यह है कि अबृष्ट अर्थ का अत्यक्ष होना हमलोगों के लिए असम्भव ही है। यह जो प्रमाणों का प्रामाण्य है, वह प्रमाणान्तर से उत्पन्न नहीं होता, किन्तु प्रमाणान्तर से गृहीत होता है, अर्थात् केवल उसका ज्ञान ही प्रमाणान्तर से होता है। प्रमाण की उत्पत्ति तो कहीं स्वतः, कहीं परतः होती है। इस विषय में आगे विचार किया जायगा।

#### आत्मसाक्षात्कार का स्वरूप

बहा, प्रमाण से सिट है, इस प्रकार का लोक में जो व्यवहार होता है, इसका ताल्प ये यही है कि प्रमाणों के प्राणप्रव होने से बहा प्रमाणिस है, प्रमाण के विषय होने से नहीं। दीतवादियों के मत में प्रमाण का विषय भी किसी प्रकार बहा हो सकता है, परन्तु अद्वीतवादियों के मत में किसी प्रकार भी ब्रह्म प्रमाण का विषय नहीं हो सकता। कारण यह है कि अद्वीतात्मसाझात्कार होने पर त्रिपुटी का विलय हो जाता है, और उस समय न प्रमाता का प्रमातृत्व रहता है, न बह्म का प्रमेयत्व ही। क्योंकि, प्रमातृ-प्रमेयभाव दीतमूलक होता है, और उस अवस्था में दीत का सवैथा अभाव हो जाता है। दोनों के अभाव में प्रमाण का प्रमाणत्व भी स्वतः निवृत्त हो जाता है। इसी का नाम विपुटी का विखय है।

यहाँ शक्ता होती है कि यदि प्रमात्-प्रमेय-भाव का विलय हो जाय, तब तो खढ़ तास्मसाक्षात्कार हो असम्भव हो जायगा। कारण यह है कि प्रत्यक्ष अनुभव का ही नाम साक्षात्कार है। और, प्रत्यक्ष का अनुभव प्रमाता और प्रमेय के अधीन है। प्रमाता और प्रमेय के न रहने पर अस्यक्ष अनुभव-रूप आत्मसाक्षात्कार भी श्राय-प्रकृष्ण की तरह ससम्भव हो जायगा।

इसका उत्तर यह होता है कि अद्वंत-साक्षात्कार का तात्पर्य है—द्वंतसाक्षात्कार का अभाव। अर्थात्, द्वंत-साक्षात्कार का न होना ही अद्वंतात्मसाक्षात्कार है। इस अवस्था में अन्यत्व का कुछ भी भान नहीं होता। इसी अवस्थाविशेष का वर्णन आनन्दस्वरूप 'भूमा' शब्द से छान्दोग्य-उपनिषद् में किया गया है—
'यो वे भूमा तत्सुखम्', 'यत्र नान्यत् पश्यित नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमा',
अर्थात् जिस अवस्था-विशेष में अन्यत्व का दर्शन, श्रवण और ज्ञान नहीं होता है, वही
भूमा है, वही सुख अर्थात् आनन्द है। इसकों समूछ भेदभावना-निवृत्ति भी कहते हैं।
इसी का नाम अद्वंतात्मसाक्षात्कार है। किसी प्रकार के द्वंत का भान न होना ही
अद्वंतात्मसाक्षात्कार का वाच्य अर्थ है यही इसका तात्पर्य है। मोहन वाई आंख से
देखता है, इस वाश्य का तात्पर्य यही होता है कि दाई आंख से नहीं देखता। यहाँ
वाम नेत्र से दर्शन के सम्भव रहने पर भी, जिस प्रकार दक्षिण नेत्र से न देखने में ही उक्त
वाक्य का तात्पर्य समझा जाता है, उसी प्रकार अद्वंतात्मसाक्षात्कार से इतसाक्षात्कार का अभाव ही अर्थ समझा जाता है, यही श्रुति का ताल्पर्य है। यहाँ
वाह्मसाक्षात्कार की सम्भावना भी नहीं है। क्योंक उस अवस्था में विष्ठती का

विलय होने से प्रष्टा और दृष्य का मेद ही नहीं रह जाता, जिसमें किसी प्रकार के अनुभव की सम्भावना हो। अतएय, द्वैत-साक्षात्कार का अभाव या समूल भेदभावना की निवृत्ति में ही अद्वैतात्मसाक्षात्कार का तात्पर्य समझा जाता है।

अब यहाँ यह शास्त्रा होती है िह, यदि बह्य प्रमाण का विषय नहीं होता है, तो ब्रह्म का बोघ कराने के लिए जो श्रुति की प्रवृत्ति होती है, वह किस प्रकार संगत होगी? और, ब्रह्म को उपनिषद्-प्रतिपाद्य भी बताया गया है—'तं त्वीपनिषदं पुरुपं पुच्छामि', अर्थात् उस उपनिषद् से सिद्ध ब्रह्म को पूछता हूँ। ब्रह्म को प्रमाण का विषय न मानने से श्रुति से विरोध स्पष्ट हो जाता है।

इसका उत्तर यह होता है कि पूर्वोक्त जो अह तातमसाक्षास्कार की अवस्था है, उससे अञ्यवहित पूर्वावस्था की प्राप्ति-पर्यंन्त प्रमाणों की प्रवृत्ति निर्वाध क्ष्ण से होती है। क्योंकि, उसी अवस्था के अञ्यवहित उत्तर-काल में अह तात्मसाक्षात्कार होता है। आत्मसाक्षात्कार में ही त्रिपुटी का विलय होता है, उस अह तात्मसाक्षात्कार से अञ्यवहित पूर्वावस्था प्राप्त कराने न ही उपनिपदों की सफलता है। इसी प्रकार, ब्रह्म में प्रमाणों की गति मानी जाती है। इससे यह सिद्ध होता है कि अह तवादियों के मत में प्रमाणों के प्राणप्रद होने से ब्रह्म की सिद्धि होती है और हतवादियों के मत में प्रमाण के विषय होने से भी ब्रह्म सिद्ध होता है।

#### रामानुजाचार्य के मत में प्रमाण-गति

अब पहाँ यह विचार उपस्थित होता है कि किसी प्रकार भी बहा में प्रमाणों की गित हो, किन्तु जब बहा का बोध कराने के लिए प्रमाणों की प्रवृत्ति होती है, उस समय हैत और अह त में विरोध हौने के कारण सन्देह होना अनिवार्य हो जाता है। कारण यह है कि प्रत्यक्ष-प्रमाण से हैं त सिद्ध होता है और अति-प्रमाण से अह त। ऐसी स्थिति में स्वामाविक सन्देह होता है कि भेदगाडी प्रत्यक्ष-प्रमाण से अह तप्रतिपादक श्रुति का बोध होता है, अथवा अभेदप्रतिपादक श्रुति से भेदग्राही प्रत्यक्ष प्रमाण का ? इस विषय में कीन प्रमाण प्रवल है और कीन व्यंज ?

इसके उत्तर में रामानुजाचायं का कथन है कि बळावल का विचार वहाँ ही होता है, जहाँ बाज्य-बाधक-भाव रहता है। यहाँ बाज्य-बाधक-भाव ही यिव नहीं है, तो बलाबल का विचार ही कैसे हो सकता है। क्योंकि, भेदग्राहक प्रत्यक्ष भी प्रमाण ही है, और आत्मेक्यबोधक श्रृति भी प्रमाण है। यदि कोई शङ्का करे कि यदि भेदग्राहक प्रत्यक्ष को प्रमाण मानते हैं, तो अभेदप्रतिपादक श्रृति किस प्रकार प्रमाण हो सकती है? क्योंकि, भेद और अभेद दोनों परस्पर-विषद्ध धर्म हैं? इसके उत्तर में रामानुजाचार्य का कहना है कि शरीर और शरीर के एकत्व के अभिप्राय से ऐवयप्रतिपादक श्रृति का भी विरोध नहीं होता। तात्पर्य यह है कि रामानुजाचार्य चित् और अचित् वर्ग को परमात्मा का शरीर मानते हैं। और, चित्-अचित्-शरीरविशिष्ट परमात्मा एक अदितीय तस्व है, यही ऐक्यबोधक श्रृति का त!स्पर्य समझते हैं, और इसीलिए ये विशिष्ट देतवादी को खां है।

परन्तु, यह मत इनके अतिरिक्त और किसी को विकार प्रतीत नहीं होता।
उनका कहना है कि जित्-अजित्-वर्ग के साथ परमात्मा का शरीर-शरीरी-भाव सम्बन्ध
मानने पर भी जित् और जिन्दात्मक प्रपञ्च प मात्मा का शरीर हो सकता है, परन्तु
परमात्मा का स्वरूप नहीं हो सकता। इस अवस्था में 'इदं सवें यदयमात्मा', अर्थात्
यह दृश्यमान सक्छ-प्रपञ्च आत्मा ही, अर्थात् आत्मस्य ए ही है, इत्यादि श्रु तिप्रतिपादित
प्रपञ्च का आत्म-स्वरूपत्व सिद्ध नहीं होता। इसिंहण्, किसी प्रकार लक्षणा-वृश्चि से
आत्म-स्वरूप का वात्पर्य आत्मगरीर मानना होगा। 'मनुष्योध्हम्, गौरोऽहम्', इत्यादि
प्रयोगीं-जेसा विद 'इदं सवें विद्यमात्मा' इसको निरुद्ध प्रयोग मानें, तो भी निरुद्ध स्वर्भाण
मानना होगा। जिला जलणा किये इनके मत में श्रुति की संगति नहीं हो सकती। इस
प्रकार की खींचातानी से लक्षणा-वृत्ति मानकर श्रुति का तात्पर्य लगाने पर भी अभिधावृत्ति से स्वष्ट प्रतीयमान अर्थ के साथ साममंजस्य नहीं होता, इसिंहण् स्वरसतः प्रतीयमान
स्वष्ट जो श्रुति का अर्थ है, उसका निरादर ही सूचित होता है।

चङ्कराचार्य के मतानुयायियों का बहुना है कि रामानुजाचार्य वास्तव में खुति को प्रमाण नहीं मानते, परन्तु नास्तिकों के समाम ऐसा कहीं पर भी नहीं कहते कि श्रुति प्रमाण नहीं है। कारण यह है कि श्रुति को प्रमाण न मानने से नास्तिकों के समान इनके बचन पर भी आस्तिकों का विश्वास नहीं होता। सबंग इनकी पही बीली रही है कि अनुमान-प्रमाण से किसी अर्थ का निश्चय करने के बाद यदि श्रुति या किसी सूत्र के साथ विरोध हो, तो उस श्रुति या सूत्र का अर्थ खोंच-तान कर अपने अभिमत अर्थ के अनुसार लगाने की चेष्टा करते हैं। परन्तु, वह वस्तुतः श्रुति या सूत्र का ताल्वर्य नहीं होता।

ब्रह्म में प्रमाणगति : शाङ्कर मत

इस विषय में शङ्करावार्यं का अपना सिद्धान्त यह है कि 'तत्त्वमसि' (छा॰ उ॰), 'अहं ब्रह्मास्मि' (बृ॰उ॰), इत्यादि जो एवयप्रतिपादक श्रुतियाँ हैं, उनका शरीर-शरीरी-माय से आत्मैक्यप्रतिपादन में तात्पर्यं नहीं है; क्योंकि इसमें कोई भी प्रमाण नहीं मिलता। यदि यह कहें कि ब्रह्म और जीव में बास्तयिक ऐक्य मानने पर प्रमातृ-प्रमेय-भाव न होने से ब्रद्ध तात्मसाक्षात्कार ही असम्भव हो जाता है, तो इसका उत्तर पहछे ही दे चुके हैं कि, विषद्ध भावना-निवृत्ति ही ब्रद्ध तात्मसाक्षात्कार का तात्पर्य है, और विषद्ध भावना-निवृत्ति पर्यन्त हो प्रमाणों की प्रवृत्ति होती है।

किसी का मत है कि, इंतप्रत्यक्ष और अइंतात्मसाक्षात्कार, इन दोनों के काल-भेद से अवस्था-भेद होने के कारण परस्पर-विरोध नहीं हो सकता; स्योंकि एक वस्तु का कालान्तर में विभिन्न रूप से मासित होना असम्मव नहीं है। परम्पु, यह मत भी ठीक नहीं है। क्योंकि, यदि प्रत्यक्ष सिद्ध इंत को सत्य मान छं, तब दो कालान्तर में भी इंत का नाश न होने से अईंत असम्भव ही हो जायगा। श्रीर-श्रीरी-भाव मानने पर भी श्रीरविशिष्ट में आत्मत्व के न रहने से धृति के अभिमत सत्य अईंत कीम्भस बना ही नहीं हो सकती। इसलिए, प्रत्यक्षसिद्ध इंत और धृति-अमाण

से सिद्ध जो अद्भेत है, उन दोनों में किसी एक को आरोपित मानना परभावश्यक हो जाता है। और, जिसको आरोपित माना जायगा, वह आरोपित वस्तुविषयक होने से दोषमुळक ही होगा। इसलिए, प्रमाणभास होने से वही बाध्य होगा।

यहाँ एक बात और भी जानने योग्य है कि आरोप दो प्रकार का होता है—
एक आहार्य, दूसरा अनाहार्य। अनाहार्य आरोप भ्रम ही होता है। इसलिए, वहाँ आरोपित
वस्तु मिथ्या ही होती है और इसीलिए, मिथ्याभूत आरोपित वस्तु के बोधक प्रमाण
के भी आभास-मात्र होने से वह अप्रमाण ही होगा। आहार्यारोप—स्थल में इस प्रकार
का नियम नहीं है।

यद्यपि आहार्यारोप-स्थल में भी, अधिष्ठान-प्रदेश में आरोपित वस्तु का अभाव ही रहता है, तथापि आरोपित वस्तु में जो गुण है, उसके सदृश अधिष्ठान में रहनेवाले गुण का बोध करानेवाला प्रमाणभूत वचन अप्रमाण नहीं हो सकता। जिस प्रकार, 'सूर्योंऽयं ब्राह्मणः', 'सिहोऽयं माणवकः',—यह ब्राह्मण सूर्यं है, यह 'लड़का सिंह है, इन वाक्यों से ब्राह्मण में सूर्यं का और लड़के में सिंह का जारोप किया जाता है, घरन्तु यह आरोप अममूलक नहीं है। क्योंकि, आरोप-काल में भी यह ब्राह्मण सूर्यं नहीं है, यह लड़का सिंह नहीं है, इस प्रकार का यथार्यं ज्ञान वना रहता है। इस स्थल में ब्राह्मण में सूर्यंत्व के और माणवक में सिहत्व के अभाव का ज्ञान रहते हुए भी उसके विश्व माणवक में सिंह का और ब्राह्मण में सूर्यं का जो हठात् आरोप किया जाता है, वही आहार्यारोप है।

ऐसे स्थल में ब्राह्मण में सूर्य का और माणवक में सिंह का तादात्म्य, न बक्ता ही समझता है और न श्रोता को हो ऐसा ज्ञान होता है। किन्तु, सूर्य तेजस्वी के रूप में प्रसिद्ध है और सिंह भी जीर के रूप में प्रसिद्ध है। ऐसी स्थिति में, ब्राह्मण में अतिशय तेजस्विता और माणवक में अतिशय वीरता का बोध कराने में ही बक्ता का तात्पर्य समझा जाता है, बोर श्रोता भी ऐसा ही समझता है। इसलिए, ऐसे स्थलों में इस प्रकार का बाक्य सप्रमाण नहीं होता।

# श्रुति और प्रत्यक्ष में अन्यता का आरोप

प्रकृत में, प्रत्यक्ष-प्रमाण से सिद्ध है त को यदि सत्य मानें, श्रृति-प्रमाण से सिद्ध अहै त अवश्य आरोपित मानना होगा, यह एक पक्ष है। दूसरा, इससे विपरीत, यदि श्रृति-प्रमाण से सिद्ध अहै त को सत्य मानें, तो प्रत्यक्ष-प्रमाणसिद्ध है त को आरोपित मानना खावर्यक होगा। यदि पहला पक्ष, अर्थात् है त को सत्य मानकर अहै त को बारोपित मानें, तो श्रृति ने हठात् अहै त का आरोप किया है, यह मानना होगा। इस खबर्या में यह आहार्यारोप होगा, अनाहार्यारोप नहीं हो सकता; क्योंकि अनाहार्यारोप ध्रममूक्षण होता है, और श्रृति को प्रमाण माननेवाले श्रृति का भ्रम कदापि स्वीकार नहीं कर सकते।

यदि वृसरा पक्ष अर्थात् अद्वेत को सस्य मानकर द्वेत को आरोपित मानें, तब तो जनाहार्यारोप ही मानना होगा, आहार्यारोप नहीं मान सकते; स्योंकि आहार्यारोप मानने पर प्रत्यक्ष प्रमाण से प्रतीत जो हैत है, उसको जीवात्माओं से हठात् कियत मानना होगा, जो अनुभव से विश्व होने के कारण असंगत होगा। वयोंकि, कियत वस्तु प्रत्यक्ष का विषय नहीं होती है, और हैत का प्रत्यक्ष होना सिद्ध है। एक बात और भी है कि जहाँ कहीं पर किसी अन्य वस्तु की कल्पना की जाती है, बहाँ वास्तव में वह किल्पत वस्तु नहीं रहतो, ऐसी प्रतीति निरन्तर बनी रहती है। अतएव, किप्पत-वस्तु-प्रयुक्त व्यवहार कोई भी नहीं करता। जैसे—'सूर्योंड्यं बाह्मणः', यहाँ बाह्मण को सूथ मानकर कोई भी अर्थ नहीं देता और, सिहोऽयं माणवकः', यहाँ माणवक को सिह समझकर कोई भी उरता नहीं है, और न छोई उसको हिस्स समझकर उसे मारने के लिए ही तैयार होता है। अर्थात्, अर्हत को सत्य मानकर हैत को आरोपित मानने से सब विपरीत हो जाता है। हैत को सत्य समझकर सकल सांसारिक व्यवहार चलता है। सकल प्राणी परमात्मा से अपने में भेद समझकर लौकिक या शास्त्रीय कार्य में प्रवृत्त होते हैं। यदि प्राणिवनं परमात्मा से अपने में भेद हठात् किया हुआ समझता, तो आरोपित भेद-प्रयुक्त लौकिक व्यवहार कदापि उपपन्न नहीं होता, जैसे—'पूर्वोक्त सूर्योंड्यं शाह्मणां', 'सिहोऽयं माणवकः' इत्यादि स्थलों में नहीं होता, है। अतः, यहाँ आहार्यारोप न मानकर भ्रममूलक अनाह्यर्यारोप ही मानना होगा।

इस वयस्था में चार पक्ष होते हैं—(१) द्वैत की सत्थता में अद्वैत का अनाहार्यारोप, (२) द्वैत की सत्यता में अद्वैत का आहार्यारोप, (३) अद्वैत की सत्यता में
द्वैत का अनाहार्यारोप और (४) अद्वैत की सत्यता में द्वैत का आहार्यारोप। इन चार
सम्भावित पक्षों में चतुर्य तो उक्त जित से हो नहीं सकता, और न इसको कोई
मानता ही है। इसी प्रकार, प्रथम पक्ष भी इष्ट नहीं है। परन्तु, श्रुति को प्रमाण न
माननेवाले चार्वाक आदि नास्तिकों के मत से यह पक्ष किसी प्रकार सम्भव हो सकता है;
क्योंकि ये लोग ऐसा मानते हैं कि शब्द-प्रमाण-जन्य भ्रम अद्वैतवादियों को
होता है। इसका विवेचन आगे किया जायगा। चतुर्य और प्रथम पक्ष के अमान्य
होने से द्वितीय और तृतीय पक्ष बचता है। द्वैत के सत्यत्व में अद्वैत का आहार्यारोप
और अद्वैत के सत्यत्व में द्वैत का अनाहार्यारोप, इन दोनों में कौन प्राह्म है, इसके ऊपर
विचार करना है। श्रुति-प्रमाण को अपेक्षा प्रत्यक्ष-प्रमाण को यदि प्रबल्ज मानें, तो द्वितीय
पक्ष ग्राह्म होगा। और, यदि प्रत्यक्ष का अपेक्षा श्रुति को प्रवल मानें, तो तृतीय पक्ष,
सर्थात् अद्वैत के सत्यत्व, मे द्वैत का अनाहार्यारोप ग्राह्म मानना होगा। अब कौन
प्रमाण प्रवल है, यह विचारणीय है।

किसी का कहना है कि इस विषय में संशय नहीं हो सकता, कारण यह है कि प्रत्यक्ष-प्रमाण प्रत्यक्ष से मिश्च सब प्रमाणों का उपजीव्य (कारण) होता है। इसिलए, उसका प्रमाणान्तर से बाध होना सम्भव नहीं। किन्तु, प्रत्यक्ष से ही इतर प्रमाणों का बाध्य करना सम्भव है। इस पर दूसरों का कहना है कि उपजीव्य का किसी प्रमाणान्तर से बाध नहीं होता, यह तो युक्त प्रतीत होता है, परन्तु उपजीव्य से प्रमाणान्तर का बाध होता है, यह कहना समुचित प्रतीत नहीं होता। कारण यह है कि यदि उपजीव्य उपजीवक का बाधक हो, उब तो

उपजीव्य रहेगा ही नहीं; क्योंकि उपजीवक का सापेक्ष ही उपजीव्य होता है, जैसे नियम का सापेक्ष नियामक। उपजीव्य से उपजीवक का वाघ होने पर उपजीवक का ही अभाव हो जायगा। इस अवस्था में, उपजीवक के न रहने से उपजीव्य की स्वरूप- हानि हो जायगी। कारण यह है कि उपजीव्य का उपजीव्यस्त तभी रह सकता है, जब उपजीव्य का निरूपक दूसरा कोई उपजीवक रहे। इस स्थिति में, दोनों में कोई भी किसी का बाध्य या बाधक नहीं हो सकता; क्योंकि दोनों परस्पर सापेक्ष हैं, अतएव दोनों में एक के विना एक नहीं रह सकता। इसलिए, उपजीव्य-विरोध होने से संखय नहीं हो सकता, यह पक्ष सिद्ध हो जाता है।

इसके उत्तर में यह कहना कि संशय नहीं हो सकता, ीक नहीं है; क्योंकि लोक में होनेवाला प्रत्यक्ष एक ही प्रकार का नहीं होता। किन्तु, प्रभाता, प्रेमय और देश, काल आदि के भेद से अनेक प्रकार के प्रत्यक्ष हुआ करते हैं। जैसे—देवदत्त के जायमान प्रत्यक्ष से मैत्र का प्रत्यक्ष ज्ञान भिन्न है, और देवदत्त के ही जायमान घट-ज्ञान से उत्ती का घट-ज्ञान भिन्न है। इसी प्रकार, यत दिन होनेवाले घट-ज्ञान से आज का घट-ज्ञान शिन्न होता है। तद्वल्, देश और काल के भेद से अनन्त प्रकार के प्रत्यक्ष ज्ञान होते रहते हैं। इसी प्रकार, बनन्त-प्रत्यक्ष प्रमाण के ग्राहक प्रत्यक्ष-प्रमाण भी अनन्त प्रकार के हो सकते हैं; क्योंकि जितने प्रकार के ज्ञान हो सकते हैं, उतने ही उनके ग्राहक प्रमाण-व्यक्ति हो सकते हैं। इसी प्रकार, अनुमानादि के विषय में भी अनन्त प्रमाण-व्यक्ति हो सकते हैं।

इस परिस्थित में, प्रमाण-व्यक्ति के अनन्त होने के कारण जिस प्रत्यक्ष-व्यक्ति को कारण मानकर प्रमाणान्तर की प्रवृत्ति होती है, उसी प्रमाणान्तर से उसी प्रत्यक्ष-व्यक्ति के बाध होने से उपजीव्य-विरोध कह सकते हैं, किन्तु दूसरे प्रत्यक्ष-व्यक्ति के उसी प्रमाणान्तर से बाध होने पर उपजीव्य-विरोध नहीं हो सकता; स्योंकि वह दूसरा प्रत्यक्ष-व्यक्ति उस प्रमाणान्तर का उपजीव्य नहीं है। उदाहरण के लिए—देवदत्त का उपजीव्य जो अपना पिता है, उसके साथ विरोध होने से लोक में उपजीव्य-विरोध माना जाता है, हार्लिक अपने पिता के अतिरिक्त दूसरे किसी के साथ उसी देवदत्त का विरोध हीने पर उपजीव्य-विरोध नहीं माना जाता, यद्यपि वह दूसरा व्यक्ति देवदत्त का अपना उपजीव्य नहीं । और भी, जिस प्रकार रस्सी में होनेवाला जो सर्प का प्रत्यक्ष है, वह 'नायं सर्पः' यह आप्तवाक्य-जन्य ज्ञान से बाधित होता है। उस सर्य-प्रत्यक्ष का वाध जो शब्द-जन्य ज्ञान है, उसका उपजीव्यभूत-प्रत्यक्ष के बाध होने पर भी 'नायं सर्पः' इस बाव्य-विषयक जो आवण-प्रत्यक्ष है, उसका बाध नहीं होता। क्योंकि, 'नायं सर्पः' यह जो आवण-प्रत्यक्ष है, उसका बाध नहीं होता। क्योंकि, 'नायं सर्पः' यह जो आवण-प्रत्यक्ष है, वह शब्द-जन्य ज्ञान, जिससे सर्प-प्रत्यक्ष का वाध होता है, का उपजीव्य है।

एक बात और जानने योग्य है कि जहाँ विरोध रहता है, वहीं बाध्य-बाधक-भाव होता है, और विरोध न रहने पर बाष्य-बाधक-भाव की शङ्का ही नहीं उठती। जारच यह है कि जिस प्रमाण-व्यक्ति का जो प्रमाण-व्यक्ति उपजीव्य या प्राणप्रद या अनुग्राहक अथवा अग्रेसर है, उसके साथ उस प्रमाण-व्यक्ति के वाध्य-वाधक-भाव की राङ्का ही किस प्रकार उठ सकती है ? क्योंकि, ऐसे स्थलों में प्राणप्रद होने के कारण अथवा उपजीव्य या अनुग्राहक या अग्रेसर होने के कारण, नित्य-सम्बन्ध होने से, विरोध ही नहीं रहता, इसलिए यहाँ वाध्य-वाधक-भाव की सम्भावना ही नहीं है।

#### शब्द-प्रमाण से श्रावण-प्रत्यक्ष का भी बाध

अव वाध्य-वाधक-भाव के प्रसंग में कुछ अनुपेक्षणीय आवश्यक विषयों का भी विवेचन किया जायगा। यह सर्व-सिद्धान्त है कि शब्द-श्रमाण की प्रवृत्ति, शब्द-विषयक श्रावण-प्रत्यक्ष के अधीन है! अर्थात्, जवतक शब्द का श्रावण-प्रत्यक्ष नहीं होता, तवतक शब्द-प्रमाण की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। इसी कारण, श्रावण-प्रत्यक्ष शब्द-प्रमाण का उपजीव्य सिद्ध होता है। इस अवस्था में यह आशङ्का होना स्वाभाविक है कि 'तत्त्वमित', 'इदं सर्व' यदयमात्मा', 'नेह नानास्ति किञ्चन' इत्यादि अर्ह त-व्यवस्थापक जो अनेक श्रुतियों हैं, उनसे श्रावण-प्रत्यक्ष में प्रतीयमान जो ज्ञातृ-ज्ञेय-प्रयुक्त भेद है, उसका वाध होता है, अथवा नहीं? यदि श्रुति-प्रमाण से श्रावण-प्रत्यक्ष में प्रतीयमान भेद का वाध मानें, तब तो उपजीव्य-विरोध हो जाता है, जिसका परिहार होना असम्भव है; क्योंकि ज्ञातृ-ज्ञेय-प्रयुक्त भेद का वाध मानने से प्रमाण का प्रमाणत्व हो नब्द हो जाता है। यदि श्रातृ-ज्ञेय प्रयुक्त भेद का वाध मानने से प्रमाण का प्रमाणत्व हो नब्द हो जाता है। यदि श्रातृ-ज्ञेय प्रयुक्त भेद का वाध मानने से प्रमाण का श्रमाणत्व होने से सत्य मानना होगा, जो अर्ह त-सिद्धान्त के सर्वथा विरुद्ध हो जाता है।

इस दुर्घंट समस्या को सुलझाने के लिए इस प्रकार विचार करना होगा—लोक में देखा जाता है कि कोई भी मनुष्य अपने उपजीव्य के विरोध में प्रवृत्त नहीं होता, या विरोध करने की इच्छा भी करता। परन्तु, कितने ऐसे भी महापुरुष हैं, जो अपने अवश्यम्भावी विनाश की ओर ज्यान न देकर परोपकार, या दूसरों को विपत्ति से उद्धार करने में सहबं प्रवृत्त हो जाते हैं। यहाँ विचारना यह है कि यदि परोपकार के लिए जो ज्यक्ति सबसे बढ़कर प्रिय अपने प्राण को भी कुछ नहीं समझता, वह अपने उपजीव्य-विरोध के लिए क्यों ज्यान देगा। वह परोपकार में ही अपना परम कल्याण मानता है। उदाहरण के लिए—

देवदत्त नाम का एक बहुत गरीव व्यक्ति था। वह सुन्दर, सुशील और पढ़ालिखा विहान् था। वह अपने रोगी और अशक्त पिता तथा परम वृद्ध और
अङ्गविकल पितामह का मिक्षा-वृत्ति से पालन करता था। एक समय परम समृद्ध
कोई राजा यदृच्छमा घूमते हुए वहाँ आ पहुँचे। उनके कोई पुत्र नहीं था, इसलिए
एक सुयोग्य व्यक्ति को गोद लेना चाह रहे थे। देवदत्त के शील, सौन्दर्य और
योग्यता से बहुत प्रभावित होकर राजा ने उसे गोद लेने के लिए उसके पिता से माँगा।
पुत्रवत्सल पिता ने पुत्र की भलाई के लिए उसे राजा के अधीन कर दिया।
पुत्र के हित को अपना प्रधान कर्तंच्य मानकर उसके वियोग टे अवश्य होनेवाली
अपनी कष्टमयी दशा पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया। यहाँ देवदत्त के पिता ने राजा के
लिए देवदत्त का जो समर्पण किया, उससे देवदत्त के पिता के तुल्य ही उसके पितामह की

भी कब्टमयी दशा होने की सम्भावना है, फिर भी देवदत्त के पिता की उपजीव्य-विरोध-प्रयुक्त लोक में निन्दा नहीं होती, किन्तु पुत्रवत्सलता या परोपकारिता के कारण प्रशंसा ही होता है।

इस प्रकार, कितने देशभक्तों का उदाहरण प्रसिद्ध है, जिन्होंने देशोद्धार के लिए अपने असहाय माता-पिता को छोड़कर अपने प्राण तक को समर्पित कर दिया है। इससे भी उपजीब्य-विरोध-प्रयुक्त उनकी निन्दा नहीं होती, प्रत्युत उनके आदर के लिए स्मारक बनाये जाते हैं।

तात्पर्य यह है कि उपजीक्य-विरोध वहीं होता है, जहाँ अपने किये हुए आचरण से अपनी भाविनी जो दशा है, उसकी अपैक्षा अधिक कव्टवायिनी अवस्था अपने उपजीव्य को प्राप्त हो। देवदत्त को देने से उसके पिता की जो दशा होनेवाली है उसकी अपेक्षा देवदत्त के पितामह की अधिक कव्टकर दशा की सम्भावना नहीं है, इसलिए यहाँ उपजीव्य-विरोध नहीं कहा जा सकता। अथवा यों कहिए कि अपने सुख के लिए किया गया जो आचरण है, उससे यदि अपने उपजीव्य की हानि होती हो, तो वहाँ उपजीव्य-विरोध होता है। यहाँ देवदत्त के पिता, या देश-भक्त अपने सुख के लिए कुछ आचरण नहीं करते, इसलिए यहाँ उपजीव्य-विरोध नहीं कहा जा सकता।

इसी प्रकार, यहाँ प्रकृत में 'इदं सर्व यदयभात्मा', 'नेह नानास्ति किञ्चन' इत्यादि आत्मैकत्वप्रतिपादक जो श्रुति है, वह, अद्वैतात्मसाक्षात्कार होने पर प्रमातृ-प्रमेय-भाव के बिलय होने से अपना प्रमाणत्व भी नष्ट हो जायगा, यह जानती हुई भी माता के सदृश दया के परवश होकर मुमुक्षुजनों को आत्मसाक्षात्कार कराने के लिए प्रवृत्त हो जाती है। इस अवस्था में, अपने संरक्षण के लिए श्रुति का व्यापार यदि नहीं रहता, तो अपने उपजीव्य-प्रत्यक्ष-प्रमाण के संरक्षण में भी व्यापार नहीं होता, ऐसा समझना चाहिए।

निष्कर्ष यह कि आत्मैक्य-प्रतिपादक जो श्रुतियाँ हैं, वे वाच्य-वाचक-भावसम्बन्ध-प्रयुक्त मेद के द्वारा ही प्रवृत्त होती हैं, उसके प्रवृत्त होने के बाद उक्त सम्बन्धप्रयुक्त भेद क्षण-भर भी नहीं रह सकता, और उसे भेद के आभाव में अपना अर्थात्
श्रुति-प्रमाण का भी अभाव होना निश्चित है। इस प्रकार का निश्चित ज्ञान रहने पर भा
श्रुति मुमुक्षुओं के हित ही अपना परम कर्त्तंच्य समझती हुई, दथा के परवश होने से, यह
अवश्य भेरा कर्त्तंच्य है यह मानकर, अवश्य होनेवाला अपने विनाश की और ध्यान
नहीं देकर, जिज्ञासुओं को अर्द्धत-तत्त्व का बोध कराने के लिए प्रवृत्त हो जाती है।
इस परिस्थिति में, आगे होनेवाले किसी भी परिणामविशेष के ऊपर ध्यान न देने से
अपने विनाश के सदृश हो अपने उपजीव्य श्रावण-प्रत्यक्ष के ऊपर भी ध्यान न होने के
कारण, किसी प्रकार भी उपजीव्य-विरोध नहीं कह सकते। कारण यह है कि जो विरोध
मानकर विरोध किया जाता है, वही विरोध कहा जाता है। स्तनन्ध्य बालक जो
अपनी म।ता को लात मारता है, वह उपजीव्य-विरोध नहीं माना जाता। इसीलिए,
उसकी माता कृद्ध नहीं होती, प्रत्युत बदले में चुम्बन के द्वारा अपना प्रेम ही
दिखाती है। इस प्रकार, अर्द्धतप्रतिपादक श्रुति से अपना उपजीव्य श्रावण-प्रत्यक्ष में

रहनेवाला जो ज्ञातृ-ज्ञेय-सम्बन्ध-प्रयुक्त-भेद का प्रत्यक्ष है, उसका बाध होने रर भी उपजीब्य-विरोध नहीं होता।

इस अवस्था में, भेदग्राही प्रत्यक्ष और अभेदग्राहिणी श्रुति, इन दोनों में कीन प्रवल है और कीन दुर्वल, और कीन वाधक है, कीन बाध्य ? इस प्रकार का पूर्वोक्त प्रकन उसी प्रकार रह जाता है। इसका विचार किया जायगा।

वाघ्य-बाधक-भाव में स्थूल विचार

बाध्य-बाधक-भाव के विषय में साधारण स्यूलबुढिवाले मनुष्य इस प्रकार अलोचना करते हूँ—'इदं सवं यदयमात्मा' यह जो श्रुति है, वह सब काल में आतम्बय लयात् अभेद का प्रतिपादन करती है, इसिलए वह वर्त्तमानकालिक भेदप्राही प्रत्यक्ष से विषद्ध होती है। और, 'आत्मा वा इदमेक एवाय आसीत्' यह श्रुति सृष्ट के पहले आत्मैक्य (अभेद) प्रतिपादन करती है। इसिलए, वह प्रत्यक्ष से विषद्ध नहीं होती; क्योंकि उस समय प्रत्यक्ष होना असम्भव है। किन्तु, प्रत्यक्षमूलक अनुमान प्रमाण से किद्ध होता है। अनुपान का प्रकार यह हं—'प्रमाता (पक्ष) पूर्वमिप प्रमेयाद्भिन्नः ( साध्य ), प्रमातृत्वात् ( हेतु ), इदानीन्तनप्रपातृवत् ( दृष्टान्त )।' अर्थात्, प्रमाता पहले भी प्रमेय से भिन्न होगा और प्रमाता होने के कारण, वर्त्तमानकालिक प्रमाता के समान। अववा—'प्रमेयम्, प्रमातः से पहले भी मिन्न या, प्रमेय होने के कारण। जो-जो प्रमेय होता है, वह प्रमाता से पहले भी मिन्न या, प्रमेय होने के कारण। जो-जो प्रमेय होता है, वह प्रमाता से भिन्न ही होता है, इस समय के प्रमेय के सदृश। इस प्रकार, दोनों अनुमानों से श्रुति विषद्ध होती है। अतएव, श्रुति कहीं प्रत्यक्ष से विषद्ध होती है, और कहीं अनुमान से।

अब यहाँ यह विचार उपस्थित होता है कि केवल एक श्रुति से प्रत्यक्ष और अनुमान इन दोनों का वाध होगा, या इन दोनों से एक श्रुति का? अर्थात्, दो से एक प्रवल है, या एक से दो? इस प्रश्न के उत्तर में किसी का मत है कि एक की अपेक्षा दो को प्रवल मानना उचित है। लोक में भी एक की अपेक्षा दो की बात अधिक मानी जाती है। इसंलिए, 'प्रमाणद्धयाऽनुप्रहो न्याब्यः'—इस न्याय से प्रत्यक्ष और अनुमान इन दो प्रमाणों से एक श्रुति का ही बाध मानना समुचित होगा। अतएव, प्रत्यक्ष और अनुमान से विरुद्ध श्रुति को गौणार्थ मानकर किसी प्रकार से अपने सिद्धान्त के अनुसार उसका अर्थ लगाया जाता है।

# बाघ्य-बाधक-भाव में सूक्ष्म विचार

परन्तु, सूक्ष्म विचार करनेवाले मेघावियों के इस कथन पर है कि दो से एक का बाध होता है, या एक से दो का, विचार करना उचित नहीं है। क्योंकि, नेत्रवाला एक हो पुरुष यदि सूर्योदय का होना बताता है, तो उसके सामने हजारों रात माननेवाले अन्धों की बात प्रमाण नहीं होती। इस अवस्था में, निर्णय किस प्रकार किया जाय, यह विचार उपस्थित होता है। इस विषय में सबसे पहले यह विचारना है कि जगत् का मूल कारण एक है या अनेक? इसके निर्णय के बाद ही

वर्तमान वस्तुओं का निर्णय करना सुलभ है। और, मूल तत्व का अन्देषण प्रत्यक्ष प्रमाण मे हो नहीं सकता; क्योंकि इन्द्रियों की गति ही नहीं है। केयल श्रुति-अनुमान की हो वहाँ गति हो सकती है। यहाँ भी श्रुति को यदि शुख्य माने और अनुमान को उसका पाषंद, तब तो अनुमान की अपेक्षा श्रुति ही प्रवल होगी।

इन सम्भावित दोनों पक्षों में कौन युक्त है ? इस प्रश्न का उत्तर यही हो सकता है कि मतभेद से दोनों ही पक्ष ठीक हो सकते हैं। कारण यह है कि भारतीय दर्शनकार दो प्रकार के हुए हैं -- एक श्रीत और दूसरा तार्किक। मूल तत्त्व के अन्वेषण में जो श्रति को ही सबसे बढ़कर प्रधान साधन मानते हैं, वे ही श्रीत कहे जाते हैं। श्रीतों का कहना है कि मूल तत्त्व का अनुसन्धान करना श्रुति के अतिरिक्त अन्य प्रमाणों से असम्भव है। इसीलिए, ये वेदवादी कहे जाते हैं। वेदान्तियों का भी यह मुख्य सिद्धान्त है। अत्यन्त परोक्ष जो जगत् का मूल कारण है, उसका निश्चय ये लोग श्रुति की ही सहायता से करते हैं। श्रुति से सिद्ध अर्थ यदि अनुप्रान से विचद्ध या असम्भाव प्रतीत हो, तो भी वही सत्य है, ऐसा इनका दृढ़ विश्वास है। इसी अभिप्राय से सायण माधवाचायं ने बीदकों के विषय में कहा है कि, 'न हि वेदप्रतिपादितेऽर्थेऽनुपपन्ने वैदिकानां बृद्धिः खिश्चते, अपितु तदुपपादनभागंभेव विचारयन्ति', अर्थात वेद-प्रतिपादित अर्थ के अन्पपन्न या असम्भव प्रतीत होने पर भी वैदिकों की बुद्धि खिन्न नहीं होती है, प्रत्युत वे उसके उपपादन-मार्ग का ही अन्वेषण करते हैं। यदि कोई अनुमान के द्वारा श्रुति-विरुद्ध अर्थ को सिद्ध करे, तो उसको ये लोग महीं मानते, और उस अनुमान को भी 'अनुमानाभास' कहते हैं। इसी प्रकार, श्रुति से विरुद्ध स्मृति भी इनके मत में प्रमाण नहीं मानी जाती है। मीमांसा-शास्त्र के प्रवर्त्तक महर्षि जैमिनि भी श्रौत ही हैं। इसलिए, उन्होंने 'विरोधे त्वनपेक्षं स्यादसित ह्यनुमाने', 'श्रति-लिङ्ग-वानय-प्रकरण-स्थानसमाख्यानां पारदौर्वल्यमर्यविप्रवर्षात्' इत्यादि सूत्रों के द्वारा सब प्रमाणों की अपेक्षा श्रुति को ही अर्म्याहत प्रमाण माना है।

जैमिनि के सदृश ही पाणिनीय भी श्रीत ही हैं। इसीलिए, अक्षरसमाम्नायमूलक सूत्र को भी वेद की तरह प्रमाण और अपरिवर्त्तनीय मानते हैं। 'छन्दोवत्सूत्राणि भवन्ति', 'छन्दिस दृष्टानुविधिः' यह पाणिनीयों का परम सिद्धान्त है। इससे सूत्र का भी सब प्रमाणों से अभ्यहित होना सिद्ध होता है। श्रुति के विषय में पाणिनीयों का सिद्धान्त पतिपादित करते हुए भर्तृ हिर ने वाक्यपदीय में लिखा है—

'न चागमाद्ते धर्मः तर्केण व्यवतिष्ठते। तदप्याग्रमहेतुकम् ॥१॥ ऋषीणामपि यज्ज्ञानं धर्मस्य चाव्यविच्छन्नाः पन्थानो ये व्यवस्थिताः । नतांल्लोकप्रसिद्धत्वात् किरचत्तर्केण वाधते ॥२॥ ्वस्थादेशकालानां भेदाद्भिन्नासु शक्तिष् । भावानामनुमानेन प्रसिद्धिरति दुर्लभा ॥३॥ चैतन्यभिव यश्चायमविच्छेदेन वत्तंते। आगमस्तम् पासीनो हेतुबादैर्न बच्यत ।।४।।'

तात्पर्य यह है कि आगम, अर्थात् वेद या श्रुति, के बिना केवल तर्क से धर्म की व्यवस्था नहीं कर सकते। ऋषियों का भी ज्ञान श्रुतियों के ही कारण है।।१।। धर्म का जो मार्ग संसार में अनादि काल से अविच्छिन्न रूप में व्यवस्थित है, लोक में प्रसिद्ध होने के कारण उसका किसी से बाध नहीं होता।।।।।। अवस्था, देश और काल के भेद से पदार्थों की शक्ति विभिन्न प्रकार की हो जाती है, जैसे विलक्षणशक्तिशाली व्यक्ति भी परिस्थितियश दुवंल या निवंल हो जाता है। यूबा स्था का बल बृद्धावस्था में नहीं रहता। देश के भेद से, हिमालय का जल जिस प्रकार शीतल होता है, राजगृह-अग्निकुण्ड का जल जैसे उच्ण होता है, उस प्रकार अन्य देश का नहीं होता। काल भेद से, जिस प्रकार ग्रीव्म ऋतु में सूर्य या आग का तेज असहा होता है, उस प्रकार शीतकाल में नहीं। इस प्रवार अवस्था, देश और काल के भेद से पदार्थों की शक्ति में भेद होने के कारण अनुमान से उसकी सिद्धि अत्यन्त दुर्लभ है।।३।। जिस प्रकार अहं, मम, अर्थात् मै, मेरा, इस प्रतीति में अनुगत रूप से भासमान जो चैतन्य है, उसका किसी प्रमाण से बाध नहीं होता, उसी प्रकार श्रुति-स्मृति-लक्षण जो आगम अविच्छित्र प्रवाह-रूप में सनातन काल से चला आ रहा है. उसकी उपासना करनेवाले किसी भी तर्क के द्वारा विचलित नहीं किये जा सकते ।।४॥

इसी प्रकार, भाष्यकार पत्रञ्जलि ने भी कहा है- 'शब्दप्रमाणका वयम, यच्छद्द आह तदस्माकं प्रमाणम्', अर्थात् हमलोग शब्दप्रमाण माननेवाले हैं, जो सन्द (वेद ) कहता है, वही हमारे लिए प्रमाण है। इस प्रकार, अनेक प्रमाणों से सिद्ध होता है कि पाणिनीय भी पूर्ण वैदिक अर्थात् श्रौत हैं। ब्रह्मसूत्रकार वादरायण भी श्रीत ही हैं। इसीलिए उन्होंने वेदान्त-सूत्र में 'शास्त्रयोनिस्वात', 'श्र्तेस्त शब्दमुलत्वात्' इत्यादि सूत्रों की रचना की है। पहले सूत्र में, अचिन्त्य बहा में श्रुति की ही सर्वाम्यहित प्रमाण माना है। द्वितीय सूत्र से ब्रह्म की निरवयव या सावयव मानने में इत्स्न-प्रसदित और निरवयवत्व शब्दकोप का जो आक्षेप किया गया है, उसका समाधान केवल अति-प्रमाण से ही किया गया है। महाभारत में भी व्यासदेव ने कहा है-- 'अचिन्त्याः खलु ये भावाः न तांस्तर्केण योजयेत' (भीव्म-पर्व, ४।१२)। अर्थात्, जो वस्तु अचिन्त्य, अथवा मन और वृद्धि से परे हैं, उसका साधन तर्फ के वल पर न करे। इसलिए, अचिन्त्य पदार्थों के दिषय में श्रुतिविरुद्ध अर्थ के साधन के लिए जो भी हेतु दिखाये जाते हैं. उन सब को 'हेत्वामास' समझना चाहिए। नैयायिकों के मत में भी सब हेतु को 'सत् हेतु' ही नहीं माना गया है, उनके यहाँ भी 'हेत्वामास' माना जाता है। इस प्रकार विशुद्ध श्रीत-दर्शनकार तीन ही माने जाते हैं-मीमांसासुत्रकार जैमिनि, ब्रह्मसूत्रकार व्यासदेव और व्याकरणसूत्रकार पाणिनि ।

#### तार्किक दर्शनकार

उपर्युक्त श्रीत-दर्शनकारों के अतिरिक्त अन्य सभी दर्शनकार तार्किक कहे जाते हैं। मूल तत्त्व के अन्वेषण में प्रधान साधन तर्क ही है। तर्क के विना मूल तत्त्व का अन्वेषण दुष्कर है, इस प्रकार जो अनुमान करनेवाछे हैं, वे तार्किक कहे जाते हैं। तर्क का अभिप्राय अनुमान ही है।

यद्यपि ताकिकों के मत में भी श्रुति को प्रमाण माना गया है, तथापि श्रुति की अपेक्षा अनुमान को ही इनके मत में मुख्य प्रमाण माना गया है। अनुमान का अनुसरण करनेवाली अनुमान से अविरुद्ध जो श्रुति है, उसका गौण अर्थ मानकर अनुमानानुसार ही अर्थ लगाया जाता है। स्पष्ट प्रतीयमान मुख्य अर्थ को नहीं माना जाता। उदाहरण के लिए नैयायिक और वैशेषिक, आकाश को अनुमान-प्रमाण से नित्य सिद्ध करते हैं। जैसे—'आकाश नित्यम्, निरयवत्वात्; यत्तरवयवं तिन्त्यम्, परमाणवत्'; अर्थात् आकाश नित्य है, निरवयव होने से, जो निरवय होता है, वह नित्य होता है; जैसे परमाणु। इसी अनुमान से इनके मत में आकाश को नित्य सिद्ध किया जाता है। इस अवस्था में 'एतस्मादात्मनः आकाशः संभूतः' ते० उ० २।१।१), इस श्रुति से विरोध हो जाता है; क्योंकि उक्त श्रुति में आत्मा से आकाश की उत्पत्ति वताई गई है, और उत्पन्न पदार्थ नित्य होता ही नहीं, अतएव श्रुति से विरोध होना स्वाभाविक ह। इस विरोध के परिहार के लिए, उक्त श्रुति में 'संभूतः' का अर्थ 'उत्पन्नः' न कर 'अभिव्यक्तः' किया जाता है। अर्थात्, आत्मा से आकाश की अभिव्यक्ति हुई, उत्पत्ति नहीं, यह वर्थ नैयायिक और वैशेषिक किया करते हैं।

इसी प्रकार, वर्समानकाल में, चेतन और अचेतन में जो भेद प्रतीत होता है, या परस्पर चेतन में भी तो नानात्व प्रतीत होता है, इसी दृष्टान्त से सृष्टि के पूर्वकाल में भी चेतन, अचेतन और परस्पर चेतन में भी भेद या नानात्व, प्रायः सव नैयायिक और वैशेषिक मानते हैं। इस अवस्था में 'इदं सर्वं यदयमात्मा' (बृ० आ० २।४।६), इस श्रुति से विरोध हो जाता है; क्योंकि यह श्रुति स्पष्ट अभेद-प्रतिपादन करती है। इस विरोध के परिहार के लिए आत्मा का मुख्य अर्थ आत्मस्यरूप न मानकर आत्माधीन अर्थ किया जाता है। अर्थात्, यह सकल प्रपञ्च आत्मा के अधीन है। इस प्रकार श्रुति के मुख्य अर्थ को छोड़कर अनुमान से सिद्ध अर्थ के अनुकूछ गीण अर्थ को मानने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि मूळ कारण के अन्वेषण में श्रुति-प्रमाण को अपेक्षा अनुमान को ही नैयायिक और वैशेषिक प्रधान साधन मानते हैं।

इसी प्रकार, श्री रामनुजाचार्य और श्री माध्वाचार्य आदि विद्वानों ने भी श्रुति की अपेक्षा अनुमान को ही प्रवल और मुख्य प्रमाण माना है। वर्तमानकाल में प्रतीयमान जो भेद हूं, उसके दृष्टान्त से सृष्टि के पूर्वकाल में भी ये लोग नैयायिकों की तरह भेद मानते हैं। इसीलिए, जीव और बहा में अभेद-प्रतिपादक जो 'तक्ष्वमित' महावाक्य है, उसका भी भेद-परक अर्थ ही इन लोगों ने किया है। यह 'तत्त्वमित' श्रुति अज्ञातायं-ज्ञापिका मावी जाती है। अर्थात्, अज्ञात जो जीव और बहा का प्रथ है, उसकी ज्ञापिका अर्थात् बोध करानेवाली यह श्रुति है। इसका मुख्य स्पष्ट प्रतीयमान वर्थ है—तत् (बहा) स्वम् (जीवस्मा) आसि (हो); अर्थात् वही पूर्वोक्त

बह्य तुव हों। इस प्रकार, शब्द से स्पष्ट प्रतीयमान जो मुख्य वर्ष है, उसकी छोड़कर तक से सिख जीव और ब्रह्म के भेद को स्थापित करने के लिए, इनके मत में, अनेक प्रकार के अनुमान के अनुसार, विभिन्न प्रकार के अर्थ लगाये जाते हैं। इन द्वैत-वादियों का भी परस्पर एकमत नहीं है। कोई ब्रह्म के साथ जीव के सम्बन्ध-बोधन में श्रुति का तात्पर्य मानते हैं; और कोई जीव के साथ ब्रह्म के शरीर-बोधन में। कोई ब्रह्म के अधीन जीव है, ऐसा अर्थ करते हैं और कोई ब्रह्म के अत्यन्त सदृश जीव है, इस अर्थ में श्रुति का तात्पर्य समझते हैं। इस प्रकार, तक के आधार पर श्रुति के मी विभिन्न प्रकार के अर्थ इन लोगों ने किये हैं।

वास्तिविक बात तो यह है कि अदृष्ट वस्तुकी सिद्धि के लिए श्रुति को आधार माने विना केवल तर्क के आधार पर एक निश्चित वस्तु को किसी प्रकार सी सिद्ध नहीं कर सकते। इसलिए, तर्क को प्रधानता देने के कारण श्रुति का अर्थ लगाने में तार्किकों का ऐकमस्य न होना स्वाभाविक हो जाता है।

### सांख्याचार्य का तकांग्रह

सांख्याचार्य महामुनि किपल भी ताकिक ही है। उनका कहना है कि यद्यपि जगत् का मूल कारण अत्यन्त सूक्ष्म है, तथापि वह साध्य नहीं है, किन्तु सिद्ध है। साध्य वस्तु में प्रमाण का अवकाश न होने पर भी सिद्ध कस्तु में प्रमाण का अवकाश अनिवार्य है। उदाहरण के लिए किसी ने कहा—'मोहन आयगा।' अब यहाँ विचारना है कि प्रयोक्ता का यह वाक्य, सत्य है अथवा मिग्या? दोनों में एक का भी निरुष्य प्रत्यक्ष प्रमाण से नहीं कर सकते; क्योंकि उस समय तक आगमन निष्पन्न नहीं हुआ है, जिससे प्रत्यक्ष के कारण इन्द्रिय-सिन्नकर्ष हो। दूसरे शब्दों में, वर्त्तमान का ही प्रत्यक्ष होता है, भूत-भविष्य का नहीं। और, अनुमान का भी अवकाश नहीं है, कारण यह है कि कार्य से कारण का अनुमान किया जाता है, और यहां अभी तक आगमन के निष्पन्न होने से अभी तक कुछ कार्य नहीं हुआ है, जिससे आगमन का अनुमान किया जाय। परन्तु जहां आगमन तिद्ध है—जैसे, 'मोहन खा गया', वहां प्रमाण की गति सुछभ हो जाती है; क्योंकि आगम-किया के निष्पन्न होने से प्रत्यक्ष और अनुमान दोनों की गित सुछभ है।

इसी प्रकार, जगत् का मूल कारण सिंद्ध है, इसलिए प्रमाण का अवकाश हो । यद्यपि जगत् का मूल कारण अत्यन्त सूक्ष्म है, इसलिए प्रत्यक्ष का विषय नहीं हो सकता, तथापि अनुमान की गति को कोई भी नहीं रोक सकता। कार्य को देखकर उसी के अनुरूप कारण का भी निश्चय कर छेना, लोक-प्रसिद्ध भी है। इनके मत की एक और भी विशेषता है, कि जगत् के मूल कारण के बोध कराने में अनुमान का प्रवेश हो सकता है, इतना हो इनका सिद्धान्त नहीं है; प्रत्युत, मूल-कारण के वोध कराने में अनुमान के अतिरिक्त दूसरे प्रमाण की गति नहीं हो सकती, यहाँ तक इनकी मान्यता है। इसके मत में श्रुति भी अनुमान के द्वारा ही मूलतत्त्व के बोध कराने में प्रवृत्त होती है। उदाहरण के लिए । अक्ण के पुत्र उदालक ने अपने

पुत्र दवेतकेतु के प्रति कहा है --- 'तत्रैतच्छुङ्गमुत्पतितं सोक्य विजानीहि नेदममूलं भविष्यतीति' (छा० उ० ६। ६।३)।

अर्थात्, हे सोम्य ! उस जल से ही इस शरीर-छप शुङ्क अर्थात् अंकुर को उत्पन्न हुआ समझो; क्योंकि यह निर्मूल, अर्थात् कारण-रहित नहीं हो सकता।

इसके बाद भी पुनः श्रुति कहती है— 'तस्य क्व मूलं स्थादन्यश्रास्भादन्नादेवमेव खलु सोम्य! अन्तेन शुङ्क नापोमूलमन्विच्छ, अद्भिः सोम्य! शुङ्क न तेजोमूलमन्दिच्छ, तेजसा सोम्य! शुङ्क न सन्मूलमन्विच्छ, सन्मूलाः सोम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः' (छा० ६। ६।४)। अर्थात्, अन्न को छोड़कर इस क्षरीर का मूल कहाँ हो सकता है? इसी प्रकार तू अन्न ए शुङ्क (अंकुर) से जल्हप शुङ्क और जल्हप शुङ्क से तेजरूप शुङ्क और तेजरूप शुङ्क से सबरूप मूलतत्त्व का अनुसन्धान करो। हे सोम्य! इस प्रकार यह सारी प्रजा सन्मूलक ही है, सत् ही इसका आश्रय है, और सत् ही प्रतिष्ठा। इस प्रकार दृश्यमान शरीर-रूप स्थूल कार्य के द्वारा सूक्ष्म कारण का बोध कराती हुई श्रुति, परम सूक्ष्म मूलतत्त्व सत् के बोध कराने में अनुमान के द्वारा ही प्रवृत्त होती है। इसी प्रकार, 'यतो वा इमानिः भूतानि जायन्ते' (ते० ३।१।१) इत्यादि श्रुति भी अनुमान के साधन कार्यकारणभाव को बताती हुई अनुमान के द्वारा ही मूलकारण परमात्मा का बोध कराती है। यहाँ 'इमानि' (इदम्) शब्द के प्रयोग से भूत और भौतिक सकल प्रवन्न-एप कार्य को अनुत्या निर्देश करती हुई श्रुति, हेतु के निर्वेश से अनुमान द्वारा मूल कारण के अन्वेषण में अपना तात्य बताती है।

इससे यह सिद्ध होता है कि मूळ कारण के अन्वेषण में अनुमान का अनुसरण करनेवाली श्रुति भी स्वतन्त्र रूप से प्रवृत्त नहीं हो सकती, किन्तु अनुमान के द्वारा ही प्रवृत्त होती है। इसिछए, इनका सिद्धान्त है कि जगत् का मूलकारण अनुमान से ही सिद्ध हो सकता है, दूसरे प्रमाण से नहीं। भूत और भौतिक कार्य के अनुसार, उसके अनुरूप ही अगत् का मूल कारण त्रिगुणात्मक जड़ प्रकृति नाम का तत्त्व, जिसको सांख्यों ने मूळ कारण माना है, केवळ अनुमान-प्रमाण से सिद्ध होने के कारण आनुमानिक भी कहा जाता है। अनुमान-प्रमाण के ऊपर इनका इतना अधिक पक्षपात है कि इनका व्यवहार प्राचीन ग्रन्थों में 'आनुमानिक' शब्द से भी किया गया है।

### पातञ्जल की तार्किकता

योगसूत्र के प्रणेता भगवान् पतञ्जिल भी तार्किक ही कहे जाते हैं। ये भी किपल के सदृश ही जगत् के मूल कारण-प्रधान को अनुमान के द्वारा ही तर्क-प्रधान सिद्ध करते हैं। इसके अतिरिक्त इनका यह भी कहना है कि शब्द-प्रमाण ग्रन्थों में श्रुति-स्मृति आदि जितने प्रमाण-ग्रन्थ हैं, उनमें श्रुति सबकी अपेक्षा प्रमाण मानी जाती है। और, वह श्रुति भी ईश्वर की बनाई हुई है। अब यहाँ यह विचार होता है कि जब देद ईश्वर का बनाया हुआ है, तो वेद बनाने से पूर्व ईश्वर को त्रिलोकवर्ती

अतीत और अनायत पदावीं का ज्ञान होना अत्यावश्यक है। क्योंकि, कोई भी प्रन्यकर्त्ता प्रम्य के प्रतिपाद्य विषय का ज्ञान प्रत्यक्ष या अनुमान-प्रमाण के द्वारा प्राप्त करने के बाद ही दूसरे को समझाने के लिए तज्ज्ञानबोधक-वाक्य-निबन्ध की रचना करता है।

सम्भव है कि ईश्वर ने भी प्रत्यक्ष और अनुमान के द्वारा हो सकल पदार्थों का मन में अनुसन्धान करके ही वेद की रचना की हो। इसमें भी प्रत्यक्ष की अपेक्षा अनुमान से ही अधिक ज्ञान प्राप्त किया हो, यह भी स्पष्ट ही है। क्योंकि, अनुमान की गति प्रत्यक्ष की अपेक्षा बहुत अधिक है। इस स्थिति में, वेद भी अधिक अंशों में अनुपानमूलक ही है, यह सिद्ध हो जाता है। इसलिए श्रुति की अपेक्षा अनुमान की ही प्रधानता पत्रञ्जिल ने भी माने है और अनुमान में तर्क ही प्रधान है, इसलिए ये भी तार्किक कहे जाते हैं।

### नैयायिकों का तकांग्रह

गौतम सूत्र के अनुवादी नैयायिक तो प्रसिद्ध तार्किक हैं। इनके मत में भी जात के मूळतस्य के अन्वेषण में तर्क ही प्रधान साधन है, ऐसा माना जाता है। यद्यपि इनके मत में जगत् के मूळ कारण के बोध कराने में स्वतन्त्रतया भी श्रुति समर्थ होती है, फिर भी ये तार्किक नहीं हैं, ऐसा नहीं कह सकते। क्योंकि, 'धानाभूमी जनयन् देव एकः सास्ते' (क्ये० ३।३) इत्यादि श्रुति जगत् के मूळ कारण के बोध कराने में स्वतन्त्रतया प्रयुत्त होती है, फिर भी अनुमान के द्वारा मूळतस्य के वोधित होने के बाद ही उसके अर्थ का अनुभव कराने में समर्थ होती है।

एक बात और भी है कि खब्द ऐतिहा-मात्र से अर्थ को कहता है, इसलिए अवण-मात्र से श्रीताओं के हृदय में अर्थ का अनुभव नहीं कराता। और, अनुमान में यह विशेषता है कि प्रत्यक दृष्टान्त के प्रदर्शन से सूक्ष्म अर्थ का भी अनुभव कराने में वह समर्थ होता है। मूल कारण-रूप को सूक्ष्म अर्थ है, उसका बुद्धि पर आरोहण तर्क के ही द्वारा होता है, इस प्रकार मानने से ये भी ताकिक हो है, यह सिद्ध होता है।

### वैशेषिक भी तार्किक हैं

वैशेषिकों के ताकिक होने में तो कोई सन्देह ही नहीं है; क्योंकि, ये शब्द के पृथक् प्रमाण मानते ही नहीं। विश्वनाथ भट्ट ने 'भाषा-परिच्छेद' में स्पन्ट लिखा है —

'राज्योपभानयोनेंथ पृथक् प्रामाण्यमिष्यते । अनुनानगतार्थरवादिति वैशेषिकं मतन् ॥'

इस हा तात्पर्य यह है कि शब्द और उपमान, इन दोनों को पृथक् प्रमाण नहीं माना जाता क्योंकि, ये दोनों अनुमान में ही गतार्थ हो जाते हैं, यह वैशेषिकों का मत है। इनमें यही विशेषता है कि ये शब्द को अप्रमाण नहीं मानते, किन्तु शब्द अनुमान का साधन होने से अनुमान में ही गतार्थ है, अनुमान से पृथक् नहीं है, यही इनका ताल्पर्य है। इसीलिए, नास्तिकों में इनकी गणना नहीं होतो; क्योंकि ये श्रुति को अप्रमाण नहीं मानते। श्रुति को प्रमाण नहीं माननेवाले ही नास्तिक कहे जाते हैं। इनका कहना इतना ही है कि प्रमाणत्वेन अभिमत जितने शब्द हैं, वे अनुमान के साधनीभूत हैं; अर्थात् अनुमान के द्वारा ही अपने अर्थं का सत्यत्या बोध कराते हैं। इसिलए, अनुमान में ही इनका अन्तर्भाव हो जाता है। पृथक् प्रमाण में इनकी गणना नहीं होती।

#### आस्तिक और नास्तिक

जो तार्किक श्रुति-प्रमाण को नहीं मानते, वे ही नास्तिक कहे जाते हैं। श्रुति-प्रमाण के अविरोधी जो तार्किक हैं, वे आस्तिक कहे जाते हैं। इन आस्तिक तार्किकों के अतिरिक्त जो तार्किक हैं, जैसे—जैन, बौढ, कापिल आदि, वे नास्तिक माने जाते हैं। क्योंकि, वेद को जो प्रमाण नहीं मानता, वही नास्तिक है। इनकी श्रद्धा वेद में कुछ भी नहीं रहतां, केवल तर्क के बल से ही मूलतत्त्व के अनुसन्धान में प्रवृत्त होते हैं।

यद्वौ तक प्रासिक्षिक बातों को दिखाकर प्रकृत के ऊपर विचार किया जायगा। श्रुति और अनुमान इन दोनों में कौन प्रबल है और कौन दुवेल, इस प्रश्न के उत्तर में मतभेद से दोनों ही प्रवल और दोनों ही दुवेल हो सकते हैं, यह पहले बता चुके हैं। परन्तु, यह किस प्रकार सम्भव है, इसके ऊपर विचार किया जायगा।

श्रीत दशंनकारों के मत से अनुमान की अपेक्षा श्रुति प्रवस्त होती है, बीर तार्किकों के मत में श्रुति की अपेक्षा अनुमान प्रवस्त होता है। श्रीत दर्शनकार सब आस्तिक हैं, और केवल तार्किकों में आस्तिक और नास्तिक दो भेद हैं।

# श्रौतों और तार्किकों में मूल भेद

जहाँ दो श्रुतियों में परस्पर विरोध प्रतीत हो, वहाँ किसी एक का गौण अर्थ मानना ही होगा, ऐसा सब दर्शनकारों ने स्वीकार भी किया है। और, जहाँ श्रुति और अनुमान में विरोध प्रतीत हो, वहाँ ही दो मतभेद उपस्थित होते हैं। एक का कहना है कि श्रुति और अनुमान में परस्पर मतभेद होने पर अनुमान को ही आभासी मानना समुचित है, इस अवस्था में श्रुति को किसी प्रकार भी गौणार्थ मानना उचित नहीं कहा जा सकता। कारन यह है कि अनुमान परतः प्रमाण है; क्योंकि अनुमान का प्रामाण्य सद्व्याप्ति के अधीन है। इसीलिए, तार्किकों ने भी अनुमान को परतः प्रमाण माना है। और, श्रुति स्वतः प्रमाण है। इस अवस्था में स्वतः प्रमाण-भूत श्रुति, परतः प्रमाण-भूत अनुमान का अनुसरण नहीं कर सकती, किन्तु अनुमान का ही श्रुति का अनुसरण करना युक्त और समुचित है। इस प्रकार जो श्रुति को, स्वतः प्रमाण मानकर, अनुमान की अपेक्षा प्रवल मानते हैं, वे 'श्रीत' कहे जाते हैं। और, जो श्रुति को भी परतः प्रमाण मानते हैं, उनके मत में श्रुति और अनुमान में परस्पर विरोध होने पर अनुमान को ही कभी आभासी माना जाता है, और कभी श्रुति का ही गौण अर्थ मानकर अनुमान को ही कभी आभासी माना जाता है, और कभी श्रुति का ही गौण अर्थ मानकर अनुमान को ही कभी आभासी माना जाता है। इस प्रकार, श्रुति को भी जो परतः प्रमाण मानते हैं, वे ही दर्शनकार वार्किक कहे जाते हैं, जैसे—गौतम, कणाव आदि। इसलिए,

श्रुति का स्वतःप्रामाण्य मानना श्रीत होने का और परतःप्रमाण्य मानना तार्किक होने का बीज है।

बाब यहाँ यह जिज्ञासा होती है कि बेद के स्वतःप्रामाण्य या परतःप्रामाण्य में गतभेद क्यों हुआ ? इसका उत्तर यही होता है कि जिसके मत में बेद अपीरुषेय, अर्थात् किसी पुरुष-विशेष से रचित नहीं है, इस प्रकार की निश्चित धारणा जिनको होती है, उनके मत में उसका स्वतःप्रामाण्य स्वयं सिद्ध हो जाता है। और, जिनके मत में बेद पौरुषेय, अर्थात् पुरुषविशेष से रचित है, उनके मत में उसका परतःप्रामाण्य भी सिद्ध होता है।

शन्द का प्रामाण्य, शन्द के प्रयोक्ता आप्त पुरुष के अधीन है। यथार्थनादी को आप्त कहते है। यहाँ पुरुष शन्द से ईश्वर लिया जाता है। ईश्वर हो सबकी अपेक्षा आप्ततम होता है। इसीलिए, ईश्वर-रचित होने के कारण ही वेद का प्रामाण्य माना जाता है। अत्याव, आप्तों के मत में वेद का परतःप्रामाण्य सिद्ध होता है। इस प्रकार दर्शनकारों या दर्शनों में भेद होने का क्या कारण है, इस विचार में सबका मूल कारण वेद का पौद्ध येदव या अपौरुषेयत्व होना ही सिद्ध होता है।

### पौरुषेयत्व और अपौरुषेयत्व का विचार

अव यह जिज्ञासा होती है कि वास्तव में वेद पौरुषेय है, अथवा अपीरुषेय ? और दोनों में कीन युक्त है ? क्या ईश्वर ने वेद की रचना की है ? जैसे व्यास ने महाभारत की या कालिदाध ने रध्वंश की ? या ईश्वर ने वेद को प्रकाशित किया है, जैसे प्राचीन पुस्तकों का आज प्रकाशन होता है ? इन दोनों पक्षों में यदि वेद को ईश्वर से प्रकाशित माना जाय, तब तो पौरुपेयतत्व सिद्ध होता है। इन दोनों में कीन पक्ष युक्त है, इस विषय में श्रुति के आधार पर ही विचार करना समुचित प्रतीत होता है। श्रुति कहती है—'तस्य ह वा एतस्य महतो भूतस्य निःश्विस से वेद का उद्भव माना गया है। यहाँ विचारना यह है कि लोक में निःश्वास अनायास, अर्थात् विना परिश्रम देखा जाता है। और, अबुद्धि-पुरःसर भी देखा जाता है, अर्थात् निःश्वास लेने में बुद्धि का व्यापार कुछ भी नहीं रहता।

अतएव, यदि वेद को ईश्वर से रचित मानें, तो वेद की रचना में ईश्वर का किसी प्रकार अनायास, अर्थात् परिश्रम का अभाव मान अकते हैं। यद्यपि दृष्ट, अदृष्ट, स्यूल, सूक्ष्म, मूर्त्तं, अमूर्त्तं, चेतन और अचेतन आदि सकल पदार्थं के अदभासक वेद की रचना में परिश्रम का होना अनिवार्य है, तथापि परमात्मा के अचिन्त्यशक्तिमान होने के कारण सर्वार्यावभासक वेद की रचना में प्रयास का अभाव भी सम्भावित है। परन्तु, अबुद्धि-पुरःसर वेद की रचना होना नहीं बनता। तात्पर्य यह है कि स्वतन्त्र वाक्य-रचना में बुद्धि का कुछ व्यापार अत्यावश्यक होता है। विना बुद्धि छगाये किसी स्वतन्त्र वाक्य की रचना नहीं हो सकती, इसलिए वेद की रचना में निःश्वसित-न्याय से

प्राप्त अबुद्धि-पुरःसरत्व का होना युक्त नहीं होता है। इसलिए, बुद्धि-पुरःसरत्व की उपपित्त के लिए वेद को ईश्वर-रिचत न मानकर ईश्वर से प्रकाशित ही मानना समुचित होता है। ईश्वर से प्रकाशित मानने में अनायासत्व और खबुद्धि-पुरःसरत्व, दोनों का सामञ्जस्य हो जाता है। प्रकाशित मानने से वेद अपौरुषेय भी सिद्ध होता है।

और भी, जो दर्शनकार अदृष्ट और दृष्ट की सिद्धि अनुमान-प्रमाण के द्वारा ही करते हैं, वे यह भी मानते हैं कि वेद से अन्यत्र कहीं भी अवृद्धि-पुरःसर वाक्य की रचना नहीं देखी जाती, इसिएए वेद की रचना बृद्धि-पुरःसर ही है, अर्थात् विना बृद्धि-ध्यापार के वेद की रचना नहीं हो सकती, इस प्रकार के दर्शनकार, श्रृति में जो निःश्वसित उक्ति है, उसका अनायास-मात्र अर्थ में तात्व्यं मानकर किसी प्रकार श्रुति का सङ्गमन करते हैं। इससे यह हुआ कि जिनके मत में निःश्वसित शब्द का अनायास-मात्र अर्थ होता है, अबुद्धि-पुरःसर नहीं, उनके मत में वेद पौष्वेय सिद्ध होता है। और, जो निःश्वसित शब्द का अनायास और अबुद्धि-पुरःसर दोनों अर्थ मानते हैं, उनके मत में वेद अपौष्वेय सिद्ध होता है।

श्रीत दर्शनकारों का यही सिद्धान्त है कि यदि निःश्वसित शब्द से अवश्य प्रतीयमान अबुद्धि-पुरःसर अर्थ के मानने पर भी श्रूति का अर्थ सामञ्जस्येग उपमा हो जाता है, तो उसका त्याग करना समुचित नहीं है। इसलिए, श्रुति के अनुसार वेद का अपौरुषेय होना सिद्ध हो जाता है और यही युक्त भी प्रतीत होता है। इस सवस्या में अनुमान से श्रुति प्रवल है, श्रीतों का यह मत भी सिद्ध हो जाता है।

# सत्ता के भेद से श्रुति और प्रत्यक्ष में अविरोध

अब श्रुति और प्रत्यक्ष में बाघ्य-बाधक-भाव के विषय में विचार किया जायगा।
प्रमाण अपने विषय की सत्ता का ज्ञान कराता है, यह सर्वेसिद्धान्त है। सत्ता,
साधारणतः दो प्रकार की होती है—एक पारमाधिको, दूसरी व्यावहारिको। 'तत्त्वमसि'
महाकाव्य अढेत की पारमाधिक सत्ता का बोध कराता है, और ढंतमाही जो प्रत्यक्ष
प्रमाण है, वह ढेत की व्यावहारिक सत्ता का बोध कराता है। इस अवस्था में श्रुति
और प्रत्यक्ष का विषय भिन्न होने से विरोध नहीं होता, इसिलए बाघ्य-बाधक-भाव भी
नहीं हो सकता। यदि ढंतमाही प्रत्यक्ष से भी पारमाधिक सत्ता का ही बोध होता, ती
दोनों में विरोध होने से बाद्य-बाधक-भाव का विचार होता, 'विषयैत्ये बाद्य-बाधक-भाव
मावो भवति न तु विषयभेदे', अर्थात् विषय के एक होने पर ही बाद्य-बाधक-भाव
होता है—विषय-सेद में नहीं, यह सबका सिद्धान्त है। इस अवस्था में अर्ढत-प्रतिपादक
श्रुति से ढंतमाही प्रत्यक्ष का बाध होता है। इस प्रकार कहने का तात्पर्यं यही होता है कि
प्रत्यक्षादि प्रमाण, ढंत की पारमाधिक सत्ता के बोधक नहीं, किन्तु व्यावहारिक
सत्ता के ही बोधक हैं।

### प्रमेय-विचार

प्रमाण से जिसका साधन किया जाता है, या प्रमाण से जो सिद्ध है, उसकी 'प्रमेय' कहते हैं। प्रमेय दो प्रकार का होता है—एक चेतन, दूसरा अचेतन। इनमें

चेतन प्रधान है, और अचेतन अप्रधान। क्यों कि, भूत या मौतिक जितना अचेतन वस्तुएँ हैं, वे चेतन के ही उपभोग के साधन हैं। चेतन भी दो प्रकार का होता है—एक जीव, और दूसरा ईक्वर। जीव की अपेक्षा ईरवर प्रधान है; क्यों कि ईक्वर सबंज और सवैशक्तिमान् है तथा ईक्वर के ज्ञान के लिए जीव का प्रयत्न देखा जाता है। इसलिए, पहले ईक्वर का ही विचार किया जाता है।

### ईश्वर के विषय में कार्वाक-मत

चार्याक-प्रतानुषायी ईववर को नहीं मानते। इनके मत वे ईव्वर कोई तस्य नहीं है। क्योंकि, इनके मत में प्रत्यक्ष के अतिरिक्त अन्य कोई प्रमाण नहीं माना जाता, और प्रत्यक्ष से ईश्वर का जान होता नहीं। बीध से अंकुर की उत्पत्ति जो होतो है, वह मृत्तिका और जल के संयोग से स्वाभाविक है। उसके लिए किसी अवृध्य कर्ता की कल्पना व्यर्थ है। यदि कोई कत्ती रहता, तो कदाचित् किसी को कहीं पर अवश्य उपलब्ध होता। उपलब्ब नहीं होता, इसलिए ईस्वर कोई वस्तु नहीं है, यह इनका परम सिद्धान्त है। यदि कहें कि ईश्वर नहीं है, तो शुभ या अशुभ कर्म का फल कीन देगा? तो इसके उत्तर में इनका कहना है कि किस कम-फल के बारे मे आप पूछते हैं-लीकिक या पारली किय ? यदि लौकिक कर्म के बारे में आप कहें, तो निग्रह और अनुग्रह में समर्थ राजा हो, चोरी बादि बुरे काम करनेवालों को दण्ड, और अच्छे काम करनेवालों को वारितोषिक देता है। यदि पारलोकिक कमों के विषय में कहें, तो इसमें इनका कहना है कि यज्ञ, तप आदि जितने वैदिक कर्म हैं, वे भोग के साधन नहीं हैं, केवल अपनी जीविका के लिए धूर्तों का प्रचार-मात्र है। जातमात्र शिशु को जो सुख-दु:ख का उपभोग प्राप्त होता है, वह काकतालीय न्याय से अदृच्छया हुआ करता है। इसमें किसी अद्ष्ट कारण की आवश्यकता नहीं होती, जिससे ईश्वर की कल्पना की जाय।

### ईश्वर के विषय में मतान्तर

चार्वाक के अतिरिक्त जैन और बौद्ध भी ईश्वर को नहीं मानते। बौद्धों के मत में सर्वज्ञ मुनि बुद्ध से भिन्न अन्य कोई ईश्वर नहीं है। जैन भी अहंत् मुनि के अतिरिक्त किसी दूसरे को ईश्वर नहीं मानते। सांख्यों के मत में भी पुरुष (जीव) से भिन्न किसी ईश्वर को नहीं माना जाता। भीमांसकों के मत में भी शुभ और अशुभ कमं के फल को देनेवाला कमं ही है. इससे भिन्न कोई दूसरा ईश्वर नहीं। कितप्य मीमांसक ईश्वर को भी मानते हैं। वैयाकरणों के मत में परा, पश्यन्ती, मध्यमा और वैखरी, ये चार प्रकार के जो शब्द हैं, उनमें सकल शब्दों का मूल कारण मूलाघारस्य परा नाम का जो शब्द हैं, वही ईश्वर है। रामानुजाचाय के मत में जीव से भिन्न जीवों का नियन्ता जीवान्तर्यामी ईश्वर माना जाता है। जीव-वर्ग और जड़-वर्ग ईश्वर का शरीर माना जाता है। वही ईश्वर जीव से किये गये शुभ या अशुभ कर्म का फल कमं के अनुसार देता है। वह ईश्वर ज्ञानस्वरूप है। अनुकृत ज्ञान का ही नाम

आनन्द है। इसीलिए, श्रुति में ईवबर को आनन्द-स्वरूप भी माना गया है। ज्ञाने आदि जो गुण हैं, उनका आश्रय भी ईवबर ही है। इनके मत में स्वरूपभूत ज्ञान से गुणभूत ज्ञान भिन्न माना जाता है। यही ईवबर, जगत्-रूप कार्य की उत्पत्ति में, तीन प्रकार से कारण बनता है। 'बहुस्याम'—बहुत हो जाऊँ, इस प्रकार संकर्त्प विशिष्ट ईवबर निमित्त-कारण होता है। अपना विशेषणभूत वारीर-रूप, जो सूक्ष्म चित् और अचित् अंश है, तिहिशिष्ट होने से उपादान कारण होता है। और, ज्ञान, शिक्त, किया आदि से विशिष्ट होने के जारण सहकारी वारण भी कहा जाता है। जीव का भी नियन्ता दिवर ही है। जिस प्रकार शरीर के अन्तः स्थित सूक्ष्म जीव शरीर का नियमन करता है; उसी प्रकार जीवों के अन्तः स्थित सूक्ष्मतर ईव्बर भी जीवों का नियमन करता है। केवल इतना ही अन्तर है कि जीव अपने इच्छानुसार सर्वाययवेन शरीर का नियमन करता है; क्योंकि जीव अल्पशिक्त और ईव्बर परिपूर्ण शिक्त-विशिष्ट है। एक बात और ज्ञातव्य है कि ईव्बर यद्यप अपनी इच्छा से जीवों के नियमन करने में समर्थ है, तथापि जीवकृत उन कर्मों के अनुसार ही उनका नियमन करता है। अन्यथा वैषम्य आदि दोष ईव्वर में आ जायगा।

# ईश्वर के विषय में नैयायिक आदि का मत

नैयायिक, वैशेषिक, माघ्व, माहेश्वर आदि दर्शनकारों के मत में ईश्वर को उपादान कारण नहीं माना जाता। ये लोग जगत् की उत्पत्ति में ईश्वर को निमित्त कारण ही मानते हैं। कर्म के फल को देनेवाला यही ईश्वर है। किन्तु, माहेश्वरों में नकुलीश, पाशुपत और प्रत्यभिज्ञावादी ईश्वर को कर्मानुसार फल देनेवाला नहीं मानते। इनका कहना है कि ईश्वर को कर्मावलम्बी मानने से उसकी स्वतन्त्रता नष्ट हो जायगी। और, इनके अतिरिक्त माहेश्वर, नैयायिक, वैशेषिक और माघ्व ऐसा मानते हैं कि कर्म के अनुसार ही ईश्वर जगत् का निर्माण करता है। पातञ्जलों के मत में भी ईश्वर को जीव से भिन्न माना जाता है, किन्तु वह जगत् का न उपादान कारण होता है, और न निमित्त कारण हो। वह निगु ण, निलेंप और निर्विशेष है।

### ईश्वर के विषय में अद्वैतवादियों का मत

अद्वैतवादी शङ्कराचार्य के मत में ईश्वर परमात्मा. निर्युण, निर्लेप, निर्विशेष और पारमाधिक है। वह जगत् का न निमित्त कारण है, और न उपादान ही। क्यों कि, इनके मत में जगत् की पारमाधिक सत्ता ही नहीं है, तो उसके कारण की कल्पना ही व्यथं है। जगत् की सत्ता तो केवल व्यावहारिक है। इस व्यावहारिक जगत् का कारण, मायोपाधिक परमात्मा है। निर्विशेष शुद्ध परमात्मा न किसी का कार्य है और न कारण ही। वही शुद्ध परमात्मा जब मायरूप उपाधि से युक्त होता है, तब ईश्वर कहलाता है। यही माया-विशिष्ट ईश्वर स्वप्राधान्येन जगत् का निमित्त कारण और मायाप्रधान्येन उपादान कारण होता है। माया-विशिष्ट का एकदेशभूतं केवल मायाश्य,

जगत् का विवत्तीपादान होता है। जीवकृत शुभ और अशुभ कमों का फल यही ईश्वर देता है, और वह भी कमों के अनुसार ही फल देता है।

### ईश्वर-सत्ता में प्रमाण

अब पूर्वोक्त ईष्वर का ज्ञान किस प्रकार होगा, इसका विचार किया जाता है। जो दर्शनकार ईश्वर को मानते ही नहीं, उनके मत में प्रमाण का विचार निरर्थक ही है। क्योंकि, वन्त्र्यापुत्र के अन्वेषण में किसी की प्रवृत्ति नहीं देखी जाती। और, जो दर्शनकार ईश्वर को मानते हैं, उन लोगों का भी ईश्वर के ज्ञान में परस्पर मतभेद देखा जाता है। मनुष्यों की जो ईश्वर-निषयक ज्ञान होता है, वह अवस्था- भेद से दो प्रकार का है-एक, मोक्षावस्था में होनेवाला; दूसरा, भोक्षावस्था से पूर्व होनेवाला। इन दोनों में पहलां अद्वैतवादी शंकराचार्य के मत में नहीं हो सकता; क्योंकि उनके मत में उपाधि-रहित स्वरूप में अवस्थान का ही नाम मोक्ष है, इसल्ए वहाँ औपाधिक द्वेत का प्रतिभास होना असम्भव है। द्वैतवादी-वैधेषिकों के मत में भी सोक्षावस्था में जीव के सकल-विशेष गुण का उच्छेर हो जाता है, इसलिए वहाँ किसी विषय का भी ज्ञान नहीं होता। नैयायिकों के मत में भी प्रायः यही बात है। सांख्यों के गत मे भी जीवात्मा असङ्ग और निलेंप है। मोक्षावस्था में असङ्ग-रूप से ही अवस्थित रहने के कारण ज्ञातृ-ज्ञेय-भाव नहीं रहता, अतः किसी विषय का भी ज्ञान नहीं हो सकता। पातव्यालों के मत में भी यही बात है। प्रत्यिभज्ञा-दर्शन में भी जीव ही ईश्वर-रूप से आविर्भुत होता है। अतएव, स्वरूप से भिन्न कोई ईश्वर नहीं रहता, जिसका ज्ञान सम्भव हो।

इनसे भिन्न जो द्वादा ताकिक है, उनके मत में मोक्षावस्था में ईश्वर का प्रत्यक्ष ज्ञान होता है। मोक्षावस्था से पहले मोक्ष का साधनीभूत जो बात्मज्ञान होता है, वह तत्त्वान्वेषण-रूप ही है। ताकिकों के मत में तत्त्व का अन्वेषण पहले अनुमान के ही द्वारा होता है, उसो के अनुसार पीछे श्रुति प्रवृत्त होती है। ईश्वर-विषयक ज्ञान में भी इनका यहीं कम है। अर्थात्, पहले अनुमान से ईश्वर सिद्ध करना, उसके बाद श्रुति को तद्मुसार संगमन करना। इन द्वीतवादियों के मत से रामानुजाचायं का मत विपरीत है। इनका कहना है कि ईश्वर के विषय में पहले श्रुति प्रवृत्त होती है, और उसके बाद अनुमान। माध्य लोग अनुमान को प्रमाण हो नहीं मानते। इसलिए, इनके मत में श्रुति से ईश्वर का ज्ञान होना स्वाभाविक ही है।

# आत्म-प्रत्यक्ष में श्रुति का प्राधान्य

अद्वीतवादी शङ्कराचार्य के मत में अद्वीत आत्मा के साक्षात्कार-साधन के लिए पहले श्रुति ही प्रवृत्त होती है, उसके बाद श्रुति के अनुसार ही अनुमान प्रवृत्त होता है। इसके पहले अनुमान की गति नहीं होती।

यहाँ आशंका यह होती है कि जितना शीघ्र अनुमान से किसी वस्तु का अनुभव होता है, उतना शब्द से नहीं। रस्सी में होनेवाला जो सांप का भ्रम-न्नान है, उसकी निवत्ति 'नायं सर्पः' (यह सांप नहीं है)—इस शब्द के सुनने से उत्तरा शीघ्र नहीं होती, जितना शीघ्र 'यतो नायं चलित अतो नायं सपैः' (यह चलता नहीं है, इसलिए यह सौंप नहीं है)—इस प्रकार के अनुमान से अब की निवृत्ति होती है। ताल्पयं यह है कि सर्पाभाव के साक्षात्कार में जितना अन्तरङ्ग शाधन अनुमान होता है, उतना चब्द नहीं। कारण यह है कि चब्द ऐतिहा-मात्र से अर्थ का अनुभव कराता है, और अनुमान, प्रत्यक्ष दृष्टान्त के द्वारा उसे हाटिति बृद्धि पर आरुढ़ करा देता है।

शक्तराचार्य ने स्वयं अपने भाष्य में लिखा है—'अथ वृष्टसाम्येन अवृष्टमर्थं समयंयन्ती युवितः सिन्नकृष्यतेऽनुभवस्य विभक्तष्यते तु श्रुंतिः ऐतिह्यमात्राऽभिधानात्' (ब्र० सू० भा०२।१।४)। अर्थात्, प्रत्यक्ष वृष्टान्त के द्वारां वृष्ट वस्तु के सवृश्व ही अवृष्ट अर्थं का समर्थंन कराती हुई युक्ति (अनुमान) अनुभव के अत्यन्त समीप है, और श्रुति विभक्तष्ट, अर्थात् साक्षात् अनुभव कराने में बहिरङ्ग साधन है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि साक्षत् अनुभव कराने में श्रुति को अपेक्षा अनुमान की शिवत प्रयल है। इस अवस्था में आत्म-साक्षात्कार के विषय में बहिरङ्ग श्रुति की गिति पहले हो, और अन्तरङ्ग अनुमान की गिति पहले हो, इसमें क्या कारण है ? यदि अनुभव कराने में अनुमान में शब्द की अपेक्षा प्रवल शिवत है, और वह झटिति अनुभव करा सकता है, तो आत्म-साक्षात्कार में भी अनुमान की गिति पहले होनी चाहिए।

इस आक्षेप का समाधान इस प्रकार होता है कि दौतवादियों के सत में किसी .

प्रकार परमात्मा के अनुसन्धान में श्रुति की अपेक्षा अनुमान-प्रमाण की गति पहले हो सकती है, परन्तु अद्वैतवादियों के सत में किसी प्रकार भी पहले अनुमान का प्रवेश होना असम्भद ही है। क्यों कि, जहाँ जाता की अपेक्षा जेय भिन्न प्रतीत होता है, वहाँ शब्द की अपेक्षा अनुमान की प्रवलता हो सकती है, परन्तु जहाँ जेय के साथ अपना ऐक्य हो; जैसे, 'दशमस्त्वमित'— दसवाँ तुम हो, इत्यादि स्थल में वहाँ अनुमान की अपेक्षा श्रुति ही, अर्थात् शब्द ही, अनुभव के समीप अन्तरङ्ग साधन होता है। इसीलिए पञ्चदशी में कहा है—'दशमस्त्वमित्यादी शब्दादेवापरोक्षधीः', दसवाँ तुम हो, इत्यादि स्थलों में शब्द से ही साक्षात् अनुभव होता है। यहाँ अपरोक्ष अर्थात् साधात् अनुभव में, शब्द के अतिरिक्त साधन का, 'शब्दादेव' के 'एव' शब्द से स्पष्ट निराकरण किया है। वेदान्त का एक दृष्टान्त है—

किसी समय दस मनुष्य स्नान करने के लिए नदी मं गये थे। लौटने के समय आपस में गिनने लगे और सभी लोग अपने को छोड़कर नौ को ही गिनते थे, दसवाँ किसी की भी समझ में नहीं आया, वह नदी में डूब गया, यह समझकर सब रोने लगे। इसी बीच एक बुद्धिमान् मनुष्य वहाँ आया, और बात को समझकर समझाने लगा कि यदि वह डूबा होता, तो किसी ने अवस्य देखा होता। जब बहुत समझान पर भी वे लोग न समझ सके, तब उसने कहा कि अच्छा, तो हमारे सामने गिनो। इतना कहने पर जब उसने फिर उसी प्रकार अपने को छोड़कर नौ को गिना, तो उस बुद्धिमान् मनुष्य ने कहा— 'दशमस्त्वमित', दसवाँ तुम हो। इस शब्द के धवणमात्र से दसवाँ का साक्षात्कार कर वे सभी प्रसन्न हो गये। इस प्रकार, अभेद-साक्षात्कार के लिए अनुमान की अपेक्षा शब्द ही शीझ अनुभावक होता है, यह सिद्ध होता है।

एक बात और भी है कि निविशेष आत्मैक्य का ज्ञान कराने में अनुमान किसी प्रकार भी समर्थ नहीं हो सकता। कारण यह है कि कोई भी प्रमाण सविशेष वस्तु का ही ज्ञान करा सकता है, निविशेष का नहीं। अर्थात्, प्रमाण यही बता सकता है कि यह वस्तु ऐसी है, परन्तु आत्मा ऐसा है, इस प्रकार का निश्चय नहीं कर सकते; क्योंकि वह निविशेष है। इसिलिए, उस निविशेष आत्मा के बोध कराने में अनुमान किसी प्रकार भी समर्थ नहीं हो सकता। इसी बात को 'केन' श्रुति भी पुष्ट करती है—'यन्मनसा न मनुते'—जिसका यन से मनन नहीं कर सकते, यहाँ 'मनन' से अनुमान का ही बोध होता है।

यद्यपि निर्विशेष ब्रह्मात्मैक्य के बोध कराने में श्रुति का भी सामर्थ्य नहीं है, इस बात का अनुमोदन, अपना असामर्थ्यं बताती हुई श्रुति स्वयम् कहती है-'यतो बाची निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह' (तै॰ २।४।१), अर्थात् मन के साथ वाक् (श्रुति या शब्द) भी विना समझे लौट आती है। फिर भी, इसी रूप से 'यतो वाचो निवत्तंन्ते', 'यन्मनसा न मन्ते', 'नेति-नेति', 'निग्णः', 'अग्राह्मम्', 'अलक्षणम्' इत्यादि श्रुतियां भी निषेध-मुख से ही ब्रह्मात्मैक्य के बोध कराने में किसी प्रकार समर्थ होती हैं। अथवा लक्षणा-वृत्ति से वोध कराती है। लक्षणा और अनुमान में इतना ही अन्तर है कि जहाँ तात्पर्य की अनुपपत्ति होती है, वहाँ ही लक्षणा की प्रवृत्ति होती है। अर्थात्, जिस निविशेष या सविशेष ब्रह्म में श्रुति का तात्पर्य उपक्रम, परामर्श, उपसंहार, अभ्यास आदि साधनों से अवगत होता है, वही लक्षणा से दिखाया जाता है। और, अनुमान साधन के सम्बन्ध से साध्य का ज्ञान कराता है। निर्विशेष ब्रह्म का किसी के साथ सम्बन्ध है नहीं, इस अवस्था में अनुमान का अवकाश होता ही नहीं। यदि कहें कि इस प्रकार तो श्रुति के बाद भी अनुमान की गति नहीं हो सकती, तो इसे इब्टापत्ति ही मानना होगा। पूर्व में श्रुति के पार्षद होने से उसके पीछे अनुमान की जो गति बताई गई है, वह ब्रह्मविशेष और सोपाधिक ईश्वर के विषय में ही है, निरुपाधिक ब्रह्म के विषय में नहीं।

# इश्वर के विषय में भी अनुमान से पूर्व श्रुति की प्रवृत्ति

अब यहाँ यह शाङ्का होती है कि जगत् के कारणीभूत सोपाधिक ईश्वर के विषय में श्रुति से पहुछे अनुमान की गित क्यों नहीं होती ? इसका उत्तर यह है कि जगत् कर कुछ कारण अवश्य है, इस प्रकार के निश्चय होने के बाद ही, उसी कार्य-कारण-भाव मूलक कार्य के द्वारा कारण का बोध करानेवाला अनुमान-प्रमाण का संचार होता है। जन्य, क्षित्यंकुरादि को देखकर सन्देह उत्पन्न होता कि क्या यह क्षित्यंकुरादि कार्य, स्वयं स्वभाव से ही उत्पन्न हुआ है, अथवा इसका बनानेवाला कोई है ? इस प्रकार के सन्देह की निवृत्त 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' इत्यादि श्रुति के विना नहीं हो सकती। क्योंकि, चेतन की सह्यता के विना अचेतन का परिणाम लोक में कहीं भी नहीं देखा जाता, फिर भी इस नियम के विरुद्ध कपिल आदि दर्शनकारों ने अचेतन-प्रधान का स्वयं स्वतन्त्र परिणाम मानते हुए, इस विषय को स्वतन्त्र प्रधान कारण-वाद की कोटि में रखा है। इसी प्रकार उपादान कारण के विना लोक में कोई कार्य

उत्पन्न नहीं होता, फिर भी स्वभाववादी इस बात को स्वीकार करते हैं कि उपादान कारण के विना भी स्वभाव से ही कार्य की उत्पत्ति हो जाती है। इस अवस्था में क्षिति-अंकूर आदि कार्य को निभित्त और उपादान के विना भी स्वभाव से ही उत्पन्न होनेवाला मान हों, तो इसमें उनका वया अवराध है ? इसलिए, खूति को आधार माने विना किसी भी तक के आधार पर जगत् के निश्चित कारण को सिद्ध करना कठिन ही नहीं, अपित्, असम्भव है। जब श्रुति के द्वारा यह सिद्ध हो जाता है कि सकल श्रुत और भौतिक वर्ग किसी से कियमाण या कृत है, तभी उस कार्य-कारणभाव-मूलक अनुवान की प्रवृत्ति होती है। इन उपयुंक बातों को साक्षात् श्रुति भी पुष्ट करती है; यथा- 'नावेदिवन्मनुते तं बृहत्तम्' (तै ० बा० ३।१२।९।७ )। अर्थात्, जो वेद को नहीं जानता, वह उस ब्रह्म का मनन नहीं कर सकता। यहाँ मनन का अर्थ अनुमान ही होता। 'बात्या बाडरे द्रव्टव्यः श्रीतन्यो मन्तन्यो निदिव्यासितन्यक्य'-क्स बृहदारण्यक श्रति में श्रवण के बाद जो मनन का विधान किया है, इसका भी यही तात्पर्य है कि अति-वाक्य के अवन्य के अनन्तर अनुमान-साध्य मनन हो सकता है। श्रवण श्रुति-बाक्य से ही होता है, और सनन से अनुमान का ग्रहण होता है। 'श्रोतव्यः श्रुतिवावयेभ्यः मन्तव्यक्ष्योपयन्तिभिः'-इस स्मृति का भी यही तालपर्य हो सकता है। इन्हीं सब बातों से सिद्ध होता है कि अनुमान का उपजीव्य श्रुति ही है।

जो ईरवर को नहीं मानते हैं, उनके मत में भी तत्त्व-ज्ञान की आवश्यकता लोक्ष के लिए होती ही है। उन तत्त्वों में जीव के साथ अपने मूळतत्त्व का भी ज्ञान इतर से विविक्तत्या करना अत्यावश्यक हो जाता है। क्योंकि, उनके मत में भी विना विवेक-ज्ञान के मोक्ष नहीं होता। विवेक-ज्ञान के लिए प्रमाण की आवश्यकता होतो है। क्योंकि, किसी भी ज्ञान का साधन प्रमाण ही होता है। इश्वर को नहीं माननेवाले जितने दार्शनिक हैं, वे प्राय: सब तार्किक हैं। उनके मत ने जीव स्वरूप-ज्ञान के लिए पहले अनुमान प्रवृत्त होता है, उसके बाद उसके पार्षद होने से श्रुति की प्रवृत्ति होती है।

#### जीव का स्वरूप

ईदवर के स्वहप-निरूपण के बाद कमश्राप्त जीव का स्वरूप कैसा है, वह नित्य है, या अनित्य, उसका परिमाण क्या है, इत्यादि विषयों का विचार किया जाता है। चार्नाकों के मत में चैतन्य-विशिष्ट देह को ही जीवात्मा माना गया है। वही कर्ता और भोक्त है। उसका मूळ स्वरूप, पृथिवी, जल, तेज और वायु--इन चार मतों का परमाणु-पुञ्च ही है। जब इन मूल परमाणुओं का देह-रूप से परिणाम होता है, तभी उसमें (देह में) चैतन्य उत्पन्न हो जाता है। उसी समय वह चैतन्य-विशिष्ट देह जीव कहलाने लगता है। इनके मत में जड़ और बोध उभय-स्वरूप जीव होता है। चैतन्य-विशिष्ट देह में जो चैतन्य अंश है, वही बोधरूप है, और देह-अंश जड़रूप है। देह अनेक प्रकार का होता है, इसलिए जीव मी अनेक हो जाता है और देह के साथ ही वह उत्पन्न या विनष्ट होता है, इसलिए अनित्य भी है। चार्वाकों में भी पीछे अनेक भेद हो गये हैं। कोई प्राण को ही जीवात्मा मानता है, कोई इन्द्रियों को और कोई मन को ही। इन सब मतों का खण्डन न्याय-दर्शन में अछी भौति किया गया है।

बौदों में जो शून्यवादी माध्यमिक हैं, उनके मत में व्यवहार-दशा में भासमान जो जीव है, उसका मूळ-स्वरूप शून्य ही है। इनके अतिरिक्त बौदों के मत में विज्ञान-स्वरूप जीवात्मा है। क्षणिक विज्ञानों का जो प्रवाह है, तत्स्वरूप होने के कारण जीवात्मा प्रतिक्षण वदळता रहता है, इसीलिए अनित्य भी है। पूर्व-पूर्व विज्ञानजन्य जो संस्कार है, उसका उत्तरोत्तर विज्ञान में संक्रमण होता रहता है, इसीलिए इनके मत में स्मरण की अनुपपत्ति नहीं होती और पूर्वानुभूत विषयों का स्मरण बना रहता है।

जैनों के बत में आत्मा को देह-परिमाण माना गया है और देह से मिन्न भी माना गया है। जैसे-जैसे देह बढ़ती हैं, उतमें रहनेवाका आत्मा भी उसी प्रकार बढ़ता रहता हैं, और देह के अपचय अर्थात् क्षीण होने पर आत्मा का भी अपचय होता रहता हैं। देह के साथ आत्मा का भी सदा उपचय और अपचय होते रहने के कारण इनकें मत में भी आत्मा कूटस्थ नित्य नहीं माना जाता है। आत्मा कूटस्थ नित्य नहीं होने पर भी इनके मत में बह परिणामी नित्य माना जाता है। जो एक रूप से सदा बत्तमान रहता है, बही कूटस्थ नित्य कहा जाता है। जितने आस्तिक दर्शन हैं, उनके मत में आत्मा कूटस्थ नित्य माना जाता है। जितने आस्तिक दर्शन हैं, उनके मत में आत्मा कूटस्थ नित्य माना जाता है।

# आत्मा के कूटस्थ नित्य होने में आक्षेप

आत्मा क्टस्य नित्य क्यों है, क्टस्य न मानने से क्या दोष होता है -इसका विचार किया जाता है। नैयायिकों और वैशेषिकों के ऊपर यह आक्षेप किया जाता है कि इनके मत में भी आत्मा कुटस्थ नित्य नहीं होता; क्योंकि आत्मा के जितने बुढि, सुख, दु:ख आदि गुण हैं, वे सब अनित्य माने जाते हैं, यह इनका परम सिद्धान्त है। इसिलिए, वृद्धि आदि गुणों के अनित्य होने से जब-जंब इनका उत्पाद या विनाश होगा, उसी 'समय उन गुणों के आश्रयभूत आहमा में भी उपचय या अपचय होना अवरयम्भावी है। कारण यह है कि जबतक धर्मी में विकार नहीं होता, तबतक उसके धर्म में भी विकार नहीं हो सकता। 'उपयन्नपयन् धर्मों विकरोति हि धर्मणम्'-इस सर्वसिद्धान्तन्याय का भी यही तात्पर्य है कि बढ़ता या घटता हुआ धर्म, धर्मी में विकार अवश्य करता है। शङ्कराचार्य ने भी शरीरक भाष्य में 'उभयथा च दोषात्' इस सूत्र के कपर लिखा है: 'न चान्तरेण मून्युंपचयं गुणोपचयो भवति, कार्येषु भूतेषु गुणोवचये मृत्यु पचयदगर्शनात्'—तात्पर्य यह है कि मूर्ति में उपचय हुए विना गुण में उपचय नहीं होता। कार्यभूत पृथिवी आदि भूतों में गुणों के उपचय-अपचय से मूर्ति में भी उपचय-अपचय देखा जाता है। जैसे-पृथिवी में शब्द, स्पर्ी रूप, रस और गन्ध-इन पाँच गुणों के रहने से पृथिवी सब भूतों की अपेक्षा स्थूल है। केवल एक गन्ध-गुण के कम हो जाने से जल पृथिवी की अपेक्षा सूक्ष्म हो जाता है। जल की अपेक्षा तेज सूक्ष्म है, उसमें गन्ध और रस ये दो गुण कम हो जाते हैं। तेज की अनेक्षा वायु सूक्ष्म है, उसमें गन्ध, रस और रूप ये तीन गुण कम हो जाते हैं। इसकी अपेक्षा भी आकाश अत्यन्त सूक्ष्म है, इसमें गन्ध, रस, स्पर्श, रूप ये चार गुण कम हो जाते हैं। आकाश में एक शब्दमात्र ही गुण रहता है। इन मूर्तों मे

देखा जाता है कि ये अत्यन्त सूक्ष्म आकाश से जितने स्थूल होते जाते हैं, उनमें एक-एक गुण अधिक बढ़ता जाता है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि मूर्ति के उपचय और अपचय के अधीन हैं।

वस्तुतः, बुद्धि आदि गुणों की उत्पत्ति और विनाश के समय जीवात्मा में भी विकार होना अवश्यम्भावी है। इसीलिए किसी प्रकार भी जीवात्मा इनके मत में कूटस्थ नहीं हो सकता।

आत्मा का कूटस्थत्व-समर्थन

इसका समाधान इस प्रकार होता है कि जब बृद्धि आदि गुणों को बात्म-स्वरूप के अन्तर्गत मानें, तभी यह आक्षेप हो सकता है, अन्यया नहीं। नैयायिक और वैशेषिक लोग बृद्धि आदि गुणों को आत्मस्वरूप से इतर मानते हैं, अर्थात जीवात्मा में वर्त्तमान भी बृद्धि आदि जो गुण हैं, वे जीवात्मास्वरूप से भिन्न हैं, ऐसी इनकी मान्यता है। जिस प्रकार भूतल में विद्यमान घट आदि पदार्थ भूतल-स्वरूप से भिन्न हैं, उसी प्रकार आत्मा में विद्यमान भी बृद्धि आदि गुण आत्मा से भिन्न ही हैं। इसका रहस्य यह है कि नैयायिक और वैशेषिक के मत में गुण और गुणी में भेद माना जाता है, इसीलिए द्रव्य आदि पदार्थों में द्रव्यादि से भिन्न गुणों की गणना की गई है।

इस स्थित में, बुद्धि आदि गुणों की उत्पत्ति और विनाश होने पर भी वृद्धि आदि का आश्रय जो आत्मा है, उसमें किसी प्रकार का विकार नहीं आता। इसीलिए, जातमा के कूटस्थ होने में कोई आपित्त नहीं होती। और, इसीलिए, इनके मत में आत्मत्व-सामान्य केवल आत्मा में ही रहता है, बुद्धि आदि गुण-विशिष्ट में नहीं रहता। जिस प्रकार, आत्मा के शरीर-विशिष्ट होने पर भी आत्मत्व-सामान्य, केवल आत्मा में ही रहता है, शरीर-विशिष्ट आत्मा में नहीं; क्योंकि आत्मा शरीर से मिश्च है—उसी प्रकार, आत्मा के ज्ञानादि गुणों से युक्त होने पर भी ज्ञानादि गुणों से मिश्च केवल आत्मा में ही आत्मत्व-सामान्य रहता है। इससे यह सिद्ध होता है कि यद्यपि ज्ञान आदि गुण आत्मा के ही हैं, तथापि शरीर के सदृश आत्मस्वरूप में उनका अन्तर्भाव नहीं होता, किन्तु आत्मस्वरूप से भिन्न ही रहता है।

यहाँ एक बात और जानने योग्य है कि यदि ज्ञान-गुण का आत्मस्वरूप में अन्तर्भाव नहीं मानते, तो ज्ञान-स्वरूप न होने के कारण नैयायिक और वैशेषिक इन दोनों के मत में आत्मा जड़ सिद्ध हो जाता है। क्योंकि, ज्ञान से भिन्न सकल वस्तु अचेतन ही होती है। इसलिए, ज्ञान से भिन्न होने के कारण इनके मत में आत्मा भी पाषाण के सद्श जड़ ही सिद्ध होता है। जीवित दशा में ज्ञान के आश्रय होने से किसी प्रकार चेतन मान भी लें, फिर भी मुक्तावस्था में ज्ञान-गुण के बिलकुल नष्ट होने से पाषाण की तरह अचेतन ही आत्मा इनके मत में सिद्ध होता है।

जीव के विषय में अन्य मत .

मीमांसकों में प्रभाकर-मतानुयायी इसी प्रकार मानते हैं। जैन लोग आत्मा को ज्ञान से भिन्न और अभिन्न दोनों मानते हैं। मीमांसकों में कुमारिलमट्टानुयायी

आत्मा को अंध-भेद से चेतन और जड़ दोनों मानते हैं। इनके मत में आत्मा बोधा-बोधस्वरूप माना जाता है। पञ्चदशी का चित्रदीप-प्रकरण देखने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है। सांख्य, पातञ्जल, शैव तथा वेदान्त-दर्शनों में आत्मा को ज्ञानस्वरूप ही माना गया है। यहाँ सांख्य के मत में ज्ञान-स्वरूप जो आत्मा है, उसके स्वरूप के अन्तर्गत या अनन्तर्गत कोई भी गुण नहीं है, वह निर्मुण, निर्लेप और असङ्ग है। पातञ्जल और अद्वैत वेदान्तियों का यही मत है। विशिष्टाद्वैतवादी रामानुजानायें और द्वैतवादी माध्याचार्य, नैयायिक तथा त्रेशियक लोग आत्मा को सगुण मानते हैं।

### जीव-परिमाण

अव जीवातमा के परिमाण के विषय में विचार किया जायगा। बोढ़ों के मत में विज्ञान-सन्तित को ही आत्मा माना जाता है। और, विज्ञान गुणभूत है, इसलिए स्वतन्त्र रूप से उसका कुछ भी परिमाण नहीं हो सकता। उस विज्ञान-सन्तित रूप आत्मा का कोई आश्रय भी नहीं है, इसलिए आश्रय के अनुरोध से भी परिमाण नहीं कह सकते। रामानुजाचायं, माध्वाचायं और विल्लभमतानुयायी जीवातमा को अणु-परिमाण मानते हैं। चार्वाक, जैन और वौद्धों के अन्तर्गत माध्यमिक लोग जीव को मध्यम-परिमाण गानते हैं। नैयायिक, वैशेषिक, सांस्य, पातञ्जल और अद्वैतवादी वेदान्ती जीव को स्थापक भानते हैं।

# जीव का कर्त्तृत्व

नैयायिक और वैशेषिक के मत में जीव को कर्ता माना जाता है, और जीव का जो कत्तृत्व है, उसको सत्य ही माना जाता है। रामानुजाचार्य और माध्वाचार्य का कहना है कि यद्यपि जीवात्मा कर्ता और इसका कर्तृत्व सत्य ही है, तथापि वह कर्तृत्व स्वाभाविक नहीं है, किन्तु नैमित्तिक है। अद्वैत वेदान्तियों का मत है कि जीव का कर्तृत्व औपाधिक है। सांख्य और पातञ्जल के मत में जीव का कर्तृत्व प्रातिभासिक माना जाता है। वास्तविक कर्तृत्व इनके मत में प्रकृति का ही है। उसी के सम्बन्ध से जीवात्मा में कर्तृत्व भासित होता है, इसीलिए प्रातिभासिक कहा जाता है। जिसके मत में जैसा कर्तृत्व है, उसके मत में वैसा ही भोक्तृत्व भी माना जाता है।

## अचिद्रगं-विचार

अब चेतन और भोक्ता आत्मा के भोग्यभूत जड़-वर्ग का विचार संक्षेप में किया जाता है। लोक में दृश्यमान जितने भूत और भौतिक पदार्थ हैं, उनके अस्तित्व के विषय में किसी का भी विवाद नहीं है। जाल के अन्तर्गत जो सूर्य की मरीचिका है, उसमें दृश्यमान जो घूलि के सूक्ष्म कण हैं, वे ही सबसे सूक्ष्म होने के कारण दृश्यमान सकल भूत भौतिक जड़-वर्ग के कारण होते हैं। यह चार्वाकों का मत है। इनके मत में जालस्थ सूर्य की मरीचिका में दृश्यमान को रज के कण हैं, वे ही सबसे सूक्ष्म

होने के कारण परभाणु कहे जाते हैं। ये परमाणु पृथ्वी, जल, तेज और वायु के भेद से चार प्रकार के होते हैं। आकाश का प्रत्यक्ष नहीं होता, इसलिए इनके मत में यह कोई तत्त्व नहीं है। और, प्रत्यक्ष से भिन्न इनके मत में कोई प्रमाण भी नहीं माना जाता, जिससे आकाश-तत्त्व की सिद्धि हो।

बौढों के मत में जालस्थ सूर्य की किरणों में जो रज के कण देखे जाते हैं, टनकों भी अनुमान-प्रमाण से सावयव माना जाता है। और, जो उनके अवयव सिद्ध होते हैं, वे ही परमाणु हैं। वहीं से सकल प्रयञ्चलप कार्य का प्रवाह अविच्छित्र रूप से निरन्तर चलता रहता है। चार्विकों के सबूध बौद्ध भी आकाश को नहीं मानते। जैनों के मत में एक ही प्रकार का परमाणु जयत् का खूळ कारण माना जाता है। इनके मत में आकाश को तत्यान्तर माना जाता है। नैयायिकों और वैशेषिकों का महना है कि पूर्वीक्त रज के कणों के अवयव, जिनको बौद्धों ने अनुमान से सिद्ध किया है, वे भी परमाणु शब्द के बाच्य नहीं हैं। किन्तु, उनसे भिन्न जन पूर्वोक्त अवयवों के जो अवयव अनुमान द्वारा सिद्ध होते हैं, वे ही वस्तुतः परमाणु कहे जाते हैं। वे ही परमाणु चार प्रकार के भूतों के मूळ कारण हैं। दो परमाणुओं के संयोग से जो कार्य उत्पन्न होता है, वही 'द्वयणुक' कहा जाता है। यही पूर्वोक्त रजकण के अवयव हैं। इसी को बौद्ध छोग 'परमाणु' मानते हैं।

तीन 'द्रयणुक' के संयोग से उत्पन्न को कार्य है, वही 'त्र्यणुक' कहा जाता है।

यही 'त्र्यणुक' जाल-सूर्य की मरीचिका में दृश्यमान रक्ष का कारण है। इसी को चार्वाक लोग परमाणु मानते हैं। इनके मत में भी आकाश को तत्त्वान्तर माना जाता है। पृथिवी आदि चार भूतों के चार परमाणु और आकाश, इन पांचों को ये लोग नित्य मानते हैं।

इनकी उत्पत्ति किसी दूसरे से नहीं होती, इसलिए इनका दूसरा कोई मूल कारण नहीं है।

मीमांसक और वैयाकरण परमाणु को भी अनित्य मानते हैं। पृथिवी, जल, तेज, वायु और भाकाश, इन पांच भूतों में पूर्व-पूर्व का उत्तरोत्तर कारण होता है। अर्थात्, पृथिवी का जल, जल का तेज, तेज का वायु और वायु का आकाश कारण होता है। आकाश भी इनके मत में अनित्य होता है। आकाश भी उत्पत्ति शब्द से मानी जाती है। इनके मत में सकल प्रयञ्च का मूल कारण खब्द ही है।

सांख्य और पातञ्जल के मत में शब्द भी मूल कारण नहीं होता, किन्तु इसकी उत्पत्ति बहुक्कार से मानी जाती है। अहङ्कार का कारण महत्तत्त्व और महत्तत्त्व का कारण त्रिगुणात्मक प्रधान माना जाता है। इसी का नाम मूल प्रकृति है। यही सकल प्रपञ्च का मूल कारण है। यह कार्य नहीं है, इसिलए इसका दूसरा कोई कारण भी नहीं है। इसीलिए, सांख्याचार्य ने कहा है---'मूले मूलाभावादमूलं मूलम्,' अर्थात् मूल में कोई दूसरा मूल नहीं रहने से मूल अमूल ही रहता है।

अद्धेत वेदान्तियों के मत में प्रधान को भी मूल कारण नहीं माना जाता । इनके मत में प्रधान भी कार्य है; क्यों कि, 'तम आसीत् तमसा गूढमग्रे प्रकतम्,' 'तुच्छेनाम्विपहितं यदासीन्' (तै० उ० ३।८।९) इत्यादि श्रुति में सत् को तम से ध्याप्त कताया गया है। इसलिए, 'तम' शब्द का वाकः किसी तत्त्व को मूल कारण मानना समुचित प्रतीत होता है। वह तम राज्य का बाच्य सर्वथा असत् नहीं हो सकता; क्योंकि 'कथमसतः सज्जायेत सदेव सोम्येदमग्र आसीत् ( छा० ६।२।२ )। इस छान्दोग्य श्रुति से असत्कारणवाद के ऊपर आक्षेप कर सत्कारणवाद की ही स्थापना की गई है। यह 'सत्' शब्द का बाच्य मूल तत्त्व न जड़ है, और न आत्नतत्त्व से भिन्न ही। क्योंकि, उक्त श्रुति के समान अर्थवाली जो 'आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीत्' ( ऐत० १।१ ) यह श्रुति है, उसमें आत्मा और एक शब्द का प्रयोग देखा जाता है और यही सृष्टि के आदि में 'आसीत् किया का कर्ता है। तात्पर्य यह है कि 'अग्ने' शब्द से सृष्टि के आदि में 'आसीत् किया का कर्ता है। तात्पर्य यह है कि 'अग्ने' शब्द से सृष्टि के आदि में 'आत्म' और 'एक' शब्द से किया जाता है। इससे यह स्पष्ट सृचित होता है कि सृष्टि का मूल कारण आत्मशक्ति से भिन्न कोई भी प्रधान या परमाणु आदि जड़ पदार्थ नहीं है; जिसका तमस् बाद्य और सत् बाब्द से बोध हो। श्रुति में 'एक' और 'एवं' शब्द से आत्मा से भिन्न दूसरे किसी कारण का भी अभाव स्पष्ट प्रतीत होता है। इसिछए, मूलतत्त्व के अन्वेषण में को श्रुति को ही प्रधान गानते हैं, उनके मत में जगत् का मूल कारण आत्मशक्ति ही है।

## आरम्भ आदि वाद-विचार

अब यह विचार उपस्थित होता है कि मूल कारण से उत्पन्न जो दृश्यमान सृष्टि है, वह मूल कारण से आरब्ध तत्त्वान्तर है, या मूल कारण का संघात? अथवा मूल-कारण का परिणाम-विशेष है या विवर्त्त? उक्त चार प्रकार को राष्ट्राओं के आधार पर ही प्रधान रूप से जार वाद प्रचलित हुए हैं। आरम्भवाद वैशेषिक और नैयायिकों का है। संवातवाद बौडों के मत में माना जाता है। सांख्य-मत में परिणामवाद और वेदान्तियों के मत में विवर्त्तवाद माना जाता है। इन्हीं प्रधान चार वादों का निवर्त्व संक्षेप-कारीरक में सर्वज्ञात्म महासुनि ने किया है—

'आरम्भवावः कण्यक्षपक्षतंः वातवावस्तु भवन्तपक्षः । सांस्थाविषकः परिणानवावः वेदान्तपक्षस्तु विवसैवावः ॥'

तात्वर्यं यह है कि समवायी, असमवायी और निमित्त ये जो तीन प्रकार के कारण हैं, वे तीनों परस्पर मिलकर अपने से भिन्न कार्यं का आरम्भ, अर्थात् उत्पादन करते हैं, इसी का नाम आरम्भवाद है। यह नैयायिकों और वैसेषिकों का अभिप्रेत है। यहाँ एक बात और भी जान छेनी चाहिए कि असमवायो और निमित्त कारण से भिन्न कार्यं होता है, यह तो प्रायः सब दर्शनकारों का अभिगत है, परन्तु समवायी कारण, जिसकी उपादान भी कहते हैं, से भिन्न कार्यं होता है, यह नैयायिक और वैशेषिकों के अतिरिक्त कोई भं नहीं मानता। उन्दु-सगुदाय से आरब्ध, अर्थात् उत्पन्न जो पट-छप कार्यं है, वह अपने कारणभूत तन्दु-सगुदाय से भिन्न हैं, यही आरम्भवाद का निष्कर्ष है। समवायी कारण का ही नाम उपादान कारण है। तन्तु आदि जो पट के उपादान कारण हैं, उन्ना नमुदाय ही पट-छप कार्यं है, उपादान

कारण से भिन्न पट-रूप कार्य नहीं है, यह संघादवात सीन्नान्तिक और वैभाषिक बोदों का अभिन्नेत है। इनके मत में यह संघात प्रतिक्षण नवीन रूप में उत्पन्न होता रहता है, इसलिए ये क्षणिकवादी कहे जाते हैं। इनके मत में कारण अपने विनाश के द्वारा ही कार्य का उत्पादक होता है—'अभावाद्भावोत्पत्तिः' इनका परम सिद्धान्त है।

बोद्धों में जो शून्यवादी माध्यमिक हैं, उनके मत में कार्यं का कोई सत्रूप कारण नहीं है; किन्तु असत्, अर्थात् शून्य ही प्रतिक्षण कार्यं रूप से भासित होता रहता है। इसी का नाम 'असरख्यातिवाद' है। और, इनमें जो विज्ञानवादी योगा-दारमतानुयायी हैं, वे आत्मा को विज्ञान-स्वरूप मानते हैं। वही विज्ञान-स्वरूप आत्मा प्रतिक्षण नवीन वाह्य घटादि रूप से भासित होता रहता है। इसी का नाम 'आत्मख्यातिवाद' है।

तात्त्विक अन्यथाभाव का नाम परिणाम है। अर्थात्, जो अपने रूप को छोड़कर दूसरे रूप में बदल जाता है, वही परिणाम कहा जाता है। दूध अपना द्रवत्व रूप को छोड़कर दही के रूप को ग्रहण करता है, दही दूध का परिणाम है, ऐसा व्यवहार लोक में प्रचलित है। सांख्य, पातञ्जल और रामानुजाचार्य 'परिणाम-वाद' को ही मानते हैं। इनके मत में मूल प्रकृति या माया का ही परिणाम सकल प्रपञ्च है, ऐसा माना जाता है।

अतात्त्विक अन्यवाभाव का नाम विवर्त है। अर्थात्, जो अपने रूप को नहीं छोड़कर रूपान्तर से भासित होता है, उसी को विवर्त कहते हैं। जैसे रस्सी अपने रूप को नहीं छोड़कर सर्प के रूप में भासित होती है, बौर गुक्ति अपने रूप को नहीं छोड़कर रजत के रूप में भासित होती है। इसीलिए, रस्सी का विवर्त सर्प और गुक्ति का विवर्त रजत कहा जाता है। अद्वैत वेदान्तियों का विवर्त वाद इष्ट है। इनके मत में बहा का ही विवर्त अखिल प्रपञ्च माना जाता है। जिस प्रकार रस्सी सर्प-रूप से भासित होती है, और शुक्ति रजत-रूप से, उसी प्रकार बहा भी अखिल प्रपञ्च-रूप से भासित होता है। इसी को 'अध्यासवाद' भी कहते हैं। इसी को वेदान्तसार में इस प्रकार लिखा है—

'सतत्त्वतोऽन्ययामावः परिणाम उदाहृतः। अतत्त्वतोऽन्ययामावः विवत्तंः समुदीरितः॥'

एक दृष्टि सृष्टिवाद भी लोक में प्रचलित है, परन्तु यह विवर्तवाद से भिन्न नहीं माना जाता। किन्तु, इसके अन्तर्गत ही हो जाता है। इसका तात्पर्य यह है कि जिस मनुष्य ने जिस समय जहाँ पर जिस प्रकार जिस वस्तु को देखा, उसी समय उसी प्रकार उसी जगह उसी की अविद्या से उसी वस्तु की सृष्टि हो जाती है। इसका दृष्टान्त शुक्ति में रजत का आभास ही है। जैसे, कुछ अन्धकार से आवृत किसी प्रदेश में प्रातःकाल में देवदत्त ने रजत देखा। उसी क्षण वह रजत, उसी प्रदेश में उसी देवदत्त की अविद्या से उसी प्रकार सृष्टि हो जाता है। क्योंकि, यज्ञदत्त को वह रजत उस समय उस जगह नहीं प्रतीत होता है, अथवा देवदत्त को ही देशान्तर या कालान्तर में प्रतीत नहीं होता है।

इसी प्रकार, यह प्रपञ्च भी जिस प्रकार जिस मनुष्य से जहाँ पर देखा जाता है, उसी की अविद्या से वहीं पर उसी प्रकार उसकी सृष्टि हो जाती है। इस पक्ष में यही विशेषता होगी कि जीव के एकत्व-पक्ष में प्रपञ्च भी एक ही रहेगा और जीव के अनेक मानने में प्रपञ्च भी अनेक मानना होगा। एक बात और जान लेनी चाहिए कि अहँ त वेदान्तियों के मत में जीव को एक मानें, चाहे अनेक; परन्तु वह औपधिक ही होगा, पारमाथिक नहीं।

तान्त्रिक लोग यद्यपि अद्धैतवादी हैं, तथापि मूल कारण के विषय में वे प्रतिविश्ववाद मानते हैं। इनका कहना है कि यदि आरम्भवाद माना जाय, तो कार्य-कारण में भेद होने से अद्धैत सिद्ध नहीं होगा, किन्तु द्वैत की आपत्ति हो जायगी। यदि परिणामवाद मानें, तो ब्रह्म को विकारी मानना होगा। क्योंकि, जितने पदार्थ परिणामी होते हैं, वे सब विकारी और अनित्य अवश्य होते हैं, किन्तु ब्रह्म को नित्य और कूटस्थ माना गया है। इस कारण से परिणामवाद नहीं माना जाता। और, संघातवाद में अभाय से भाव की उत्पत्ति स्वीकार करने से श्रुति और श्रुमान से विरोध हो जाता है। यदि बहु तमत के अनुरोध से विवर्त्तावाद मानें, तो भी ठीक नहीं होता। कारण यह है कि जिस प्रकार रज्जु में सर्प की प्रतीति के समय रज्जु का भान नहीं होता। जारण यह है कि जिस प्रकार रज्जु में सर्प की प्रतीति के समय रज्जु का भान नहीं होता, उसी प्रकार ब्रह्म में जगत् की प्रतीति के समय में ब्रह्म की प्रतीति नहीं होनी चाहिए। क्योंकि, भ्रमस्थल में जिसका अध्यास होता है, उसी का स्फूरण (भान) होता है, अधिष्ठान का नहीं। 'अध्यस्तमेव परिस्फुरिति भ्रमेषु'—यह सबका मान्य सिद्धान्त है। यदि कहें कि अध्यस्त, अर्थात् व्यवहार-दशा में ब्रह्म की प्रतीति न होना स्वाभाविक है, यह ठीक नहीं है; क्योंकि 'घटोऽस्ति', 'घटाःसन्' इत्यादि स्थलों में सद्ख्य से ब्रह्म का भान होना अद्धैत-वादियों का भी अभीष्ट है।

इस प्रकार, जब पूर्वोक्त वादों में यही बात होती है, तो प्रतिबिम्बवाद को ही स्वीकार करना आवश्यक हो जाता है। इसकी पढ़ित यह है कि जिस प्रकार दर्पन से बाहर रहनेवाले जो मुख आदि पदार्थ हैं; उन्हीं का प्रतिबिम्ब दर्पण में भासित होता है, उसी प्रकार बहा में तदन्तर्गत होने के कारण प्रतिबिम्ब-रूप जम्मत् भासित होता है। अब यहाँ यह आशंका होती है कि जिस प्रकार दर्पण से भिन्न और उसके बाहर मुख आदि की सत्ता अवश्य रहती है, उसी प्रकार ब्रह्म से भिन्न और उसके बाहर जगत् की सत्ता को अवश्य स्वीकार करना होगा। क्योंकि, बिम्ब के बिना प्रतिबिम्ब का होना असम्भव है। यदि ब्रह्म से भिन्न जगत् की सत्ता स्वीकार कर लें, तो हैत होने से अह त-सिद्धान्त भंग हो जाता है। यदि इस दोष के परिहार के लिए ब्रह्म से भिन्न बिम्बभूत जगत् की सत्ता न मानें, तो 'प्रतिबिम्बवाद' के मूल में ही कुठाराघात हो जाता है। क्योंकि, बिम्ब के अधीन ही प्रतिबिम्ब की स्थित रहती है, यह पहले ही कह चुके हैं। इसलिए, प्रतिबिम्बवाद को नहीं मानना चाहिए।

इसका उत्तर यह होता है कि यह बात ठीक है कि बिम्ब के अधीन प्रतिबिम्ब की स्थिति होने से प्रतिबिम्ब का कारण बिम्ब होता है, परन्तु वह उपादान कारण नहीं है, किन्तु निमित्त कारण है। क्योंकि, उपादान कारण कार्यावस्था में कार्य के साथ ही अन्यित रहता है, कार्य से पृथक् उसकी स्थित नहीं रहती। जैसे,घट का उपादान मृत्तिका घट के साथ ही कार्याव्ययस्था में रहती है, घट से पृथक् नहीं, इसीलिए मृत्तिका घट का उपादान कह्नुलाती हैं। और, दण्ड कर्यावस्था में भी घट से पृथक् देखा जाता है, इसलिए दण्ड घट का निमित्त-कारण कहा जाता है। इससे यह सिद्ध हुआ कि पितिक्व से कार्यावस्था में भी पृथक् दृष्यमान होने के कारण प्रतिविध्व का निमित्त-कारण ही विध्व है, उपादान नहीं। अब यहाँ यह विचार करना है कि कार्यात्पत्ति में निमित्त-कारण की नियमेन स्वरूपतः अपेक्षा है या नहीं? यदि नियमेन स्वरूपतः निमित्त की अपेक्षा मानें, तब तो दण्ड के आभाव में घट की उत्पत्ति नहीं होनी चाहिए। और, देखा जाता है कि दण्ड के अभाव में भी हाथ से चाक को घुमाकर घट वनाया जाता है। इससे सिद्ध होता है कि कार्योत्पत्ति में निमित्त कारण की स्वरूपतः नियमेन अपेक्षा नहीं है।

जिस प्रकार दण्ड के अभाव में भी दण्ड के स्थान में हाथ से चाक घुमाकर घट की उत्पत्ति हो जाती है, उती प्रकार बिम्ब-रूप जो निमित्त कारण जगत् है, उसके अभाव में भी विम्बस्थानीय भाषा के सम्बन्ध से ही ब्रह्म में जगत्-रूप प्रतिविभ्व का भान होता है। इसलिए, प्रतिबिम्बदाद को दुर्घट नहीं कह सकते।

## ख्याति-विचार

इन सब मतभेदी का प्रदर्शन केवल पूल कारण के विषय में ही है, अन्यत्र यथासम्भव सबकी व्यवस्था देखी जाती है। जैसे, शुक्ति में जहाँ रजत का फ्राम होता है, वहाँ प्रायः सब लोगों ने शुक्ति को रजत का विवत्तीयाद नहीं माना है। यहाँ तक कि परिणामबाद के मुख्य आचार्य सांस्थ और पातञ्जल ने भी परिणामबाद का आदर न कर विवत्तेवाद को ही माना है। यहाँ शुक्ति में रजत की प्रतीति के समय अनिवंचनीय रजत की उत्पत्ति होती है, यह बात प्रायः सब लोग प्रायः मानते हैं। इसी का नाम 'अनिवंचनीय स्थाति' है।

आरम्भवाद को माननेवाले नैयायिकों और वैशेषिकों ने भी यहाँ आरम्भवाद को नहीं माना है। केवल इनका यही कहना है कि यहाँ न रजत है, और न वह उत्पन्न ही होता है, दोषवश गुक्ति ही रजत-रूप से भाषित होती है। इसी का नाम 'अन्यथाख्याति' है।

#### सत्यख्यातिवाद

रामनुजानार्य के मतानुयायियों का कहना है कि यदि वहाँ रजत न होता, तो रजत की प्रतीति कभी नहीं होती, और प्रतीति होती है, इसलिए वहाँ रजत का अस्तित्व अवस्य मानना होगा। किन्तु, उनका अस्तित्व प्रतीति-क्षण में ही उत्पन्न होता है, यह जो कोई कहते हैं, वह गुक्त नहीं है। क्योंकि, ऐसा मानने में विकल्प शङ्काओं का समाधान नही होता। यहाँ शङ्का इस प्रकार होती है कि शुक्ति में रजत-उत्पादन करने की शक्ति या सामग्री है, अथवा नहीं ? यदि कहीं कि शुक्ति में रजत-उत्पादन करने की सामग्री नहीं है तब तो किसी अवस्था में रजत नहीं उत्पन्न हो सकता।

THE THE PARTY PROPERTY OF THE PARTY OF THE

क्योंकि, सामग्री-रूप कारण के अभाव में रजत-रूप कार्य का अभाव होना स्वाभाविक है—
'कारणाभावात् कार्यामावः।' यदि कहें कि दोष से वहाँ रजत की उत्पत्ति होती है, तो भी
ठीक नहीं है; क्योंकि दोष का यह स्वभाव है कि दोष के नहीं रहने पर वस्तु के जितने
अंश का यथार्थ ज्ञान होता है, उससे अधिक अंश का ज्ञान वह नहीं करा सकता। जैसेवोप-रहित किसी पृश्य के समीप यदि कोई आवे, तो उसके अष्ट्र-प्रत्यङ्ग का ज्ञान जितना
अंश में स्पष्टतया होगा, तिमिरादि दोष हो जाने पर उसकी अपेक्षा कम अंशों का ही
ज्ञान होगा, अधिक का नहीं। तात्पर्य यही है कि दोष से पहले जितने अंश का यथार्थ
ज्ञान होता है, दोष होने के बाद उससे अधिक अंश का ज्ञान कदापि नहीं हो सकता,
किन्तु उसके कम अंश का ही ज्ञान होगा। इसलिए, वास्तविक पक्ष में शुक्ति के
यथार्थ शान में रजत का भान नहीं होता; अतएव दोष भी रजत-अंश को उत्पन्न
नहीं कर सकता।.

यदि यह कहें कि शुक्ति में रजत की प्रतीति होने से, शुक्ति में रजत की उत्पादक सामग्री अवश्य रहती है, तब तो मेरा ही पक्ष तिख होता है। भेद केवल इतना ही है कि उस सामग्री से उत्पन्न होनेवाला रजत शुक्ति के उत्पन्ति-काल में ही होगा, प्रतीति-काल में, जो आपका अभिमत है, नहीं। एक बात और है कि रजत की जो उत्पादक सामग्री है, वह शुक्ति की उत्पादक सामग्री की अपेक्षा बहुत कम है। जिस समय तिमिरादि दोष से अधिक भी शुक्ति-अंश की प्रतीति नहीं होती, उस समय स्वल्प भी रजत का अंश, स्वयं भासित होने लगता है। और, दोष के हट जाने पर शुक्ति ी प्रतीति होने लगती है। उस समय, अधिक जो शुक्ति का अंश है, उससे दृष्टि का प्रतिघात हो जाने से विद्यमान रजत-अंश का भी भान नहीं होता, जिस प्रकार, सूर्य के तेज से दृष्टि का प्रतिघात हो जाने से विद्यमान रजत-अंश का भी भान नहीं होता, जिस प्रकार, सूर्य के तेज से दृष्टि का प्रतिघात हो जाने पर आकाश में विद्यमान नक्षत्रों का भी भान नहीं होता। सभी भ्रम-स्थलों में यही रीति समझनी चाहिए। इसी का नाम 'सत्स्थातिवाद' है।

### अख्यातिवाद

इस विषय में मीमांसकों का कहना है कि रजत भ्रम-स्थल में रजत किसी प्रकार भी नहीं है, और प्रतीति के समय भी उत्पन्न नहीं होता है। किन्तु, 'इदं रजतम्'— इस ज्ञान में 'इदम्' अंश का ही प्रत्यक्ष होता है, रजत-अंश का नहीं। इदम् अंश के प्रत्यक्ष होने से इदम् अंश के सदृश होने के कारण रजत का जो पूर्व सञ्चित संस्कार है, उसका उद्बोध हो जाता है, और उसीसे रजत का स्मरण-मात्र होता है। रजत का अनुभव नहीं होता है।

इसका निष्कर्ष यह होता है कि रजत अम-स्थल में इदम् अंश का प्रत्यक्ष और रजत-अंश का स्मरण ये दो ज्ञान होते हैं। यहाँ इदम् अंश के प्रत्यक्ष से विरुद्ध स्मरण में परोक्षत्व-अंश है। इसी प्रकार स्मरण से विरुद्ध प्रत्यक्ष में श्रुवित का अंश है। तिमिर आदि दोष से जव-जब दोनों विरुद्ध अंशों का भान नहीं होता, उस समय दोनों में विरुक्षणता की प्रतीति 'नहीं होती। इसिछए, दोनों ज्ञान भी एक समान ही भासित होते हैं। इसी का नाम 'सल्याति' है। प्रसंगानुसार क्यांति के विषय में सब दर्शनकारों का जो मत दिखाया गया है, उसका निष्कषं यही निकलता है कि परिणामवाद को माननेवाले सांख्य और पातञ्जल भा ऐसे भ्रम-स्थलों में विवर्त्तंवाद को ही मानते हैं, और विवर्त्तंवाद को माननेवाले शंकराचार्य भी वही में दूध का दही-रूप से परिणाम मानते ही हैं। केवल नैयायिक और वैशेषिक यहाँ और पट आदि स्थलों में 'आरम्भवाद' को ही मानते हैं। बान की राशि में प्रायः सब लोग 'संघातवाद' मानते हैं। इस प्रकार, मूल कारण से इतर स्थल में ययासम्भव आरम्भादि वादों की व्यवस्था होनी चाहिए। एक बात और भी है कि शंकराचार्य के अनुयायियों ने भी मूल कारण के विषय में यद्यपि विवर्त्तंवाद माना है, तथापि वे ही लोग कारण-भेद से परिणामवाद को वहाँ भी मानते हैं। उदाहरण के लिए प्रकृति, माया आदि पदवाच्य जो आत्मशिवत है, उसको परिणामी उपादान कारण सब लोगों ने माना है।

### कार्य-कारण में भेदाभेद का विचार

आरम्भवाद में उपादान कारण अपने से भिन्न कार्य को उत्पन्न करता है, यह पहले भी कहा जा चुका है। अब विचारना यह है कि जब कारण से कार्य को भिन्न मानते हैं, तब तो दोनों के साथ एक सम्बन्ध को भी अवश्य मानना होगा। नैयायिकों ने समवाय नाम का एक सम्बन्ध माना भी है। अब यहाँ यह चंका होती है कि पट में तन्तु और पट ये दो वस्तुएँ पृथक्-पृथक् प्रतीत नहीं होतीं। इस अवस्था में कार्य-कारण का भेद, अनुपल्ला्ड्य-प्रमाण से बाधित होने पर भी, नैयायिक और वैशेषिक स्वीकार करते हैं, यह एक गौरव हो जाता है। भेद मानने पर भी दोनों के बीच एक सम्बन्ध स्वीकार करना पड़ता है, यह एक दूसरा गौरव है। इतना गौरव आदि दोष रहने पर भी नैयायिकों और वैशेषिकों का भेद मानना समुचित नहीं प्रतीत होता।

इसका उत्तर यह होता है कि यदि तन्तु और पट में भेद न मानें, तो तन्तु में भी पट-बुद्धि होनी चाहिए, परन्तु किसी भी तन्तु में पट-बुद्धि नहीं देखी जाती। और, तन्तु में 'पट' शब्द का ब्यवहार भी कोई नहीं करता। लोक में पट से जो ब्यवहार होता है, वह तन्तु से नहीं देखा जाता। और 'पट', शब्द से जिस आकार का बोध होता है, वह भी तन्तु से नहीं होता। तन्तु में बहुत्व और पट में एकत्व-संख्या भी देखी जाती है। इस प्रकार, बुद्धि-भेद, शब्द-भेद, खाकार-भेद, कार्य-भेद और संख्या-भेद होने के कारण नैयायिक और वैशेषिक कार्य और कारण में भेद को स्वीकार करते हैं। इस अवस्था में असत् जो पटादि कार्य हैं, वे कारक-ब्यापार से उत्पन्न होते हैं, यह सिद्ध होता है। सत्ता के साथ सम्बन्ध होना ही उत्पत्ति है। यह भी सिद्ध हो गया। इसी का नाम 'असत् कार्यवाद' है।

इन आरम्भवादियों के अतिरिक्त संघातवादी, परिणामवादी और विश्वतंवादी कार्य और कारण में भेद मानते ही नहीं, इसिलए इमके मत में समवाय-सम्बन्ध भी स्वीकार नहीं करना पड़ता। उपादान के अवस्था-विशेष का ही नाम कार्य है, यह इनका सिद्धान्त है। बुद्धि आदि का भेद तो अवस्था आदि के भेद होने से भी हो सकता है; इसिलए वे भेद के साधक नहीं हो सकते। और भी, यदि कार्यं और कारण में भेद मार्ने, तो कारण में जो परिमाण है, उसते दिगुण परिमाण कार्य होना चाहिए। क्योंकि, कारण का जो परिमाण है, यह अविनष्ट रूप से कार्य में विद्यमान है और उससे भिन्न कार्य का भी परिमाण उतना हो अलग होना चाहिए। इस प्रकार, दोनों के विभिन्न परिमाण होने से भेद-पक्त मानने में कार्य का दिगुण परिमाण होना अत्यावश्यक हो जाता है। और, उस प्रकार का दिगुण परिमाण कार्य में नहीं देखा जाता; इसलिए कारण के अवस्था-विशेष का ही नाम कार्य है, यह मानना आवश्यक होता है। कारण का अवस्था-विशेष रूप से जो आविर्माव होता है, उसी का नाम 'उत्पत्ति' है। इन अवस्था-विशेषों का जी आविर्माव और तिरोभाव है, वह उन वस्तुओं के स्वभाव से ही हुआ करता है।

पट (वस्त ) आदि कार्यों के तुरी, वेमा आदि जो कारण हैं, वे तन्तु के इस (वस्तक्ष्य) अवस्थाविशेष की प्राप्त में जो प्रतिवन्धक हैं, उन्हीं को 'दूर' करते हैं। कारक व्यापार का भी, प्रतिवन्धक के दूर करने में ही, साफल्य है। अर्थात्, कारण से कार्य की उत्पत्ति होती है, इस प्रकार का जो लोक में व्यवहार है, उसका तात्पर्य यही है कि कारण के कार्यावस्था प्राप्त करने में जो प्रतिवन्धक हैं, उन्हीं को दूर करना कारण या कारक व्यापार का काम है, दूसरा नहीं। यह वात योग-सूत्र की बृत्ति में नागेश भट ने स्पष्ट लिखी है। जिस प्रकार स्वभाव से ही नीचे की ओर वहता हुआ जो जल है, उसका प्रतिवन्धक सेतु होता है, उसी प्रकार सुलकारक वस्तु के रूप से स्वभावतः परिणत होती हुई जो प्रकृति है, उसका प्रतिवन्धक, उस सुल के भोग करनेवाले पुरूषों का पाप-कर्म होता है। इसी प्रकार, दुःखकारक वस्तु के रूप से स्वभावतः परिणत होती हुई जो प्रकृति है, उसका प्रतिवन्धक मोक्ता पुरुषों का पुण्य-कर्म होता है। अर्थात्, सुलकारक वस्तु के रूप से स्वभावतः परिणत होती हुई जो प्रकृति है, उसका प्रतिवन्धक मोक्ता पुरुषों का पुण्य-कर्म होता है। अर्थात्, सुलकारक वस्तु के रूप से प्रकृति के परिणाम को रोकता है। इसी प्रकार, दुःखकारक वस्तु के रूप में, प्रकृति के परिणाम को रोकता है। इसी प्रकार, दुःखकारक वस्तु के रूप से प्रकृति के परिणाम को रोकता है। इसी प्रकार, दुःखकारक वस्तु के रूप से प्रकृति के एरिणाम को, मनुष्यों का किया हुआ पुण्य-कर्म, प्रतिवन्धक होकर, रोकता है।

इससे स्वष्ट सिद्ध होता है। कि पट आदि कार्य उत्पत्ति से पहले भी तन्तु आदि के रूप में विद्यमान ही या, इसलिए इनके मत में सत्कार्यवाद सिद्ध हो जाता है। सत्कार्यवाद का सिद्धान्त है कि कार्य की उत्पत्ति के पहले और और नाश के बाद भी किसी रूप में कार्य की सत्ता अवश्य रहती है। वस के फट जाने पर और जल जाने पर भी खण्ड और भस्मादि रूप से उसकी सत्ता भानी जाती है। विनष्ट हुई वस्तुओं के विनास के बाद भी किसी रूप में उसकी स्थित देखी जाती है। इसलिए, सर्वत्र विनाश अन्वय के साथ ही रहता है, यह बात सिद्ध होती है। और इसीलिए, विनाश-कार्य का

१. जुलाहों के कपड़ा बुनने का काठ का एक औजार, जिससे वाने का सूत भरा जाता है। तोरिया, हत्थी। २. करमा।

जो रूप रहता है, उसी रूप से उसकी सत्ता का निरूपण करना चाहिए। तपाये हुए जौह-पिण्ड के उत्तर जो जल का जिन्दु गिरता है, यद्यपि उसका कोई भी अवयव नहीं देखा जाता, तथापि उसकी सत्ता अदृश्यावयव रूप से मानी जाती है। अर्थात्, उस जलदिन्दु का अवयव लीह-पिण्ड से पृथक अदृश्य-रूप में रहता ही है, सर्वथा उसका नाम कभी नहीं होता। यही सत्कार्यवाद का सिद्धान्त है।

# जड़-वर्ग को सृष्टि का प्रयोजन

इन अब बादों पर विचार करने के बाद यह प्रश्न उपस्थित होता है कि जड़-वर्ग की सृष्टि का क्या प्रयोजन है ? इसका उत्तर यही होता है कि जितने जड़-वर्ग हैं, वे भोवता जीवात्मा के भोग्य हैं। जीवात्माओं के भोग के लिए ही इनकी सृष्टि होती है। यह सवंसिद्धान्त मत है। जीवात्मा को जब शब्दादि विषयों का, इन्द्रियों की सहायता से, अनुभव होता है। उस समय जीवात्मा अपनी मनोवृत्ति के अनुसार सुख या दुःख का अनुभव करता है। यद्यपि इन्द्रियों भी विषयों की तरह जड़ ही हैं, तथापि, सात्विक होने के कारण इन्द्रियों में प्रकाशकत्व-शक्ति रहती है, और घटादि विषयों में नहीं। क्योंकि, घटादि विषयों में तमोगुण की प्रवलता से सत्वगुण नहीं के बरावर रहता है।

## इन्द्रियों की भौतिकता

नैयायिक और वैशेषिक इन दोनों के मत में इन्द्रियों को भीतिक माना जाता है। इनका कहना है कि किसी प्रकार इन्द्रियों को यदि भौतिक न मानें, तो विषयों के ग्रहण का जो प्रतिनियम है, यह नहीं बनता। अर्थात्, इन्द्रियाँ भूतों के विशेष गुणों के ग्रहण में समर्थ होती हैं। जैसे आकाश का विशेष गुण जो शब्द है, उसी का ग्रहण श्रोत्रोन्द्रिय करती है, शब्द से भिन्न दूसरे किसी भी विषयों के गुणों का ग्रहण नहीं करती। इसलिए, सिद्ध होता है कि श्रोत्रोन्द्रिय आकाश का ही कार्य है। इसी प्रकार, त्विगिन्द्रिय भी वायु का विशेष गुण जो स्पर्श है, उसी के ग्रहण में समर्थ होती है, उससे भिन्न रूप आदि के ग्रहण में समर्थ नहीं होती। इसलिए, त्विगिन्द्रिय वायु का ही कार्य है। चक्षुरिन्द्रिय, तेज का विशेष गुण जो रूप है, उसी का ग्रहण करता है, दूसरे का नहीं, इसलिए चक्षु तेज का कार्य है। इसी प्रकार, रसनेन्द्रिय, जल के विशेष गुण रस का ही ग्रहण करती है, दूसरे का नहीं, इसलिए रसनेन्द्रिय जल का कार्य सिद्ध होती है। और, श्राणेन्द्रिय मी पृथिवी के विशेष गुण गन्ध का ही ग्रहण करती है, दूसरे का नहीं, इसलिए श्राणेन्द्रिय पार्थिव सिद्ध होती है। सारांश यह हुआ कि भूतों के विशेष गुणों के ग्रहण करने के कारण ही इन्द्रियाँ भीतिक कहलाती हैं।

एक बात और भी ज्ञातन्य है कि पृथिवी, जल, तेज और वायु इन चार भूतों के जो परमाणु हैं; वे प्रत्येक सारिवक, राजस और ताजस तीन प्रकार के होते हैं। और,

१, जिसका अवयव नहीं देखा जाय।

आकाश तो स्वभावतः सारिवक है। सारिवक अंश से ही इन्द्रियों की उत्पत्ति भी मानी जाती है, इसिअए इन्द्रियों को सारिवक कहना व्याय-संगत ही है।

सांख्य और पात्रज्ञल के मत में इन्द्रियों को भौतिक नहीं माना जाता। इनके मत में इन्द्रियों को सारियक अहुक्कार से उत्पन्न होने के कारण आहुक्कारिक माना जाता है। आकाश आदि पञ्चमहाभूतों के कारण को शब्द, रूपकं, रूप, रस और गन्ध ये पञ्च तन्मात्र हैं, उन्हीं की सहायता से सारियक अहुक्कार इन्द्रियों को उत्पन्न करता है। इसीलिए, इन्द्रियों के विशेष विषयों के बहुण करने का जो नियम है, वह विरूद्ध नहीं होता। यथा, शब्द-तन्मात्र की सहायता से सारियक अहुक्कार श्रोत्रोत्त्रिय को उत्पन्न करता है, इसीलिए श्रोत्रोत्त्रिय शब्द का ही महण करती है। खपादि का नहीं। इसी प्रकार स्पर्श-तन्मात्र की सहायता से त्वापिन्त्रिय, रस-तन्मात्र की सहायता से त्वापिन्त्रिय, रस-तन्मात्र की सहायता से द्वापिन्त्रिय और वन्ध-तन्मात्र की सहायता से प्राणिन्त्रिय की उत्पत्ति सारियक अंश से होती है। इसिलए, जो इन्द्रिय जिस तन्मात्र की सहायता से उत्पन्न होती है, वह इन्द्रिय उसी विषय के महण करने में समर्थ होती है, यह नियम सिद्ध होता है। कितपय विद्वान् इन्द्रियों की उत्पत्ति में तन्मात्राओं की सहायता नहीं सानते। इनका सिद्धान्त है कि इन्द्रियों की उत्पत्ति के बाद भूत-तन्मात्र इनके पोषक होते हैं और नियमतः पोषक-तन्मात्राओं के अनुसार ही विषयों का महण होता है।

इस प्रकार, किसी के नत में इन्द्रियों को भौतिक याना जाता है और किसी के मत में बाहुङ्कारिक। परन्तु, शङ्कराचार्य का किसी भी नत में बाग्रह नहीं है, अर्थात् दोनों में किसी पक्ष को मानें, उनकी दृष्टि में कुछ विरोध नहीं है। इसिलए, धारीरिक भाष्य में, 'अन्तरा-विज्ञान-मनसी क्रमेण तिल्ख्ङ्कादित चंद्राविश्चेषात्', 'इस सूत्र के ऊपर लिखा है —'यदी तावद् भौतिकानीन्द्रियाण तता भूतोत्पत्तिप्रलयाम्यामेवंपामुत्पत्तिप्रलयो भवतः', सर्थात्—यदि इन्द्रियों को भौतिक मानें, तो भूतों की उत्पत्ति और प्रलय के साथ ही इन्द्रियों की उत्पत्ति और प्रलय होता है, यह मानना होगा। इस प्रकार, उत्पत्ति और प्रलय दिखाकर 'श्रथ त्वभौतिकानीन्द्रियाणीः' इत्यादि ग्रन्थों से इन्द्रियों के अभौतिकत्व अर्थात्—शहङ्कारिकत्व-साधन में विरोध का परिहार किया है। इस प्रकार दोनों पक्षों का समर्थन करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि किसी एक पक्ष-विशेष में शङ्करावार्य का पक्षपात या आग्रह नहीं है। विद्यारण्य मुनि ने इन्द्रियों को भौतिक माना है—'सत्वांशः पञ्चिभस्तेषां कमादिन्द्रियपञ्चकम्' इत्यादि श्लोकों में भूतों के सत्त्र अंश से ही इन्द्रियों की उत्पत्ति का वर्णन किया है।

# इन्द्रियों का परिमाण

इन्द्रियों के परिमाण के विषय में अनेक दार्शनिकीं का मत है कि इन्द्रियों का अणु-परिमाण है। सांस्य और पातञ्जल से मतं में इन्द्रियों का परिमाण विभु अर्थात् व्यापक माना जाता है। इन्द्रियों में किसी इन्द्रिय का भी किसी इन्द्रिय से प्रत्यक्ष ज्ञान

नहीं होता है, अनुमान से ही इन्द्रियों का ज्ञान किया जाता है, इसलिए इन्द्रियों की अतिन्द्रिय कहा जाता है।

## कर्मेन्द्रियों का भौतिकत्व

ज्ञानेन्द्रियों के सहश कर्मेन्द्रियों की उत्पत्ति भी पञ्चभूतों ही मानी जाती है। प्रत्येक भूतों से ज्ञानशक्ति और कियाशिक्त के भेद से दो-दो इन्द्रियाँ उत्पन्न होती हैं आकाश से ज्ञानशक्ति के द्वारा श्रोत्र और त्रियाशक्ति के द्वारा वाग-इन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। इसी प्रकार वायु से त्वि। न्द्रिय और पाणि, तेज से नेत्रेन्द्रिय और पाद, जल से रसनेन्द्रिय और पायु और पृथ्वी से घ्राणेन्द्रिय और उपस्य की उत्पत्ति होती है। इसी प्रकार प्रत्येक भूतों से ज्ञानशक्ति की सहायता से ज्ञानेन्द्रिय और क्रियाशिनत की सहायता से कर्नेन्द्रिय, ये दो-दो इन्द्रियाँ उत्पन्न होती हैं। इसी प्रकार, शब्द आकाश का गुण है, इसलिए शब्द का ग्राहक शोत्रेन्द्रिय भी आकाशीय सिद्ध होता है। शब्द के अभिव्यञ्जक होने से वागिन्द्रिय भी आकाशीय होता है। वायु का गुण स्पंशं है और स्पशं का ग्राहक त्विगिन्द्रिय है, इसलिय त्विगिन्द्रिय वायवीय सिद्ध होता है, इसी प्रकार वायु में कियाशक्ति प्रधान है और पाणि में भी किया अधिक देला जाती है, इसलिए पाणि भी वायवीय सिद्ध होता है। तेज का गुण रूप होता है, और रूप का ग्राहक है चक्ष, इसलिए चक्ष तेजस या तेजीरूप कहां जाता है, इसी प्रकार पाद-तल में तैलादि के मर्दन से नेत्र का सुस्वास्थ्य होता है, इसलिए नेत्र के साथ पाद का अधिक सम्बन्ध होने के कारण पाद भी तेंजस कहा जाता है। जल का गुण रस है, इसलिए रस के ग्राहक रसनेन्द्रिय को और जल के सहश मल-शोधक और जीवन का आधार होने से पायु की जलीय कहाँ जाता है। पृथ्वी का गुण गन्ध है, इसलिए गन्ध का प्राहुक ध्राणेन्द्रिय को और दुर्गन्धव्यञ्जक होने के कारण उपस्थ-इन्द्रिय को पायिव कहा जाता है।

यहाँ एक शक्का है कि जिस प्रकार तेज के गुण रूप के ग्राहक होने से चक्का को तैजस कहते है, उसी प्रकार तेज में अनुभूयमान जो स्पर्श है, उसके ग्राहक होने से त्विगिन्द्रिय को भी तैजस क्यों नहीं कहते ? इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि तेज में स्पर्श का अनुभव होता है, तथापि वह तेज का प्राकृतिक गुण नहीं है। केवल कारण (बायु) के सम्बन्ध से तेज में स्पर्श का अनुभव होता है। इसी प्रकार, जल आदि में भी रूपादि का अनुभव होता है।

#### मन

मन उपयुक्ति सब इन्द्रियों का प्रैरक होता है। कर्मेन्द्रियों को प्राण के द्वारा वह प्रेरित करता है, और ज्ञानेन्द्रियों को भी प्राण की सहायता से ही स्वयं प्रेरित करता है। नैयायिक और वैशेषिक मन को भौतिक नहीं मानते हैं। इनके मत में मन को स्वतन्त्र इस्य माना गवा है।

सांख्य और पातञ्जल का सिद्धान्त है कि राजस अहङ्गार से सहकृत अर्थात् युक्त जो सास्त्रिक अहङ्गार है, उसीसे मन की उत्पत्ति होती है। अहँ त वेदान्तियों का मत है 19 सब महाभूतों के सारिवक अंश से मन की उत्पत्ति होती है ! इसमें कुछ लोगों का कहना है कि यदापि मन में सब भूतों का अंश है, तथापि वायु का अंश सबसे अधिक है, इसीलिए मन की गति सबसे अधिक है।

न्याय आदि दर्शनों में मन का अणू-परिमाण माना गया है। संस्थ-तत्त्व-विवेचन तथा 'तत्प्रतिषेधार्थं मेकत्त्वाभ्यास:—इस सूत्र की नागेशकृत बृत्ति में मन को विभु माना गया है। इसलिए, सांध्य और पातच्यल के मत में विभु सिद्ध होता है। मीमांसकों का भी यही सिद्धान्त है। जो मन को अणु-परिमाण मानते हैं, उनके मत में मन का एक काल में अनेक इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध नहीं हो सकता, इसीलिए अनेक विषयों का एक काल में जान भी नहीं होता। अण्टावधानियों और खतावधानियों को एक काल में अनेक ज्ञान जो प्रतीत होता है, वह भी अम ही है। वहाँ जितने ज्ञान होते हैं; उन ज्ञानों के अधिकरण कालांश उतने ही प्रकार के भिन्न-भिन्न होते हैं। उन कालांशों का अन्तर इतना सूक्ष्म होता है कि उनका ज्ञान होना असम्भव है। इसीलिए एक ही ज्ञाल में अनेक ज्ञान होते हैं, इसी प्रकार का अप निवृत्त नहीं होता। रसगुल्ला आदि मिण्टशों के खाने में जो रस, गन्ध स्पर्श आदि की प्रतीति एक ही काल में होती है, वह भी अत्यन्त सूक्ष्मतर कालांशों के ज्ञान न होने के कारण ही। वास्तव में यह प्रतीति भी अम ही है। मन को जो विभु मानते हैं, उनके मत में इस काल में अनेक ज्ञान होना सम्भव है। क्योंकि, मन के ज्यापक होने के कारण एक काल में भी अनेक इन्द्रियों के साथ इसका सम्बन्ध होना स्वाभविक है।

मन की चार वृत्तियां होती हैं: १—संबंधारिमका, २—निश्चयारिमका, ३—गर्वारिमका और ४—स्मरणारिमका । एक हो मन चार वृत्तियों के भेद से चार स्वकृष को घारण करता है। जिस समय संव्यात्मक वृत्ति रहतो है, उस समय 'मन' कहा जाता है। जब निश्चयारिमका वृत्ति रहती है, तब बुद्धि कही जाती है। इसी प्रकार गर्वारिमका वृत्ति से 'अह्बूझार' और स्मरणारिमका वृत्ति से 'चित्त' कहा जाता है। पूर्णप्रवाचार्य के मतानुयायियों के मत मे मन की पाँच अवस्थाएँ हैं—मन, बुद्धि, अहुङ्कार, चित्त और चेतना। चित्त की व्याप्ति का नाम चेतना है।

नकुलीय पशुपत दर्शन में तीन ही प्रकार का अन्तःकरण माना गया है— मन, बुद्धि और बहङ्कार। इन तीन प्रकार के अन्तःकरण की वृत्तियाँ भी कमशः तीन ही प्रकार की हैं— संकल्प, अध्यवसाय और गर्व अर्थात् अहङ्कार। इनके मत में चित्त मन की जबस्था-विशेष का नाम नहीं है। किन्तु, जीव का बोध-स्वरूप जो गुण है, वही चित्त है।

ज्ञान

मन का मुख्य प्रयोजन ज्ञान ही है। चैतन्य का ही नाम ज्ञान है, जिसका दूसरा नाम दृक्-शक्ति है। माहेश्वर लोग चैतन्य के दो भेद मानते हैं—एक दृक्-शक्ति और दूसरी किया-शक्ति। यहाँ यह भी जान लेना चाहिए कि विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध से उपकृत जो मन है, वही प्रत्यक्ष ज्ञान का जनक है। परोक्ष ज्ञान के उत्पादन में

मन को विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध की अपेक्षा नहीं होती। परोक्ष ज्ञान में मन की स्वतन्त्रता है। प्रत्यक्ष ज्ञान में मन विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध के अधीन रहता है, अर्थात् विना विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध के केवल मन प्रत्यक्ष ज्ञान को उत्पन्न नहीं कर सकता। वहाँ विषयों के साथ इन्द्रियों का सम्बन्ध होने पर वह सम्बन्ध ही, इन्द्रिय से स्पृष्ट जो मन है, उससे संयुक्त आत्मा में किसी गुणविद्योप को उत्पन्न करता है, इसी गुणविद्योप को नाम 'ज्ञान' है। यह नैयायिकों और वैद्योपकों का सिद्धान्त है। इनके मत में ज्ञान, निराकार और अनित्य माना जाता है। केवल ईदवर का ज्ञान नित्य है। रामानुजान्य के मत में जीव का भी ज्ञान नित्य माना गया है। विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध से केवल घट-ज्ञान, पट-ज्ञान इत्यादि विद्योप अवस्थाओं के रूप से प्रकाशित होते हैं। और, सब विषयों में नैयायिकों का सिद्धान्त ही इनका अभिमत है। नकुलीश पाशुणत दशन में चित्त नाम का जो जीव का विद्योप गुण है, वही बोध रूप होने के कारण विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध होने पर वीप की तरह घटादि पदार्थों को प्रकाशित करता है।

वैभासिक बौद्धों के मत में घटादि पदार्थों के दो इप होते हैं—बास्यन्तर और वाह्य। बाह्य रूप घटादि पदार्थ जल के आहरण आदि लोकिक कार्य का सम्पादन करता है और उनका आम्यन्तर जो रूप है, वही जब विषय और इन्द्रिय के साथ सम्बद्ध होता है, तब इन्द्रियों के द्वारा इन्द्रियों से सम्बद्ध मन में प्रवेश करता है, इसीको 'शान' कहते हैं। इनके मत में एक लोक-व्यवहार भी सुनमता से उत्पन्न हो जाता है। जब गुरू विषय को किसी पदार्थ को समझाता है, तब उसकी परीक्षा के लिए पूछता है—'आगतं किख ते मनिसं' शर्थात् यह विषय तुम्हारे मनमें आया ? इस प्रवन से स्पष्ट प्रतीत होता है कि विषय-स्वरूप का मन में आना ही 'शान' कहा जाता है। विश्वानवादी जो बौद्ध हैं, उनके मत में बाह्य अर्थ कुछ भी नहीं है। विश्वान-स्कन्ध ही पूर्व-संस्कार से उन घट, पट आदि विषयों के आकार में परिणत होता रहता है और वाह्य रूप प्रतीत होता है। बौद्धों के मत में जान साकार है और क्षणिक होने से अनित्य की माना जाता है। माध्वाचार्य के मत में मन के परिणाम-विशेष को ही 'शान' माना जाता है।

पातञ्जल दशँन में मन को विभु माना गया है। उसी न्यापक मन का जो ह्रदय-प्रदेश है, उसी की विषय और इन्द्रिय के सम्बन्ध से, परिणति होती है, उसी परिणति का नाम मनोवृत्ति है, उसी मनोवृत्ति का आत्मा में प्रतिविम्ब पड़ता है। वह प्रतिविम्ब मी न्यापक आत्मा के ह्रदय-प्रदेश में ही पड़ता है। उसी मनोवृत्ति के प्रतिविम्ब से ग्रुक्त जो आत्म-चैतन्य है, वही इनके मत में 'ज्ञान' है।

सांस्थों के मत में विषय से सम्बद्ध जो मनःप्रदेश है, उसी का परिणाम द्योता है और विषय-सम्बद्ध जो आत्मप्रदेश है, वही प्रतिविम्ब होता है। इतना ही पातञ्जल भत से इनके मत में भेद है।

सारुयवादी एकदेशी मन को अणु मानते हैं। उनके मत में इन्द्रियों के द्वारा मन का विषय-प्रदेश में गमन होता है, और वही परिणाम भी होता है। अद्वेत वैदान्तियों में मत में भी मन को अणु माना गया है। इसलिए, इन्द्रिय द्वारा विषय-प्रदेश में मन का गमन और बहीं विषयाकार से मन का परिणाम, ये दोनों पूर्वोक्त सांख्य मत के तुल्य ही हैं। परिणाम को ही वृत्ति कहते हैं, और उस वृत्ति से सम्बद्ध आत्म-चैतन्य ही ज्ञान है। मूर्त बीर अमूर्त्त निक्षिल जगव्यापक जो आत्मा है, उसकी व्याप्ति जिस प्रकार विषय, हृदय और मन में है, उसी प्रकार मनोवृत्ति में भी उसकी व्याप्ति रहती है। आत्म-स्थळ्य का ही नाम चैतन्य है। इनके मत में ज्ञान को साकार और अनित्य माना जाता है। यथि इनके मत में चैतन्य निश्य है, तथापि वृत्ति से सम्बद्ध चैतन्य को औपाधिक होने के कारण अनित्य हो गाना जाता है। एक बात और भी है—परोक्ष ज्ञान-काल में मन का विषय-प्रदेश में गमन नहीं होता है। क्योंकि, विषय और इन्द्रिय के साथ सम्बन्ध न होने से वहाँ मन के गमन का कोई साधन नहीं रहता है। अनुमान या शब्दादि से होनेवाला ज्ञान परोक्ष ही होता है। इस प्रकार शब्द आदि लर्थ का ज्ञान कराना मन का प्रयोजन सिद्ध होता है।

## पदार्थ-विचार

तीनों लोक में विद्यमान जो पदार्थ हैं, उनका संकलन वैशेषिकों ने सात ही पदार्थों के अन्तर्गंत किया है। किन्तु, इनके अतिरिक्त भी कितने पदार्थों का संग्रह अन्य दर्शनों में मिलता है। इन सातों में भी कई एक पदार्थों को और दर्शनकारों ने नहीं माना है। किसी दूसरे में ही इनका अन्तर्भाव किया है। इन सब बातों को संक्षेप में दिखाया जाता है।

वैशेषिकों के मत में सात ही पदार्थ माने जाते हैं—द्रव्य, युण, कमं, सामान्य, विशेष, समवाय और अभाव । पृथिवी, अप, तेज, बायु, जानाज, कारू, दिक्, आत्मा और मन, ये ही नौ द्रव्य हैं। गुण चौवीस प्रकार के होते हैं—रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथक्तव, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, द्रवत्व, स्नेह, शब्द, बुद्ध, सुख, दुःख, इच्छा, होप, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, और संस्कार । पाँच कर्म हैं—उत्कोपण, अपक्षेपण, अकुञ्चन, प्रसारण और गमन। इन सक्को चळनात्मक कहते हैं। पर और अपर दो प्रकार का सामान्य होता है। नित्य द्रव्य में रहनेवाछ विशेष अनन्त प्रकार का होता है। समवाय एक ही होता है। उभाव चार प्रकार का होता है—प्रागभाव, प्रव्यंसाभाव, अत्यन्ताभाव खोर अन्योन्याभाव।

जगत् में चेतन, अचेतन जितने पदार्थ हैं, उनके यथायंतः स्वरूप-ज्ञान के लिए; द्रव्य क्या है? उनके गुण कीन-कीन हैं? धर्मी क्या है? उसका धर्म क्या ? उसकी जाति कैसी है? किसके साथ किसका साधम्यं और विसंके नाथ किसका वैधम्यं है? इत्यादि वातों का ज्ञान परमावश्यक है। किसी वस्तु का यदि कहीं पर साधन करना होता है, तो साधम्यं या वैधम्यं के दृष्टान्त से ही उस वस्तु का यथार्थ स्वरूप वृद्धि पर आरूढ़ होता है। 'दृष्टान्त' का ही नाम 'उदाहरण' और 'निदर्शन' है। 'दृष्टः अन्तः अर्थात् निश्चयो येन सः, —यही दृष्टान्त शब्द की ब्युत्पत्ति है: अर्थात्,

जिसके द्वारा सिद्धान्त का निश्चय किया जाय, वही 'दृष्टान्त' हु। अनुमान से जो ज्ञान होता है, उसका निश्चय दृष्टान्त से ही किया जाता है।

परार्थानुमान में प्रतिज्ञा, हेतु, खदाहरण, उपनय और निगमन ये पाँच जो न्याय के अङ्ग बताये गये हैं, उनमें दृष्टान्त ही अनुमान का जीवन है । यदि बुद्धिमान् मनुष्य हो, तो एक दृष्टान्त से हो पस्तु-तत्त्व का ज्ञान अच्छी तरह कर सकता है । इन पाँच अवयवों को प्रायः सभी दर्शनकार मानते हैं । उदाहरण के अतिरिक्त और अवयवों के मानने में मतभेद होने पर भी उदाहरण को सब दर्शनकारों ने एक स्वर से माना है । जैसे —बौद्धों ने दो ही अवयवों को माना है—उदाहरण और नियमन । मीमांसक छोग तीन अवयव मानते हैं—प्रतिज्ञा, हेतु और उदाहरण । अर्ड त वेदान्ती भी तीन ही मानते हैं—प्रतिज्ञा, हेतु और उदाहरण; और कहीं उदाहरण, उपनय और नियमन । कोई हेतु, उदाहरण और उपनय—ये तीन अवयव मानते हैं । रामानुजाचार्य और माञ्चाचार्य के मत में कोई नियम नहीं है—कहीं तो पाँचों अवयव माने गये हैं, और कहीं उदाहरण और उपनय ये दो हीं । इनका कहना है, जितने अवयवों से वहीं काम चल जाय, उतने ही अवयवों का प्रयोग करना चाहिए। परन्तु, उदाहरण की उपेक्षा किसी ने नहीं की है । इसिलए, सब अवयवों में उदाहरण ही प्रधान अवयव माना जाता है।

परम्तु, उदाहरण भी बृद्धि पर तभी शीघ्र बारूढ होता है, जब सात पदार्थी का पूर्णतया विवेक ज्ञान होता है। पदार्थी के यथार्थ ज्ञान होने पर ही उदाहरणमूळक अनुमान. से उन पदार्थी का ज्ञान सुलभ हो जाता है, जो मोक्ष-प्राप्ति के लिए अवषय ज्ञातक्य हैं। इसलिए, पदार्थी का विवेचन करना अत्यन्त आवश्यक होता है। नैयायिकों ने मत में सोलह पदार्थ माने गये हैं — प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, हण्टान्त, सिद्धान्त, अवयव, तर्फ, निणय, वाद, जल्प, वितण्डा, हेत्वाभास, छल, जाति और निग्रह-स्थान। यद्यपि इनका अन्तर्भाव उन्त सात पदार्थी में ही हो जाता है, और नैयायिकों का यह अभिमत भी है, तथापि मोक्ष के साधनीभूत जो तत्व-ज्ञान हैं, उनके लिए सोलहों का पृथक्-पृथक् निर्देश करना नैयायिकों ने उचित ही समझा है।

तात्पर्ये यह है कि इनके अत में आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति को ही मोक्ष माना
गया है और दु:ख का कारण प्रत्यभाव है। पुन:-पुन: गर्भवास और जन्म लेना ही
'प्रेत्यभाव' कहा जाता है। दूसरे शब्दों में, जन्म-मरण का को चक्कर है, वही
'प्रेत्यभाव, है। प्रेत्यभाव का कारण प्रवृत्ति है। सुख-दु:ख के उपभोगरूप फल जिससे
उत्पन्न होता है, वही प्रवृत्ति है। प्रवृत्ति का कारण दोष है। मनोगत राव, द्वेष, मोह,
काम, कोध, लोभ बादि को ही 'दोष' कहते हैं और दोष का कारण भिथ्याज्ञान है।
मिथ्याज्ञान की निवृत्ति शरीर, इन्द्रियादि से व्यतिरिक्त आत्मतत्त्व के यथार्थ ज्ञान से ही
होती है। इस प्रकार आत्म-ज्ञान के उपयोगी आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, अर्थ, बुढि, मन,
प्रवृत्ति, दोष, प्रेत्यभाव, फल, दु:ख और अपवगं-छन जो प्रमेय हैं, उनके ज्ञान के लिए
उनके प्रमेयों का निर्वेश करना अत्यावश्यक है। प्रमेयों का यथार्थ ज्ञान ही प्रमाण का
मुख्य प्रयोजन है। इसलिए, प्रमाण का भी निर्वेश करना आवश्यक है। प्रमाणों में भी

अनुमान ही 'जिसका जीवन दृष्टास्त है'—सिद्धान्त के अनुसार सूक्ष्म तत्त्व के बोध कराने में समर्थ होता है। इसमें भी संध्य के निराकरण के लिए तक की आवश्यकता है। पक्ष-प्रतिपत्त-परिग्रह-क्ष्म बाव के विना निर्णय भी दृढ़ नहीं होता— 'थादे बादे जायते तत्त्वबोधः'—अतः वादान्त पदार्थों का निर्णय आवश्यक है।

इसके अलावा जल्प, वित्तण्डा, हेत्याभास, छल, जाति और निग्रह-स्थान, इनका भी तत्त्व-विजार-कप कया में प्रयोग करना दोप माना गया है अतएव इसके जिए स्वक्प-ज्ञान आवश्यक है। इससे सिंड होता है की सूत्रकार ने जितने पदार्थ लिखे हैं, वे सब मोक्ष में उपयोगी हैं।

एक बात और भी जान लेनी चाहिए कि बाद में छल आदि का प्रयोग स्वयं न करे, यदि बाबी प्रयोग करे, तो मध्यस्य को जात करा देना चाहिए। यदि वादी प्रतिनिधिष्ट मूर्ख हो, तो चुप रहना अच्छा है, अथवा मध्यस्य की अनुमति से छात्र आदि के हारा भी इसे परास्त करना चाहिए, इसलिए कि मूर्ख को ही दिजयी समझकर उसके यत में लोग न चले जायें।

## चार्वाक आदि के मत से तत्त्व-विचार

केवल एक प्रत्यज्ञ को ही प्रमाण माननेवाले चार्वाकों के मत में पृथिवी, जल, तेज और वायु ये हो चार तस्व माने वाते हैं। इन्हीं चार तस्वों के जो परमाणु हैं, वे ही जगत् के मूल कारण हैं, ऐसी इनकी मान्यता है। बौद्धों में जो माध्यमिक हैं, उनके मत में एक खून्य को ही मूल-तस्व माना गया है। योगाचार-मतवाले एक विज्ञान-रकत्व को ही मूल तस्व मानते हैं। खीतान्तिक और वैभाषिक के मत में दो तस्व माने जाते हैं—एक आभ्यत्तर दूसरा बाह्य ! क्य, विज्ञान, वेदना, संज्ञा और संस्कार ये पाँच स्कन्ध वान्तर तस्व कहें जात हैं। पृथ्वी, जल बादि चार भूतों के परमाणु को वाह्य-तस्व माना गया है। इनके अतिरिक्त भी इनके मत में चार तस्व (सत्य) हैं—समूदाय-सत्य, विरोध-सत्य, दुःख-सत्य और मार्ग-सत्य । ये सब सत्पत्तिशील हैं, इस प्रकार का ज्ञान समुदाय-सत्य है। सब खाणकवादी इस ज्ञान को निरोध-सत्य कहते हैं। सब खान्य हैं, इस ज्ञान को दुःख-सत्य और सब निरात्मक है, इस ज्ञान को मार्ग-सत्य कहते हैं। इन चारों को संज्ञा आयं-सत्य भी है।

जैनों के मत ने संक्षेप से दो ही तरव माने गये है—एक जीव, दूसरा अजीव। इन्हीं भी के प्रमञ्ज-छन पाँच तरव और भी है—जोव, अत्काश, धर्म, अधर्म ओर पुद्गल। इनके अतिरिक्त—जीव, अजीव, आसव, संवर, निर्जर, बन्ध और मोक्ष, इन सात तस्वों को भी ये लोग मानते हैं।

रामानुजाचार्यं के मत में तत्व

रामानुजाचार्य के मत में सकल पदार्थ-तम् , प्रमाण और प्रमेय के भेद से दो प्रकार का माना गया है। प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द ये तीन प्रमाण हैं। प्रमेय भी तीन प्रकार के होते हैं—द्रव्य, गुण और सोमान्य। द्रव्य छह प्रकार के माने जाते हैं—ईश्वर, जीव. नित्यविभूति, श्वान, प्रकृति और काल। त्रिगुणात्मक

प्रधान को ही प्रकृति फड़ते हैं। गुण दस प्रकार के होते हैं—सत्व, रज, तम, शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, संयोग और शक्ति। द्रव्य-गुण, एतदुभयाशमक ही सामान्य है। इनके मत में ईश्वर भी पाँच प्रकार के हैं—पर, ब्यूह, विभव, अन्तर्यामी और अर्चावतार। वंकुणठवासी नारयण, जिनको मुक्त लोग प्राप्त बरते हैं, को 'पर' कहा जाता है। 'ब्यूह' भी चार प्रकार का है—वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध। एक ही परमात्मा के चार मेद जगत् की उत्पत्त्यादि ब्यवस्था और उपासना, के लिए किएत हैं। शान, बल, ऐदवयं, नीयं, शक्ति और तेज, इन छह गुणों से परिपूर्ण वासुदेव को माना जाता है। संकर्षण में ज्ञान और वल दो ही गुण हैं। ऐदवर्य और वीर्य, दो गुण प्रद्युन्म में प्रधान हैं। शक्ति और तेज ये दो गुण अनिरुद्ध में प्रधान हैं। मत्स्य, कूर्मादि अवतार का नाम 'विभव' है।

'अन्तयिमी' उसकी कहते हैं, जो सकल जीवों के हृदय-प्रदेश में सदा विख्मान रहता है, जो जीवों का नियमन करने से नियन्ता भी कहा जाता है और जिसका साक्षात्कार योगीजन समाधि-काल में करते हैं। 'ईश्वरः सर्वभूतानां हृद् शेऽजुँन! तिष्ठति'— यह गीता-वाक्य 'य आत्मिन अन्तस्तिष्ठन् अन्तर्यमयित' इत्यादि उपनिषद्-वाक्य और 'यदाछोक्याह्नावं 'सुद इव नियज्जसामृतमये' दघत्यन्तस्त्वं किमिप यिनस्तित्कल भवान्' इत्यादि शिवमहिन्म-एलोक भी इसी परम तत्त्व का निर्वेश करते हैं।

मन्त्र द्वारा प्रतिष्ठित और पूजित देवालयों की प्रतिमाओं का नाम 'अर्चावतार' है। जीव ईक्वर के परतन्त्र हैं, प्रतिकारीर में वह भिन्न और नित्य है। यह जीव तीन प्रकार का होता है—वद्ध, मुक्त और नित्य। संसारी जीव को 'वद्ध' कहते हैं। नारायण की उपासना से जो वंकुणठ चले गये हैं, उनको 'मुक्त' कहते हैं।संसार से जिसका कमी स्पर्श न हो, उसको 'नित्य' कहते हैं। जैसे—अनन्त, गरुड आदि। वंकुण्ठ-लोक को नित्यिविभूति कहते हैं। स्थप्रकाश और चेतनात्मिका जो बुद्ध है, उसी को ज्ञान कहते हैं। सस्त्र, रज और तम इन तीन गुणोंवालों जो प्रकृति है, वही चतुर्विश्वतितत्त्वात्मिका भी है। पञ्चतन्मात्र, पञ्चभूत, पञ्च झानेन्द्रिय और पञ्च कर्मेन्द्रिय, प्रकृति, महक्तत्व, सहस्द्वार और मन—ये ही चौबीस तत्त्व हैं। काल विभु और जड़ है। सत्त्व खादि जो दस गुण हैं, वे द्वच्य के ही आश्रित हैं। सत्त्व दो प्रकार का है—शुद्ध और मिश्र। शुद्ध सत्त्व नित्य-विभूति और मिश्र प्रकृति में रहता है। सत्त्व रजोगुण और तमोगुण से संपृक्त है, अतएव वह 'मिश्र' कहा जाता है। राग और लोभ का कारणीभूत जो गुण है, वह रज है। मोह, प्रमाव और आलस्य का जो कारण है, बही तम है। पांचो भूत में वर्तमान जो गुण है, वही शब्द की संयोग है। यह अनित्य और अव्याप्य वृत्ति है।

सब कारणों के कारणत्व का जो निर्वाहक है, वही शक्ति है। यह छह द्रव्यों में रहनेवाला सामान्य गुण है। धर्मभूत ज्ञान, प्रभा और शुद्ध सत्त्व इन तीनों को द्रव्य और गुण भी कहते हैं। द्रव्य के आश्रित होने से गुण कहते हैं, और सङ्कोच-विकासशील होने से द्रव्य भी कहते हैं। इस प्रकार,संक्षेप में रामामुजाचार्य के मत से पदर्थी का दिख्यन कराया गया है। विशेष जिज्ञासुयों को रामानुज-दर्शन देखना चाहिए।

## माध्य-मत से पदार्थ-विवेचन

मान्य-मत में दस पदार्थ माने गये हैं, जैसे—द्रन्य, गुण, बर्म, साधान्य, विशेष, विशिष्ट, बंशी, शक्ति, सावृश्य और अभाव। इनके मत से द्रन्य शेस प्रकार के होते हैं—परमात्मा, लक्ष्मी, जीव, अव्याक्तताकाचा, प्रकृति, गुणनय, महत्तत्व, अहुक्कार-तत्त्व, बुद्धि, मन, इन्त्रिय, साचा, भूत, ब्रह्माण्ड, अविद्या, वर्ण, अन्यकार, वासना, काल और प्रतिविम्व। रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, द्रवत्व, गुफ्तव, लघत्व, मृदुत्व, काठिन्य, स्नेह, शब्द, बुद्धि, सूख, दुःख, इच्छा, हेप, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, संस्कार, आलोक, शम, दम, कृपा, तितिक्षा, वल, भय, लज्जा, गाम्भीय, ग्रीन्दर्य, धर्यं, स्थैट्यं, शौट्यं शौद्यार्थं आवि अनेक प्रकार के गुण इनके 'पदार्थ-संग्रह' आदि ग्रन्थों में पाये जाते हैं।

विहित, निपित और उदासीन-ये तीन प्रकार के कमें हैं। नित्य और अनित्य के नेद से दो प्रकार के सामान्य हैं। भेद के नहीं रहने पर भी भेद-व्यवद्वार का निर्वाह करानेयाला विशोध है। इनके मत में समबाय नहीं माना जाता। विशेषण के सम्बन्ध से जी विशेष्य का आकार होता है, उसी का नाम विशिष्ट है। हाय आदि परिभाषी से नापा हुआ वस्त्र और आकाश को अंशी कहते हैं। शक्ति चार प्रकार की होती है-अचिन्यश्वित, आध्येयसिन, सहजन्मित और पदश्कित। एकनिरूपित अपर में रहनेवाले धर्म का नाश सावृत्य है। यह दो में रहनेवाला दिष्ठ धर्म नहीं है। अभाव चार प्रकार का है-प्रागभाव, प्रध्वंसाभाव, बत्यन्ताभाव और अन्योन्याभाव। दिशा को अव्याकृताकाश कहते हैं। यह सुष्टि और प्रख्य में भी विकार रहित नित्य है और भुताकाश से भिन्न है। ब्रह्माण्ड का जो उत्पादन है, वह अक्रुति है। सत्त्व, रज और तम, इन तीन गुणों के समुदाय का नाम गुणवय है। यही गुणवय, जिसका साक्षात उपादान हो, महसत्त्व है। उस महसत्त्व का कार्य अहसूर है। बृद्धि धो प्रकार की है--तत्त्वरूपा और ज्ञानरूपा। यहाँ तत्त्वरूप बृद्धि को द्रव्य पाना गया है। मन भी दो प्रकार का है-एक, तत्वका; दूतरा, अतत्वका वैकारिक अहकूतर से उत्पन्न होनेवाला मन तत्त्वरूप है दूसरा इन्द्रिय है। उत्त्वरूप मन पाँच प्रकार का है-मन, बुद्धि, बहुंक्द्रार, चित्त और चेतना। इन्द्रियाँ प्रसिद्ध हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध को मात्रा या तन्मात्रा कहते है। इन्हीं का नाम विषय भी है। इन्हीं तन्मात्राओं से कमशः आकाश, वासु, अमि, जल और पृथिवी की उत्पत्ति होती है। ये ही पंचभूत हैं। इन्हीं पंचभतों का कार्य सकल बह्याण्ड है।

अविद्या के पाँच भेद हैं—मोह, यहामोह, तामिस, अन्धतामिस और व्यामोह। अन्य प्रकार के भी चार भेद हैं—जीपाच्छादिका, प्रम च्छादिका, श्रेवला और माया। सब अविद्या जीव के ही आश्रित हैं। अदि से अन्त तक इक्यावन वर्ण हैं। अन्धकार प्रसिद्ध ही है। वैशेषिकों की तरह तेज का अभाव-रूप अन्धकार नहीं है। स्वप्न के उपादान का नाम वासना है। आयुष्य का व्यवस्थापक काल है। जो विस्व के विमा

न रहे और विम्व के सद्वा हो, वह प्रतिबिम्ब है। दोप से भिन्न गुण होता है। इनके मत में रूप बादि के लक्षण और अवान्तर भेद प्रायः नैयायिकों के समान ही होते हैं। परिमाण तीन प्रकार का है--अणु, मध्यम और महत । इन दोनों का संयोग एक नहीं है, किन्तु भिन्न प्रकार का है। यथा-घटनिक्पित संयोग पट में और पटनिक्पित संयोग घट में। ये दोनों संयोग भिन्न हैं। वेग के हेतुभूत गुण का नाम लघुत्व है; मुद्रता को मुद्रुत्व कहते हैं। काठिन्य कड़ापन नहीं है, किन्तु यह एक शिन्न गुण ही है; क्योंकि सम्बन्धिद्वय की प्रतीति के विना भी काठिन्य की प्रतीति होती है। बन्योन्याभाव का ही नाम प्यक्तव है। व्वनि को शब्द कहते हैं। यह पंचभतों का गुण है। ज्ञान का ही नाम बुधि है। अनुभव तीन प्रकार का है-प्रत्यक्ष, अनुमिति कीर शाब्द । युद्धि से प्रयत्न-पर्यन्त तत्त्व मन के ही धर्म हैं, और वे अनित्य भी हैं । संस्कार चार प्रकार का होता है-वेग, भावना, योग्यता और स्थिति-स्थापक। प्रकाश का ही नाम आलोक है। बुद्धि की भगवित्रिष्ठता, अर्थात् भगवान् में ही बुद्धि की लगा देना 'शम' है। इन्द्रियों का निग्रह करना 'दम' है। दया को ही 'कुपा' कहते है। सुख-दु:ख द्वन्द्वसहिष्णुता का नाम "तितिक्षा' है। दूसरे की अपेक्षा के विना कार्य के अनुकूल जो गुण है, उसी को 'बल' कहते हैं। भय आदि प्रसिद्ध ही हैं। प्रमृति शब्द से सत्य, शीच आदि को समझना चाहिए। उत्क्षेपण आदि चलनात्मक कर्म हैं। मनुष्यत्व, ब्राह्मणत्व आदि को सामान्य कहते हैं। यह प्रतिव्यक्ति भिन्न और अचित्य है; क्योंकि व्यक्ति के साय ही यह उत्पन्न और विनष्ट होता है। और, व्यक्ति के विद्यमान रहते भी सुरापान वादि से ब्राह्मणत्व आदि का नाश होना प्रसिद्ध है। इसके अलावा विश्वामित्र में तप के प्रभाव से ब्राह्मणत्व था गया, यह भी प्रसिद्ध ही है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि सामान्य अनित्य है। माध्य-मत में भी जीवत्य-सामान्य नित्य माना जाता है; क्योंकि जीव नित्य है। सामान्य दो प्रकार का होता है-एक, जातिरूप; दूतरा, उपाधिरूप। सर्वज्ञत्व, प्रमेयत्व आदि जो सामान्य है, वह उपाधि-रूप है। ईश्वर नित्य है, इसलिए इसमें रहनेवाला सर्वज्ञत्व भी नित्य है। और, घट-पटादि में रहनेवाला प्रमेयत्व अनित्य है; क्योंकि घट-पदादि अनित्य हैं।

सकल पदार्थ में रहनेवाला विशेष भी नित्य और अनित्य दोनों प्रकार का है। ईश्वर आदि नित्य पदार्थों में रहनेवाला नित्य और घटादि अनित्य पदार्थों में रहनेवाला अनित्य है। विशिष्ट भी नित्य और अनित्य दो प्रकार का है। सर्वं ब्रत्व आदि विशेषण विशिष्ट परब्रह्म आदि-रूप नित्य हैं, और दण्डादि विशेषण विशिष्ट दण्डी आदि अनित्य हैं। अवयव का नाम अंश है, और तिद्वशिष्ट अवयवी बंशी है। जैसे, पट और आकाश बादि। वह अवयव-तन्तु से भिन्न और हाथ बादि से परिमित, अर्थात् नापा हुआ है। उक्त अवयव से विशिष्ट हो अवयवी तन्तु से उत्पन्न होता है। आकाश बादि के जो अवयव हैं, वे अनारम्भक हैं; अर्थात् वे किसी को उत्पन्न नहीं करते। आकाश भी सावयव हैं, इसीलिए इस आकाश-भाग में पक्षी उड़ते हैं, अन्यत्र नहीं, इस प्रकार की व्यवस्था उत्पन्न होती है। परमेश्वर में सम्पूर्ण शक्ति है। इससे भिन्न स्थल में शक्ति अपने आश्रय के अनुसार है; प्रतिमा आदि में मन्त्रों से अधिष्ठित

होने के कारण आध्येयशक्ति है। स्वभाव सहजशक्ति है। पदों में वाच्य-वाचक सम्बन्ध-शक्ति है। जीवों का सादृश्य नित्य है और घट आदि का अनित्य। प्रागभाव, प्रध्वंसाभाव और अत्यन्ताभाव—ये तीन अभाव धर्मी से भिन्न हैं। अन्योन्याभाव धर्मी-स्वरूप ही है। नित्यात्मक अभाव नितम और अनित्यात्मक अनित्य है। शश्यप्रञ्ज का अभाव अत्यन्ताभाव और नित्य है। घट आदि का अभाव उसका प्रागभाव-स्वरूप है; इसके अतिरिक्त कुछ नहीं।

माहेश्वर आदि के मत में तत्त्व-विचार

माहेरवरों में नकुलीश पाणुपत दर्शन के अनुसार पाँच पदार्थ माने गये हैं। जैसे—कार्य, कारण, योग, विधि और दुःखान्त। इसमें कार्य अस्वतन्त्र है। विद्या, कला और पणु के भेद से तीन प्रकार का है। विद्या जीद का गुण है। अचंतन वस्तु का नाम 'कला' है। वह कार्य और कारण के भेद से दो प्रकार का है। पाँच भूत और पाँच उनके गुण, ये दस प्रकार के कार्य होते हैं। पाँच जानेन्द्रिय, पाँच कर्मेन्द्रिय और तीन अन्तः करण—ये तेरह कारण कहे जाते हैं। स्वतन्त्र कारण परमेश्वर है। आत्मा का ईरवर के साथ सम्बन्ध ही योग है। धर्म और अधं के साधक की विधि कहते हैं। दुःखान्त मोक्ष का नाम है।

श्रीवों के मत में पति, पशु और पाश तीम पदार्थ भाने गये हैं। पनि शिव है और पशु जीव। पाश चार प्रकार का होता है — मल, कमं, माया और रोध-शिवत।

प्रत्यिभज्ञा-दर्शन में जीवात्मा और परमात्मा को एक ही माना गया है, और सब जड-वर्ग पूर्ववत् हैं। परन्तु, जड आत्मा से भिन्न और अभिन्न दोनों माना जाता है। और सब नकुलीश पाणुपत दर्शन के ही समान हैं। रसेश्वर दर्शन में कार्य-कारण आदि पाँच पदार्थ हैं, वे सब नकुलीश पाणुपत दर्शन के समान हैं। मीमांसक लोगों ने पदार्थों के बारे में मुख्यत्या कोई विचार नहीं किया है। क्योंकि, मीमांसाशास्त्र का सुख्य घ्येय वाक्यार्थ-विचार है। इसिएए, वाक्यार्थ का ही इसमे विचार किया गया है। फिर भी, समवाय आदि कितप्य पदार्थों के खण्डन करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि शेष विषयों में वैशेषिकों के मत का ही आदर किया गया है। 'अनिपिद्ध-मप्यनुमितं भवति' इस न्याय से भी यही सिद्ध होता है।

आणिनीयों के विषय में भी यही वात है। व्याकरणशास्त्र शब्दार्थ-विचार में ही प्रधान माना जाता है। फिर भी, अद्भैत वेदान्त के अनुसार हो इनका सिद्धान्त है।

सांख्यों के मत में भी चार प्रकार के तत्त्व माने गये हैं - (१) प्रकृति-मात्र हप,
(२) प्रकृति-विकृति-उभय हप, (३) केवल विकृति हप और (४) अनुभय हप। अर्थात्,
प्रकृति-विकृति दोनों से भिन्न। त्रिगुणात्मक-प्रधान (भूल प्रकृति) को प्रकृति-मात्र हप
कहते हैं। महत्तत्त्व, अहङ्कार और पञ्चतन्मात्र — ये प्रकृति-विकृति-उभय हप हैं। पाँच
ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कर्मे न्द्रिय, पाँच भूत और मन ये सोलह पदार्थ केवल विकृतिमात्रहप हैं। इन दोनों के अतिरिक्त पुरुष अनुभय-हप है। इसी वात को सांख्यखारिका में लिखा है—

,मूलप्रकृतिरविकृतिमं हदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोडशकस्तु विकारः न प्रकृतिनं विकृतिः पुरुषः ॥'

पातञ्जलों के मत में भी प्रायः ये ही सब पदार्थ माने गये हैं। केवल एक ईश्वर इनके मत में अधिक माना गया है। ईश्वर के विषय में इनका सूत्र है—

'क्लेशकमंविपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः।'

## अद्वैत-मत में तत्त्व-विचार

अतं त वेदान्तियों के मन से परमार्थ में दृक्-रूप एक ही पदार्थ या तत्त्व है। इसी को द्रव्टा कहते हैं। इनके मत में द्रित का मान अनादि अविद्या से परिकल्पित है। तदनुसार द्रव्टा और दृश्य दो पदार्थ होते हैं। उपाधि-भेद से द्रव्टा की तीन रूप होते हैं— ईश्वर, जीव और साक्षी। कारणीभूत-अज्ञान उपाधि से युक्त होने के कारण ईश्वर कहा जाता है। ईश्वर भी तीन प्रकार का है—ब्रह्मा, विष्णु और महेशा। वन्तःकरण और उसके संस्कार से युक्त जो अज्ञान है, उस अज्ञान-रूप उपाधि से युक्त होने के कारण 'जीव' कहा जाता है। ईश्वर और जीव ये दोनों, उक्त अपनी उपाधि से युक्त हों। जो केवल उपाधि से रहित है, उसको 'साक्षी' कहते हैं। प्रपंच का नाम दृश्य है। दृश्य भी तीन प्रकार का होता है। अव्याकृत, मूर्त और अमूर्त । व्यविद्या, खिद्या के साथ चित् का सम्बन्ध, अविद्या में चित् का आभास और जीव-ईश्वर का विभाग—ये चार अव्याकृत कहे जाते हैं। अविद्या से उत्पन्न शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध—ये पाँच सुक्षभूत और अविद्या से ही उत्पन्न अन्धकार ये अमूर्त कहे जाते हैं। क्योंकि, पञ्चीकरण से पहले इन सुक्ष्म भूतों की मूर्तावश्था असम्भव है। अन्धकार भी अमूर्त ही है।

समूत्तं अवस्थावाले इन सूक्ष्म भूतों के सात्त्विक अंश से एक-एक ज्ञानेन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। और, सब सात्त्विक अंश मिलकर मन को उत्पन्न करते हैं। इसी प्रकार, उसी अव्यक्तावस्था में प्रत्येक के राजस अंश से एक-एक कर्मेन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। सिम्मिलत राजस अंशों से प्राण की उत्पत्ति होती है। उसके बाद मूतों का पञ्चीकरण होता है। पाँच भूतों के परस्पर सिम्मिश्रण का नाम पञ्चीकरण है। पञ्चीकरण से ही मूत्तिवस्था होती है। इस प्रकार समस्त भौतिक भूमण्डल उत्पन्न होता है।

## अन्धकार आदि के विषय में मतभेद

नैयायिक और वैशेषिक अन्धकार को भावरूप पदार्थ नहीं भानते हैं। इनका कहना है कि तेज का अभाव-स्वरूप ही तम हैं, दूसरा कोई पदार्थ नहीं। 'नीलं तमश्चलित' यहाँ नील-रूप और चलन-क्रिया की प्रतीति होती है, वह केवल अप-रूप ही है। इसीलिए दीपिकाकार ने तम का लक्षण अभावात्मक ही किया है— शौढशकाशकरतेजः सामान्याभावस्तमः', खर्थात् अत्यन्त प्रकाशक जो तेज है, उसका अभाव-स्वरूप ही तम है। वह अविरिक्त कोई भावरूप पवार्ष नहीं है। मीमांसक भी

तम को यद्यपि अभाव-स्वरूप ही मानते हैं, तथापि वैशेषिकों के मत से इनमें यही विशेषता है कि ये तेज के अभाव-रूप तम को नहीं मानते, किन्तु तेजोज्ञान के अभाव-रूप तम को नहीं मानते, किन्तु तेजोज्ञान के अभाव-रूप तम को मानते हैं। इनका कहना है—'आलोकज्ञानविरहस्तमसो लक्षणं मतम्,' अर्थात् आलोक-ज्ञान का अभाव ही तम है। मीमांसकों में कुमारिलभट्ट के मतानुयायी कुछ लोग तम को भी द्रव्य मानते हैं। इनके विषय में एक प्राचीन इलोक है—

'छायायास्तमसश्चापि सम्बन्धाव्युणकर्मणोः । प्रव्यत्वं केश्विदिश्वति भीमांसक्वताव्याः ॥'

अर्थात्, कोई-कोई मीमांसक-मतानुयायां, गुण और कमं के सम्बन्ध होने के कारण, छाया और तम को भी द्रव्य मानते हैं। श्रीधराचार्य के मत में भी तम को द्रव्य माना गया है, परन्तु वे नील-इप को आरोपित मानते हैं। वेदान्तियों के मत में भी तम को द्रव्य ही माना गया है। वेदान्तियों में केवल रामानुजाचार्य के मत में तम का पृथिवी में अन्तभाव माना गया है। परन्तु, माध्य और अर्द्धत वेदान्ती तम को स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं।

नैयायिकों और वैशेषिकों के भत में दिक् को स्थतन्त्र प्रव्य माना गया है। रामानुजाचार्यं, पाणिनीय और अर्द्धंत वेदान्ती—इन लोगों के मत में दिक का आकाश में अन्तर्भाव माना गया है। माध्व लोग अव्याकृत आकाश-स्वरूप दिक् को मानते हैं। नैयायिक, वैशेषिक, रामानुजाचार्य, माध्वाचार्य और माहेब्बर-इन लोगों के मत में काल को स्वतन्त्र द्रव्य माना जाता है। चार्जाक, बौद्ध सांक्य और पातञ्जल के मत में काल को नहीं माना जाता। अद्वैत वेदान्तियों के मत में अविद्या में ही काल का अन्तर्भाव माना गया हैं। समवाय को केवल नैयायिक और वैशेषिक ही मानते हैं। इनसे भिन्न चार्वाक से लेकर अद्भैत वैदान्ती-पर्यन्त किसी दार्शनिक ने भी समवाय को पदार्थं नहीं माना है। रामानुजाचार्यं वैशेषिक सास्त्र में बताये गये गणों में बहत गणों का अन्यत्र अन्तर्भाव मानते हैं। जैसे--संख्या को संख्येय द्रव्य में ही अन्तर्भृत माना गया है, संख्येय के अतिरिक्त इनके मत में संख्या नाम का गुण नहीं माना जाता। और, संयोगाभाव से भिन्न कोई पृथक्तव भी नहीं माना जाता। विभाग भी संयोगनाश का ही नाम है। देश और काल के संयोग-विशेष का ही नाम परत्व और अपरत्व है, भिन्न कोई गुण नहीं। गुरुत्व-शक्ति विशेष रूप ही है, और द्रवत्व भी दबद्रवय-स्वरूप के अतिरिक्त कोई पृथक गुण नहीं है। स्नेह भी आश्रय का स्वरूप-विशेष ही है। सुल, दु:ख, इच्छा, होष, प्रयत्न, ये सब उपाधिविशेष से युक्त बुद्धि के ही नाम हैं।

ईश्वरनिष्ठ जो ज्ञानविशेष है, उसी को धर्म माना गया है। इसी प्रकार, संयोगविशेष को ही चल्नात्मक कर्म माना जाता है। और, अवयव-संस्थान-विशेष को ही 'सामान्य' कहा जाता है। नैयायिक, वैशेषिक और माध्य लोग भाव के अतिरिक्त अभाग को पदार्थ मानते हैं। मीमांसक, रामानुजाचार्य और अद्वैत वेदान्ती के मत में अभाव को अधिकरण-स्वरूप ही माना जाता है।

यहाँ तक मूलतत्त्व और उसके विकारभूत पदार्थों के विषय में विचार संक्षेप में किया गया। मूलतत्त्व के ज्ञान से मोक्ष होता है, यह पहले ही कह चुके हैं। अब विकार-ज्ञान से बन्ध होता है, और बन्ध क्या है? इस पर विचार किया जायगा। यहाँ बन्ध से संसार-बन्ध ही लिया जाता है।

#### बन्ध

संसार में आवालवृद्ध प्रत्येक प्राणी में सुक, दुःख बीर मोह का अनुभव सवा देवा जाता है। यहाँ कुक, दुःख और मोह क्या ? इस विषय में संक्य बीर पातञ्जल के मत में पदार्थ ही सुख-दुःख-मोह-स्वरूप है, ऐसा माना जाता है। सब पदार्थों में दुःख, सुख और मोह सदा वर्तमान रहते है। क्योंकि, सब पदार्थ निगुणणात्मक ही है। जब भोक्ता पुरुषों के मुभकमं का उदय होता है, उस समय गुभ कमं के संस्कार का भी प्रादुर्भाव होता है। उसी से पदार्थ में रहनेवाला जो सुख-रूप गुण है, वह दुःख और मोह को अभिमृत कर प्रादुर्भू त होता है। उसी प्रकार अगुभ कमों के उदय होने से दुःख-रूप जो पदार्थगत गुण है, वह सुख और मोह को परास्त कर प्रादुर्भू त होता है। गुभ, अशुभ इन दोनों कमों के उदय न होने से मोह-रूपी गुण प्रकट होता है। यही सुख-दुःख और मोहात्मक संसार 'वन्ध' माना गया है। व दान्तियों के यत में पदार्थों को सुख-दुःख-मोहात्मक नहीं माना गया है। इनका कहना है कि पदार्थ सुख-दुःख-मोह-रूप नहीं हैं; किन्तु सुख, दुःख और मोह तो मन की वृत्तिविशेष का ही नाम है। वही वृत्तिविशेष पूर्वीजित कर्मजन्य संस्कार से पदार्थों के ज्ञान से, सुख, और मोह-रूप में साविभू त और तिरोभूत होती रहती है। इससे यह सिद्ध होता है कि पदार्थ का ज्ञान ही सुख-दुःख आदि का प्रधान साधन है।

#### प्रामाण्यवाद

सुल, दुःख आदि का साधनीभूत जो ज्ञान है, वह दो प्रकार का होता है— पहला, प्रामाण्य; दूसरा, अप्रामाण्य। प्रामाण्य और अप्रामाण्य के विषय में प्रायः सव दर्शनकारों में मतभेद रहता है। यहाँ यही प्रश्न चठता है कि प्रमाण्य की उत्पत्ति स्वतः है, अथवा परतः? यहाँ नैयायिक, वैशेषिक और वौद्ध—इन लोगों के सत में प्रामाण्य की उत्पत्ति और ज्ञाप्ति स्वतः हैं, परतः नहीं। अप्रामाण्य की उत्पत्ति प्रायः सव दर्शनकारों ने परतः मानी है। केवल बौद्धों के मत में अप्रामाण्य की उत्पत्ति प्रायः सव दर्शनकारों ने परतः मानी है। केवल बौद्धों के मत में अप्रामाण्य की उत्पत्ति भी स्वतः मानी जाती है। और सांख्यों के मत में अप्रामाण्य की ज्ञाप्ति स्वतः होती है। जैनों का कहना है कि प्रामाण्य या अप्रामाण्य दोनों की उत्पत्ति परतः होती है। ज्ञाप्त अम्यस्त स्थल में स्वतः और अनम्यस्त स्थल में परतः होती है। इतना ही इनके मत में मेद है। अब यहाँ एक बात और जानने योग्य है कि बन्ध का साधनीभूत जो पदार्थ-ज्ञान है, वह चाहे प्रमाण हो या अप्रमाण, दोनों ही बन्ध के साधन में उपयोगी होते हैं। इसलिए, इसमें कोई भेद नहीं है; क्योंकि दोनों का फल बन्ध ही है। परन्तु, मोक्ष का साधनीभूत जो तत्त्व-ज्ञान है, वह प्रशाण होने पर ही मोक्ष का साधक होता है, अप्रमाण होने पर नहीं।

#### मोक्ष

मोक्ष का स्वरूप किसके मत में कैसा है, यह दिखाया जाता है। बार्वाकों के मत में स्वातन्त्र्य अववा मृत्यू को ही 'मोक्ष' कहते हैं । बौढ़ों में शून्यवादी माध्यमिकों के मत पे आत्मा का सर्वथा उच्छेद ही 'मोक्ष' माना जाता है । इनके अतिरिक्त योगाचार. सीत्रान्तिक और वैभाषिक के मत में निर्मल ज्ञान का जो उदय है, उसी को 'मोक्ष माना जाता है। जैनों का फहना है कि कम से सम्पादित जो देह-स्वरूप क्षावरण है. उसके अभाव में बात्मा का जो सतत ऊव्वंगमन है, वही 'मोक्ष' है । रामानुजाचार्य का मत है कि सर्वकत् त्व से भिन्न जी परमातमा के सर्वज्ञत्व जादि गुण हैं, उनकी प्राप्ति और भगवात्स्वरूप का यथार्थ अनुभव होना ही 'मोक्ष' है। इनका मत है कि मुक्तात्मा में अगवान् के सब गुण चले आते हैं, केंबल सबंकत्तुंत्व गुण नहीं आता । माट्याचार्य के मत में सर्वकर्तात्व, लक्ष्मीपतित्व और श्रीवत्स-प्राप्त-इन तीनों गुणों से रहित बु:ख से अभिधित पूर्ण सुख का नाम ही 'मोल' है। परम ऐश्वयं की प्राप्ति ही 'मोक्ष' है, ऐसा नकुलीय पायुपतों का मत है । धैयों के मत ने शिवत्व-प्राप्ति की 'मोक्ष' है । प्रत्यिभन्नावादियों के मत में प्रणीत्म का लाभ ही 'नोक्ष' है। रसेष्वरवादी पारद रस बादि से देह के स्थैटर्य को ही 'मोक्ष' मानते हैं। यही इनके सत में जीवनमूरिक है । अशेष गुणों का उच्छेद ही 'मोल' है, यह वैशेषिकों का मत है। नैयायिकों के मत में आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति को ही 'मोक्ष' माना जाता है। नैयायिकों में कुछ एकदेशियों का कहना है कि मुक्ति में बात्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति ही नहीं होती, किन्तु सुख की उपलब्धि भी होती है ! भी मांसकों के मस में स्थम की प्राप्ति ही 'मोक्ष' है। मुलाधारस्य चक ने वर्तमान जो परावाक नाम का बहा है, उसका साझातकार होना ही 'मोक्ष' है --यह पाणिनीयों का सिद्धान्त है। प्रकृति के उपरम, अर्थात शान्त होने पर पुरुष के अपने रूप में जो अवस्थान है, वहीं सांख्यों का 'मोक्ष' है। कृतकृत्य होने के कारण गुणत्रय, अर्थात् सत्त्व, रज और तम पृथ्वार्थ से शून्य हो जाता है, उस समय अपने कारण प्रकृति में लीन हो जाता है-वही प्रकृत्ति का लय 'मोक्ष' कहा जाता है । पातञ्जलों के मत में चिति-शक्ति का अपने स्वरूप में अवस्थान का ही नाम 'मोक्ष' है। अद्वैत वेदान्तियों के मत में मूल अज्ञान की निवृत्ति होने पर अपने स्वरूप का अधिगम, अर्थात् साक्षात्कार या प्राप्ति का ही नाम 'मोक्ष' है। यहाँ तक प्रमाण से लेकर मोक्ष-पर्यन्त प्रायः सब पदार्थी के स्वरूप का विवेचन मतभेद-प्रदर्शनपूर्वक संक्षेप में किया गया । अब दर्शन-भेद में बीज दिखाया जायगा ।

## दर्शन-भेद में बीज

'दर्शन' शब्द में जो दृश् धातु है, उसका धर्य ज्ञान-सामान्य होता है। दश्यते, अनुसन्धीयते पदार्थानां मूलतत्त्वमनेन इति दर्शनम्, अर्थात् पदार्थों के मूलतत्त्व का अनुसन्धान जिसके द्वारा किया जाय, वही दर्शन है। इस ब्युत्पत्ति से यह सिद्ध होता है कि संसार म जितने गड़ या चेतन पदार्थ उपलब्ध होते हैं, उनके मूलतस्य का साक्षारकार करने में जो जास्त्र उपयोगी होता है, उसी का नाम 'दर्शन' है। मूलतत्त्व का अनुसन्धान ही मोक्ष का परम साधन है, यह प्रायः सभी दर्शनकारों का अभिमत है। और मूजतत्त्व का अनुसन्धान केवल एक प्रमाण के द्वारा ही कर सकते हैं। प्रमाण एक नहीं, किन्तु प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द आदि के भेद से अनेक प्रकार के हैं। इस अवस्था में 'कारणभेदात् कार्यभेदः' अर्थात् कारण में भेद होने से कार्य भी भिन्न होता है-इस नियम के अनुसार प्रमाण में भेद होने के कारण दर्शनों में भी भेद होना स्वाभाविक हो जाता है। अब यहाँ यह सन्देह हो जाता है कि यद्यपि प्रभाणों में अनेक प्रकार के भेद हैं, तथापि दर्शनकारों का एक विशेष प्रकार के प्रमाण में ही पक्षपात नयों हो जाता है ? नयों कि, हमलोगों-जैसे साधारण वृद्धिवालों का किसी विशेष प्रमाण में पक्षपात होने पर भी निर्मल अन्तःकरणवाले सर्वज्ञ-तुल्य महात्माओं का किसी विशेष प्रमाण में कि यही प्रमाण तत्त्वान्वेषण में समर्थ हो सकता है, दूसरा नहीं-इस प्रकार का पक्षपात होना अनुचित प्रतीत होता है। और भी, नास्तिकों के अतिरिक्त जितने आस्तिक दर्शनकार हैं, प्रायः सब लोग मानते हैं कि मूलतत्त्व के शन्वेषण में एक श्रुति ही समर्थ है, दूसरा कोई नहीं। इस अवस्था में भी दर्शन-भेद निमं ल हो जाता है।

इस सन्देह का उत्तर प्रमाण-विचार के प्रसंग में प्रायः दिया जा चुका है, जैसे, किसी का श्रुति में विश्वास नहीं है, किसी का मन्द विश्वास है, किसी का समन्द । किसी का दृढ़ विश्वास है तो फिसी का उससे भी दृढ़तर । इस प्रकार, विश्वास के तारतम्य से प्रमाण-विशेष में पक्षपात होना स्वाभाविक हो जाता है। अतः, प्रमाण-विशेष में श्रद्धा होने के कारण ही कोई प्रत्यक्ष को ही मूलतत्त्व के अन्वेषण में समर्थ समझ सकते हैं, कोई अनुमान को ही । कोई मूल कारण के अन्वेषण में श्रुति को ही सर्वप्रधान समझते हैं । इस प्रकार, तत्त्वानुसन्धान के साधनीभूत तीन प्रमाण मुख्य हैं—अध्यक्ष, अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान और खब्द । इनके भेद से दार्शनिक भी तीन प्रकार के हो जाते हैं—कोई आध्यक्षिक (जो प्रत्यक्ष प्रमाण को ही मानता है), कोई आनुमानिक और कोई श्रीत ।

दर्शन के भेद होने में एक और भी कारण है कि जिस प्रकार आँखवालों में मी कोई दूरस्थ वस्तु को भी देख लेता है और कोई समीपस्थ वस्तु को ही देखता है, दूरस्थ को नहीं। कोई समीपस्थ को भी नहीं देखता, और अत्यन्त समीप हो जाने पर देखता है। इसी प्रकार, तक से भी कोई सूक्ष्म का कोई सूक्ष्मतर और कोई सूक्ष्मतम का भी ज्ञान कर लेता है। इसी प्रकार, किसी की बुद्धि श्रुति के वाच्य अर्थ को ही समझकर संतुष्ट हो जाती है, किसी की बुद्धि व्यंग्य अर्थ भी समझने के लिए चेट्टा करती है, और समझ भी जाती है,और किसी की बुद्धि निगूढ से भी निगूढअर्थ के समझने में झटिति प्रविष्ट हो जाती है और निगूढ अर्थ को समझ भी लेती है। इस प्रकार, बुद्धि के भेद से श्रुति के तात्यमं को समझने में भी मतिभेद होना सम्भव है। इस स्थितिमें, तत्व के खनुसन्दान के साधनीभूत प्रमाण के एक माननेवालों में भी बुद्ध-वैचित्र्य होने के करण उस प्रमाण से साध्य तस्य के अन्त्रेषण में, वैषभ्य, अर्थात् भेद हो जाना दुनियार हो जाता है। इसलिए, प्रमाण भेद होने के कारण भिन्न-भिन्न जो दर्शन हैं, उनमें पुन: प्रविष्ट होकर अन्वेषण करने से पूर्वज्ञात तस्य से विभिन्न तस्य भी भासित होने लगते हैं। इसलिए, अन्विष्यमाण तस्य के भेद होने से दर्शन का भेद होना दुनियार है।

इसलिए, श्रीत और तार्किक, जो दर्शनकार हैं, उनमें विभिन्न विचारकों की विभिन्न विचार सरणों के अनुसार पुन-पुन: विचार करने पर एक प्रमाण माननेवालों में भी अनेक प्रकार के विभिन्न दर्शन हो गये हैं। इस प्रकार, विचार सरणों के भेद दर्शनों के अनेक होने पर भी सब दर्शनकारों का एक जो उद्देश— 'आत्यिन्तिक दुःख निवृत्ति और आत्यिन्तिक सुख-प्राप्ति'—है, वह अक्षुण्ण ही रहता है। सब दर्शनकारों के समन्वायात्मक विचार से यह स्पष्ट प्रतीत हो जाता है कि केवल उद्देश्य ही सबका ऐकमत्य नहीं है, प्रत्युत उद्देश्य प्राप्ति का साधन जो मूलतत्त्व का ज्ञान है, उसके विषय में भी सब दर्शनकारों का अभिप्राय एक ही प्रतीत होता है।

इस प्रकार के भेद के नियमन में जगित्तयन्ता परमात्मा की अलौकिक और अनिवंचनीय इच्छा ही प्रतीत होती है। क्योंकि, जगत् में सब जन्तुओं की एकही प्रकार की प्रवृत्ति हो, तब तो जिस मार्ग में जन्तुओं की प्रवृत्ति होगी, उस मार्ग की पराकाष्ठा, 'चाहे वह अच्छा हो या वुरा', सब लोग कुछ काल में प्राप्ति कर सकते हैं। इस प्रकार, जगत् का सब व्यवसार लुग्त हो जाने से सब शून्य-सा हो जायगा। इस स्थिति में, जगत् का तत्त्व ही नष्ट हो जायगा; क्योंकि मार्ग-भेद ही जगत् की स्थिरता का सम्पादन करता है। नार्ग-भेद होने का कारण यह है कि जगत् में अनेक प्रकार के जन्तु होते हैं, और एकजातीय और एकदेशीय होने पर भी 'मिन्न-विह्ति लोकः' सिद्धान्त के अनुसार प्रत्येक जन्तु की प्रवृत्ति विभिन्न प्रकार की होती रहती है। इसलिए मिन्न-भिन्न रुवा की स्थार होने वाता है।

परमात्मा ने अपनी अचिन्त्य शक्ति के द्वारा सबसे पहले त्रिगुणात्मक प्रकृति की रचना की है। सत्व, रज और तम—इन तीन गुणों की साम्यावस्था का ही नाम प्रकृति है। और, वे तीनों गुण, प्रत्येकशः अनन्त प्रकार के होते हैं। उन अनन्त सत्त्वांशों में किसी सत्त्व-अंश का किसी रजोगुण के अंश के ताथ, और किसी सत्त्वांश का किसी तमोगुण के अंश के साथ संयोग होता है। इस प्रकार, क्रमशः पञ्चभूतों को उत्पन्न कर सकल चेतन-अचेतन पदार्थों को प्रकाशित किया है। उनमें करोड़ों से अधिक व्यक्तियों में भी दो के साथ सर्वांश में समता नहीं होती। एक बात और है कि प्रवाह-रूप से निरन्तर विद्यमान जो जगत् की अवस्थिति है, और उसके साधनीभूत जो मार्ग भेद हैं, उनमें केवल जन्तुओं का नाना प्रकार का होना ही एक कारण नहीं है। किन्तु एकजातीय होने पर भी प्रवृत्ति का भेद होना भी एक कारण होता है। और प्रवृत्ति भी जिस प्रकार वर्ण भेद, जाति भेद, आश्रय-भेद से अनेक प्रकार की होती है, उसी प्रकार वह ज्ञान के भेद से भी अनेक प्रकार की होती है।

यद्यपि ज्ञान के अद न होने पर भी विचित्र जगत् के व्यवहार का अभाव नहीं होता है; क्यों कि विचित्र प्रवृत्ति के कारणीभूत वर्ण-भेद, जाति-भेद आश्रय-भेद आदि अनेक कारण विद्यमान रहते हैं, फिर भी जगत् का व्यवहार अनेक प्रकार का और अनियत होने के कारण, उसमें विविध प्रकार के कारणों की अपेक्षा रहती है। इसलिए, उन कारणों में ज्ञान का भेद होना भी एक कारण परमात्मा को अभित्रत है, यह मानना होगा।

### तत्त्वान्वेषण का उपयोग

तत्त्व ज्ञान के भेद से भी प्रवृत्ति में भेद देखा जाता है। जिस तत्त्वज्ञानी को जैसा तत्त्व भाषित हुआ, उसने उसी प्रकार का दर्शन बनाया, यह प्रतीत होता है! तात्त्र्य यह है कि जगद्व चित्र्य के मूल कारण के अनुसन्धान में प्रवृत्त, अर्थात् लगे हुए महिंपयों के ज्ञान के अनुसार जितने और जिस प्रकार के तत्त्व भासित हुए, उतने ही और उसी प्रकार के तत्त्वों का निदर्शन उन दर्शनों में किया गया है। अर्थात्, जिसको जितना और जिस प्रकार का तत्त्व अपनी वृद्धि के अनुसार भासित हुआ, उसने उसी के अनुसार अपना दर्शन बनाया। इसिलए, तत्त्वभेद भी दर्शन-भेद का ज्ञापक होता है। इससे यह प्रतीत होता है कि प्रमाण का भेद, बृद्धि का भेद और विचार-सरणी का भेद दर्शन-भेद के मुख्य कारण होते हैं। अब यहाँ सन्देह होता है कि दर्शनकारों की प्रवृत्ति तत्त्वान्वेपण के लिए क्यों होती है।

इसका उत्तर यही हो सकता है कि मनुष्य, अपनी सद्गति के लिए मन, वचन और घरीर से यथाशक्ति प्रयत्न करता रहता है, यह स्वाभावसिंद और प्रसिद्ध भी है। सद्गति भी कम, अधिक, अच्छी, बुरी बादि भेद से अनेक प्रकार की है। और, उन सद्गतियों की जो पराकाष्ठा है, उसी को प्रत्येक दर्शनकार ने 'मोक्ष' माना है। मोक्ष का साधन सर्वतन्त्र से सिद्ध और लोक-प्रसिद्ध तत्त्वज्ञान ही है। 'तत्त्वज्ञानान्मोक्षः' सर्वसिद्धान्त है। इसलिए, तत्त्वान्वेषण के लिए ज्ञानियों की प्रवृत्ति स्वाभाविक हो जाती है।

### तत्त्वज्ञान से मोक्ष-साधन

अव तत्त्वज्ञान से मोक्ष का साधन किस प्रकार होता है, यह विचारणीय विषय है। इस विषय में यह भी जान लेना चाहिए कि मोक्ष वन्ध का प्रतिद्वन्दी है। चेतन के साथ अचेतन का जो सम्बन्ध है, वही बन्ध है। यद्यपि अचेतन वस्तुएँ भूत-भौतिक-शरीर आदि के भेद से अनन्त प्रकार की हैं, तथापि जीवात्मा के साथ जो शरीर का सम्बन्ध है, वही मुख्य बन्ध माना गया है। शरीर के अतिरिक्त और वस्तुओं के साथ जो जीवात्मा का सम्बन्ध है, वह शरीर के द्वारा ही है, स्वतन्त्र नहीं। इसलिए, जिस प्रकार हाथी के विक जाने पर अंकुश के मूल्य के लिए विवाद नहीं होता, उसी प्रकार जीवात्मा का शरीर के साथ सम्बन्ध छूट जाने पर, शरीर के द्वारा इतर बस्तु के साथ जो सम्बन्ध है, वह योंही नष्ट हो जाता है, उसके लिए पृथक् यत्न की कुछ अपेक्षा नहीं होती। इसलिए, चेतन जीवात्मा के साथ अचेतन शरीर का जो

सम्बन्ध है, वही बन्ध है, यह सिद्ध होता है। इसिछए, मोक्ष के अभिलाघी पुरुषों का कर्तं व्य हो जाता है कि वह जीवातमा का घरीर के साथ सम्बन्धरूपी जो बन्ध है, उसके नाश के लिए यत्न करता रहे। क्योंकि, जबतक बन्ध का नाश नहीं होता, तबतक मोक्ष होना असम्भव है। और, बन्ध का नाश तबतक नहीं हो सकता, जबतक यह यथार्थ ज्ञान नहीं हो कि बन्ध कब हुआ, किसने बन्ध किया और बन्ध का स्वरूप क्या है। क्योंकि, प्रतिद्वन्द्वी के यथार्थ ज्ञान होने के बाद ही उसका नाश करना सुलभ होता है। इस स्थित में सम्बन्ध कब हुआ, यह तो विचार करने की बात नहीं है; क्योंकि अगत्या सम्बन्ध को सभी दर्शनकारों ने अनादि स्वीकृत किया है। अनादि होने के कारण ही सम्बन्ध के सम्पादियता के विषय में भी विचार नहीं किया जा सकता।

केवल विचारना यही है कि अनादि अविच्छिन्न प्रवाह-रूप से आजतक वर्तमान जो यह वन्ध है, इसका रक्षक कीन है, इसमें भी यही रक्षक है, इस प्रकार विशेष ज्ञान न होने पर भी रक्षक कोई अवश्य है—यह वात प्राय: सब दर्शनकारों ने स्वीकार की है। इसीका ईश्वर आदि अनेक शब्दों से व्यवहार शासकारों ने किया है। जब, बन्ध का स्वरूप कैसा है, यह विचार आरम्भ होता है; तब तो चेतन और अचेतन दोनों के मूलतत्त्व का ज्ञान करना आवश्यक हो जाता है। क्योंकि, दोनों सम्बन्ध्यों के यथावत् यथार्थ ज्ञान हुए विना यह पदार्थ ऐसा है, इस प्रकार का निश्चय करना असम्भव हो जाता है। इस स्थित में सम्बन्ध जिस कारण से परिरक्षित हो, उसका यथार्थ ज्ञान होने के वाद हो उस सम्बन्ध के दूर करने का उपाय जान सकते हैं। इसके लिए दूसरा कोई उपाय नहीं है। इससे यह सिद्ध होता है कि मोक्ष-प्राप्त का उपाय होने के कारण मूलतत्त्व का अनुसन्धान करना परमावश्यक हो जाता है।

इस प्रकार, मूलतत्त्रों का अन्वेष्ण करने के बाद मुमुक्षुजनों के परम उपकारी दर्शनकारों ने चार न्यूह दिखाये हैं—(१) मोक्ष, (२) उसकी प्राप्ति का उपाय, (३) वन्ध और (४) उसका निमित्त । इनमें मोक्ष का स्वरूप पहले दिखाना आवश्यक है। कारण यह है कि ज्ञान के विना इन्छा नहीं हो सकती । सामान्य ज्ञान से उत्पन्न इन्छा बलवती होती है। विशेष ज्ञान से उत्पन्न इन्छा बलवती होती है। विशेष ज्ञान से उत्पन्न इन्छा बलवती होती है। विशेष ज्ञान से उत्पन्न होनेवाली वही इन्छा है, जो क्षण-भर भी विना प्रयत्न के नहीं रहने देती । मोक्ष-प्राप्त के लिए उसका उपाय भी अवश्य ज्ञातन्य है, इसलिए उसका भी प्रदर्शन आवश्यक है। इस प्रकार, मोक्ष का प्रतिद्वन्द्वी जो वन्ध है, उसका भी यथावत् ज्ञान करना बावश्यक है। क्योंकि, बन्ध के नाश के लिए उसका स्वरूप-ज्ञान उपयोगी होता है। इसी प्रकार, बन्ध के नाश के लिए बन्ध के निमित्त का भी ज्ञान होना आवश्यक है। क्योंकि, कारण के नाश से ही कार्य का नाश सुलभ होता है—'कारणनाशात् कार्यनाशः।'

अब एक आशङ्का और होती है कि जब एक महर्षि तत्त्वों का वर्णन कर ही चुके, तब पुनः दूसरों की प्रवृत्ति तत्त्वान्वेषण में क्यों हुई ? और, उससे उपकार ही क्या होता है ? प्रत्युत विभिन्न, तत्त्वों का वर्णन करने से बड़े-बड़े विद्वानों के चित्त में भी भ्रम हो जाना स्वाभाविक है।

इसका उत्तर यही होता है कि 'मुण्डे मुण्डे मितिमिन्ना' के अनुसार प्रत्येक व्यक्ति में बुद्धि-भेद होने के कारण दूसरे के ऊपर सहसा किसी का विश्वास नहीं होता, विक मानव-प्रकृति के अनुसार उससे भी अधिक सूक्ष्म तत्त्वों को प्रकाशित करना चाहता है। इसिछए, बुद्धि-भेद होने के कारण विभिन्न तत्त्वों के अनुसन्धान के लिए महासाओं की भी प्रवृत्ति अनिवायं है। दार्शनिकों में की मिति-भेद का मूल कारण किसी प्रमाणविश्रेष में उनका पक्षपात ही है। यह पहले भी लिखा जा चुका है। तात्पर्य यह है कि महिष्यों ने प्रमाण-विश्रेष के द्वारा ही तत्त्वों का अन्वेषण किया है।

प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द, ये ही तीन मुख्य प्रमाण माने जाते हैं। आव्यक्षिक, ताकिक और श्रीत-ये तीन प्रकार के तत्त्वदर्शी दार्शनिक हुए हैं। एक प्रत्यक्ष की ही प्रमाण माननेवाले आध्यक्षिक कहे जाते हैं। क्योंकि, अध्यक्ष प्रत्यक्ष का ही नामान्तर है। यद्यपि प्रत्यक्ष को सभी ने प्रमाण माना है, तथापि वे लोग आध्यक्षिक नहीं कहे जाते, कारण यही है की मूलतत्त्व के अन्वेषण में चार्वाक के अतिरिक्त और किसी ने भी प्रत्यक्ष को प्रमाण नहीं माना है। किन्तु, अनुमान या शब्द-प्रमाण से ही मूलतत्त्वों का अनुसन्धान किया है। इसीलिए, ताकिकों या श्रीतों को आध्यक्षिक नहीं कहा जाता। केवल चार्वाक ही, जो केवल प्रत्यक्ष प्रमाण से ही मुलतत्त्व का अन्वेशण करने की चेष्टा करते हैं, आध्यक्षिक कहे जाते हैं। जो तर्क की सहायता से मूल तत्त्व का अन्वेषण करते हैं, वे तार्किक कहे जाते हैं। तार्किक भी दो प्रकार के होते हैं—एक आस्तिक, दूसरा नास्तिक। इनमें नास्तिक लोग श्रुति का प्रमाण नहीं मानते । नास्तिकों में भी दो भेद हैं-एक ऐकान्तिक दूसरा अनैकान्तिक। एकान्त निश्चय को कहते हैं। तत्त्व को निश्चय करनेवाला ऐकान्तिक है। बुद्ध मुनि ने 'यह ऐसा ही है' इस प्रकार निश्चय कर आर्यसत्य-नामक चार तत्त्वों का उपवेश किया है। इसी कारण बौढ लोग 'ऐकान्तिक' कहे जाते हैं। 'सर्व शून्यं शून्यं, क्षणिकं क्षणिकं, दुःखं, दुःखं, स्वलक्षणम् स्वलक्षणम्'—ये ही चार प्रकार के 'आयं-सत्य' तस्य है। यहाँ आदर के लिए द्विष्टित की गई है। जैन लोग 'अनैकान्तिक' कहें जाते हैं। ये लोग अनुमान के द्वारा वस्तु-तत्त्व का अन्वेषण करते हुए भी वस्तु-तत्त्व की ययार्थता का निरुचय नहीं कर सके कि 'यह तत्त्व ऐसा ही है।' यदि कोई कहे कि 'सर्व' दु:खम्', तो इनका कहना है कि 'स्यात्', अर्थात् हो सकता है। यदि कोई कहता है कि 'सर्व' सुखम्', तो भी इनका यही उत्तर होता है कि 'स्यात्', हो सकता है। यहाँ 'स्यात्' शब्द अनेकान्त अर्थात् 'अनिश्चय' का द्योतक निपात है। इसी 'स्यात्' कहने के कारण जैन लोग 'स्याद्वादी' कहे जाते हैं।

श्रुति-प्रमाण के अविरोधी जो तार्किक हैं, वे आस्तिक कहे जाते हैं। केवल इनका श्रुति की अपेक्षा अनुमान में विशेष आदर रहता है। इसका कारण पहले ही बता चुके हैं। 'आस्तिक' शब्द की परिभाषा यही मानी जाती है कि 'अस्ति इति स्थिरा मिर्चिस्य स आस्तिकः,' अर्थात्, है, इस प्रकार की स्थिर घारणा जिसकी हो, वही

आस्तिक है। एक बात और ज्ञातब्य है कि जो आस्तिक तार्किक हैं, उनकी श्रद्धा श्रुति के विषय में मन्द हो रहती है। इनकी अपेक्षा भी माहे इवरों की श्रद्धा श्रुति के विषय में अत्यन्त मन्द होती है। ये लोग नास्तिकों की तरह ऐसा नहीं कहते कि श्रुति अप्रमाण है, बरन्तु उदासोन के जैसा अपने विरुद्ध श्रुति का अय गोण मानकर भी अपने अनुकूछ लगाने की 'चेंड्टा नहीं करते। दूसरे शब्दों में, अपने मत के विरुद्ध श्रुति का समन्ध्य हरने की चेंड्टा भी नहीं करते। इनकी अपेक्षा नैयायिकों और वंशियकों की श्रद्धा श्रुति के विषय में अधिक देखी जाती है। क्योंकि, जो श्रुति इनके मत के विरुद्ध प्रतीत होती है, उसको गोणायं मानकर अपने सिद्धान्त के अनुसार श्रुति के अर्थ करने में इनकी प्रवृत्ति देखी जाती है। श्रुति में मन्द श्रद्धावाले तार्किक सांख्य और पातक्जल हैं। ये लोग अनुमान से सिद्ध प्रकृति को श्रुति के अनुकूल सिद्ध करने के लिए 'अजामेकान्' इत्यादि श्रुति को अपने पक्ष के अनुसार योजित करते हैं। नैयायिक आदि की अपेक्षा श्रुति में इनकी अधिक श्रद्धा है।

ज्ञानकाण्ड और कर्मकाण्ड के भेद से श्रुति के द्वीवब्य के कारण श्रीत भी दो प्रकार के होते हैं। कर्मकाण्ड की अधिकता और ज्ञानकाण्ड की अल्पता के कारण श्रुति का मुख्य प्रतिपाद्य विषय कर्म ही है, ऐसा प्रतीत होता है। ज्ञानकाण्ड कर्मकाण्ड के बङ्ग होते के कारण कर्म का उपयोगी मात्र होता है। कर्मकाण्ड अङ्ग और ज्ञानकाण्ड अङ्गी, इस प्रकार की जी विपरीत कल्पना करते हैं, वह युक्त नहीं है। कारण यह है कि अङ्गी की अपेक्षा अङ्ग की अधिकता दोषावह होती है। इसलिए, यह सिद्ध होता है कि कर्मकाण्ड अधिक होने से अङ्गी और ज्ञानकाण्ड अल्प होने से अङ्ग है। इस प्रकार. ज्ञान की अपेक्षा कर्म को ही प्रधान माननेवाले श्रीत मामांसक कहे जाते हैं। इनसे भिन्न जो वेदान्ती श्रीत हैं, वे ज्ञान की अपेक्षा कर्मकाण्ड की प्रधाता को उचित नहीं समझते । क्योंकि, मनुष्यों की बुद्धि की सन्मार्ग में प्रवृत्त करना ही श्रुतियों का प्रधान ध्येय रहता है। कर्म में तो मनुष्य-मात्र की प्रवृत्ति नैसर्गिक ही है। ज्ञान में वृद्धि को हठात् प्रवृत्त करना कठिन ही नहीं, किन्तु असम्भव-सा है। इसलिए जब कर्म और उपासना के द्वारा चित्त की शुद्धि हो जाती है, तभी मनुष्य ज्ञान-मार्ग का अधिकारी होता है, अन्यथा नहीं। इसलिए, कर्मरूपी अङ्ग का ज्ञान की अपेक्षा अधिक विस्तार होने पर भी कुछ दोष नहीं होता । क्योंकि, फलमूख गौरव दोपावह नहीं होता है-'फलमूखगौरवस्यादोषत्वम्' यह सर्वेसिद्धान्त है।

वेदान्तियों में भी दो मत प्रचलित हैं—द्वातवाद और अद्वातवाद। माध्वाचायं और रामानुजाचायं द्वातवादों हैं। रामानुजाचायं यद्यपि चिदचिद्विशिष्ट परमात्मा को शरीर-शरीरी भाव से अद्वात मानते हैं, तथापि जीव और परमात्मा में तथा आत्मा और अनात्मा में भेद मानने के कारण द्वातवादी माने जाते हैं। माध्वाचायं तो स्पष्ट द्वातवादी हैं। शङ्कराचायं अद्वातवादी हैं, ये विवर्त्तवाद के आधार पर अद्वातवाद का व्यवस्थापन करते हैं। इसी प्रकार, पुष्टिमार्ग के प्रवर्त्तक वल्लभाचायं शुद्धाद्वात माने जाते हैं। मालूम होता हैं, विशिष्ट द्वात के प्रतिद्वन्द्वी भाव से 'शुद्धाद्वात' शब्द का प्रयोग किया गया है। पाणिनीय लोग तो विवर्त्तवाद मानते ही हैं, इससे इनके स्पष्ट अद्वातवादी

होने में सन्देह नहीं है। निम्बार्काचार्य द्वैत और अद्वैत दोनों स्वीकार करते हैं, इसलिए 'द्वैताद्वैतवादी' कहे जाते हैं। इस प्रकार, दार्कनिकों में तारतम्य दिखाकर भारतयर्ष में कितने दार्कनिक हुए, और उनका क्या सिद्धान्त है, इत्यादि वातों के ज्ञान के लिए संक्षेप में उनके परिचय दिये जाते हैं।

### भारतीय दर्शनकार

भारतवर्ष में दो प्रकार के दर्शनकार हुए हुं—एक नास्तिक; दूसरा बास्तिक। नास्तिकों में भी दो भेद हुं—एक बाध्यक्षिक; दूसरा तार्किक। आध्यक्षिक, जो केवल प्रत्यक्ष को ही प्रमाण मानते हैं, चार्याक हैं। तार्किक नास्तिकों में भी दो भेद हुँ—एक क्षणिकवादी, दूसरा स्थाद्वादी। क्षणिकवादी वौद्ध हैं ओर स्याद्वादी जैन। आस्तिक भी दो प्रकार के हुए हैं—एक निर्मुण आस्मवादी, दूसरा स्मुण आस्मवादी। समुणात्मवादी भी दो प्रकार के हुए हैं—एक तार्किक; दूसरा श्रौत। तार्किक भी दो प्रकार के हुँ—एक प्रच्छन्न तार्किक; दूसरा स्पष्ट तार्किक।

प्रच्छन्न ताकिक भी दो प्रकार के हैं—एक प्रच्छन्न है तवादी, दूसरा स्पष्ट है तवादी।
रामानुज-सम्प्रदाय के लोग प्रच्छन्न है तवादी हैं। विशिष्ट अहै तवादी जीव और ईश्वर में भेद मानते हैं। माष्य लोग स्पष्ट है तवादी हैं। वे किसी प्रकार भी अहै त नहीं मानते। स्पष्ट ताकिक भी दो प्रकार के हैं—एक भोग-साधन अह्ष्टवादी, दूसरा उत्पत्ति-साधन अह्ष्टवादी। भोग साधन अघ्टवादी भी दो प्रकार के हैं—एक विदेह मुक्तिवादी, दूसरा जीवन्मुक्तिवादी। विदेह मुक्तिवादी भी दो प्रकार के होते हैं—आत्मभेदवादी और आत्मैक्यवादी। आत्मभेदवादी भी दो प्रकार के हैं—कर्म-निरपेक्ष ईश्वरवादी और कर्म सापेक्ष ईश्वरवादी। कर्म-निरपेक्ष ईश्वरवादी नक्लीश पाश्चपत हैं, और कर्म-सापेक्ष ईश्वरवादी शैं प्रत्यभिज्ञादर्शी आत्मैक्यवादी हैं। रसेश्वर जीवन्मुक्तिवादी हैं। उत्पत्तिसाधन अह्ष्टवादी भी दो प्रकार के हैं—एक शब्द को प्रमाण माननेवाले, दूसरे शब्द-प्रमाण को नहीं माननेवाले। शब्द-प्रमाण को नहीं माननेवाले नैयायिक हैं।

श्रीत भी दो प्रकार के होते हैं—एक वाक्यार्थवादी, दूसरे पदार्थवादी। वाक्यार्थवादी मीमांसक और पदार्थवादी वैयाकरण हैं। निर्गुणात्मवादी भी दो प्रकार के हैं—एक तार्किक, दूसरा श्रीत। तार्किक भी दो प्रकार के हैं—निरीक्वर और सेक्वर। सांस्य निरीक्वरवादी और पातञ्जल सेक्वरवादी हैं। शाष्ट्र अद्वैतवादी हैं इस प्रकार, सन्नह दर्शनकारों का, जिनमें सोलह दर्शनकारों के मत का विवेचन 'सर्वदर्शन' में सायण माधवाचार्य में भली भाँति किया गया है, संग्रह संक्षेप में किया गया। इसके वाद कीन दर्शन किया वर्शन की अपेक्षा अम्यहित है, यह दिखाया जायगा।

# दशंन-तारतम्य-विचार

इस विषय में पहुछे यह बात जान लेनी चाहिए कि विवाद-स्थल में, जिस दर्शन में सूक्ष्म-से-सूक्ष्म तत्त्व का, जितनी ही अधिक सूक्ष्मेक्षिका बुद्धि से अनुसन्धान किया गया है, वही दर्शन उत्कृष्ट अर्थीत् अर्म्याहत माना जाता है। पूर्व में नास्तिक और आस्तिक-मेद से दो प्रकार के दर्शन बता चुके हैं। नास्तिकों की अपेक्षा आस्तिक-दर्शन को सब लोग अम्यिह्त मानते हैं। इसका कारण आगे बताया जायगा। पहुले नास्तिकों का तारतम्य बताया जाता है।

नास्तिकों में सबसे स्थूल विचारवाले आब्यक्षिक, अर्थात् चार्याक माने जाते हैं। कारण यह है कि समस्त सांसारिक ब्यवहार का निर्वाहक जो अनुमान है, उसको भी ये लोग प्रमाण नहीं मानते। प्रत्यक्ष से अनुभूयमान जो पृथियी, जल, तेज और वायु—ये चार तत्त्व हैं, इन्हों को ये लोग मूलतत्त्व मानते हैं। जल-सूर्य-मरीचि में प्रत्यक्ष दृश्यमान जो रज के कण हैं, वही इनके मत में परमाणु माने जाते हैं। वह अणुस्व की पराकाष्ठा है। इनके मत में प्रत्यक्ष विषय से मिन्न कोई तत्त्व ही नहीं है। इसलिए, सब दर्शनों की अपेक्षा चार्याक-दर्शन निम्न कोटि का माना जाता है। यहाँ तक कि ब्रह्मसूत्रकार व्यासदेव ने खण्डनीय मानकर भी इनके मत का उल्लेख नहीं किया। इसीलिए, सब दर्शनकार इनको हेय दृष्टि से देखते हैं। चार्याकों की अपेक्षा बौद्ध दर्शन अम्यहित माना जाता है। क्योंकि, ये लोग भूतों को मूलतत्त्व न मानकर चार भूतों के परमाणु को ही मूलतत्त्व मानते हैं।

एक बात और है कि बौद्ध लोग जल-सूर्य की मरीचि में रहनेबाले रख के कर्जों को ही परमाणु नहीं मानते, जैसा कि चार्वाकों ने माना है, किन्तु उन रजकणों के सूक्ष्म अवयंथों को हो ये लोग परमाणु मानते हैं। क्योंकि, मरीचिस्य जो रज के कण हैं, वे प्रत्यक्ष दृश्यमान होने से संघात-रूप होते हैं, और संघात सावयव ही होता है और जो सावयव होता है, वह परमाणु नहीं हो सकता, इसलिए उनके निरवयव जो अवयव हैं, वे ही परमाणु शब्द के वाच्य हो सकते हैं। सूर्यमरी चिस्थ रज के कणों को अपनी सूक्ष्मेक्षिका से अनुमान द्वारा सावयव अनुसन्धान करने के कारण ही ये लोग चार्वाकों की अपेक्षा अम्यहित माने जाते हैं। ये लोग आकाश को तत्त्वान्तर नहीं मानते। इनका कहना है कि पृथिवी आदि का अभाव-रूप ही आकाश है, भाव-रूप तत्त्वान्तर नहीं है। बौद्धों में भी चार भेद हैं— माध्यमिक, योगाचार, सीत्रान्तिक और वैभाषिक—इनमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ माना जाता है। क्योंकि, सर्वसाधारण के अनुभवाद्ध जो आम्यन्तर और बाह्य पदार्थ हैं, माघ्यमिक लोग शून्य मानकर उनका अपलाप करते हैं, 'सर्व शून्यं शून्यम्', इनका परम सिद्धान्त है। इनकी अपेक्षा योगाचार का मत श्रेष्ठ माना गया है। क्योंकि, बाह्य-घट-पटादि पदार्थों का अपलाप करने पर भी उनके आम्यन्तर अर्थांको ये छोग मानते हैं। इनका यह सिद्धान्त है कि आम्यन्तर जो ज्ञान है, वही बाह्य घट-पटादि के आकार में भासित होता है। इनकी अपेक्षा भी सौत्रान्तिकों का दर्शन श्रेष्ठ माना बाता है; क्योंकि ये लोग बाह्य घटादि अर्थ को भी वस्तुतः स्वीकार करते हैं, किन्तु, इनका भी कहना है कि बाह्य वस्तु का प्रत्यक्ष नहीं होता, किन्तु अनुप्रान से सिद्ध होने के कारण बाह्य वस्तु अनुमेय ही होती है। इसलिए, वैभाषिकों का मत इनकी अपेक्षा अर्म्याहत माना जाता है। क्योंकि, वैभाषिक लोग बाह्य अर्थ का भी प्रत्यक्ष मानते हैं। बाह्य घट, पट आदि अर्थ प्रत्यक्ष हैं-यह आबालवृद्ध सकल जनों का

प्रसिद्ध अनुभव है। इसलिए, बाह्य अर्थ को अप्रत्यक्ष मानना, अथवा असत्य मानना या अनुमेय मानना अथवा आम्यन्तरार्थ असत्य मानना, यह यह सब प्रतीति के विरूद्ध होने के कारण परमार्थतः उपेक्ष्य हैं। क्योंकि, कल्पना प्रतीति का अनुसरण करती है, प्रतीति कल्पना का अनुसरण नहीं करती।

इन चार प्रकार के बौद्धों की अपेक्षा जैनों का मत अम्यहित माना जाता है। जैन लोग अपनी सूक्ष्मेक्षिका से आकाश को भी तत्वान्तर मानते हैं। बौद्धों की तरह वे आकाश को अभाव-स्वरूप नहीं मानते। बौद्धों की अपेक्षा जैनों में एक विशेषता और भी है कि इन लोगों ने मूलभूत परमाणु एक स्वरूप ही है, इस प्रकार तकं-बल से अनुसन्धान कर निश्चय किया है। बौद्धों की तरह पृथिवी आदि के भेद से ये चार प्रकार के मूलतत्त्व नहीं मानते। पृथिवी आदि भेद तो पृथिवी से घट आदि की तरह वाद में होता है। इनके मत में किसी वस्तु के सम्बन्ध में, यह ऐसा ही है, इस प्रकार का निश्चय नहीं कर सकते। इनके मत में सब कुछ अनेकान्त अर्थात्, अनिश्चित ही है। इसिलिए ये लोग अनैकान्तिक या स्याद्धादी कहे जाते हैं। इस प्रकार, चर्वांक से जैन-पर्यन्त छह दर्शनों का संक्षेप से तारतम्य दिखाकर आस्तिक दर्शनकारों का भी तारतम्य दिखायां जाता है।

इसके पहछ 'ब्रास्तिक' और 'नास्तिक' शब्दों का वाच्य अर्थ क्या है, इसके ऊपर भी विचार करना अत्यावश्यक प्रतीत होता है। 'अस्ति इति मतिर्यस्य स आरितकः' और 'नास्ति इति मतियस्य स नास्तिकः', इस व्युत्पत्ति से यही अर्थ प्रतीत होता है कि 'अस्ति'— अर्थात् है, इस प्रकार जिसकी मति है, वह आस्तिक और 'नास्तिक' नहीं है, इस प्रकार की जिसकी मति है, वह नास्तिक कहा जाता है। दूसरे शब्दों में यही नास्तिक और आस्तिक शब्दों का वाच्य अर्थ है। परन्तु ऐसा अर्थ करने पर भी सन्देह बना ही रहता है कि 'अस्ति' का कर्ता कौन है ? अस्ति नास्ति दिष्टं मतिः'—इस सूत्र में, जिससे आस्तिकः, नास्तिकः, दैष्टिकः, इन प्रयोगों की सिद्धि होती है, निर्दिष्ट मित को ही यदि कर्ता मान लें, तब तो यह अर्थ होगा कि मित है जिसकी, वह आस्तिक और मित नहीं है जिसकी, वह वह नास्तिक। इस स्थिति में चौर आदि भी आस्तिक फहाने छगेंगे। केवल पाषाण आदि अचेतन ही नास्तिक होंगे, जिनकी मित नहीं है। इसी दोष छा धारण करने के लिए पतञ्जलि ने महाभाष्य में कहा है - 'इति लोपोऽत्र द्रब्टब्यः', अर्थात् सूत्र में 'इति' शब्द भी है, जिसका लोप हुआ है। इस, 'इति' शब्द के स्मरण से यह अर्थ होता है कि अस्ति, है, इति, इस प्रकार की मित बुद्धि है जिसकी, वह आस्तिक और इसके विपरीत नास्तिक। इसने पर भी सन्देष्ट रह जाता है कि अस्ति का कर्त्ता कौन है ? यदि लोकिक दश्यमान घट. पर आदि पदार्थों को ही 'अस्ति' का कर्ता मान लें, तब तो सब लोग ही आस्तिक हो बायेंगे, नास्तिक कोई नहीं होगा; क्योंकि, छौकिक पदार्थों का अस्तित्व सभी कोई मानते हैं। इसिछए, अस्ति का कर्ता लौकिक पदार्थ कभी नहीं हो सकता. बल्क परलोक या पारलीकिक पदार्थ ही अस्ति का कत्ती हो सकता है। इसी अभिप्राय से उपयुंबत सूत्र के भाष्य की व्याख्या में भैयट ने स्पष्ट लिखा है—'परलोककत्तृ' डा सत्ताऽत्र ज्ञेया'—अर्थात् इस अस्ति का कत्ती परलोक ही हो सकता है, दूसरा नहीं।

इससे यही सिद्ध होता है कि परलोक है, इस प्रकार की मित हो जिसकी, वह है आस्तिक और परलोक नहीं है, इस प्रकार जिसकी मित हो, वह है नास्तिक। इस प्रकार अर्थ करने से परलोक नहीं माननेवाले चार्वाक आदि छह दर्शनकार नास्तिक कहे जाते हैं और इनके अतिरिक्त सब दर्शनकार, परलोक की सत्ता मानते हैं, जो आस्तिक कहे जाते हैं। तात्पर्य यह है कि भूत और भौतिक जितने प्रतीयमान पदार्थ हैं, उनके अस्तित्व में तो किसी का भी विवाद नहीं है। इसलिए, उसको यदि अस्ति का कत्ती मानते हैं, तब तो 'नास्तिक' शब्द का कोई भी विषय नहीं रह जायगा। वयों कि, मौतिक पढार्थों को नहीं माननेवाला कोई भी चार्वाक आदि में नहीं है। इसलिए दृश्यमान पदार्थों से सिन्न अब्हर्यमान परलोक ही अस्ति का कर्त्ता सम्भावित है।

अथवा 'अस्ति, नास्ति' इत्यादि सूत्र में अस्ति का कर्त्ता भी अस्ति ही हो सकता है। अर्थात्, सूत्र में अस्ति पद की आवृत्ति से अस्ति; अर्थात् त्रिकालाबाध्य सत् पदार्थ, अस्ति, अर्थात् है, ऐसी मति हो जिसकी, वह है आस्तिक। इसके विपरीत है नास्तिक।

चिकालाबाध्य, अर्थात् जिसका तीनों काल में बाघ न हो, ऐसे सत् पद के अर्थ में 'अस्ति' अध्यय प्रसिद्ध है। 'अस्ति क्षीरा गौः' इस उदाहरण में अस्ति का विद्यमान ही अर्थ होता है। इसके अतिरिक्त 'अस्ति सिचोऽपृक्ते' इस पाणिनि-सूत्र में भी अलुप्य-मानार्थंक अस्ति का प्रयोग किया गया है। श्रुति-स्मृति-लोक-व्यवहार से भी यही प्रतीत होता है कि परलोक, ईववर, बैद का प्रामाण्य माननेवाले ही आस्तिक कहे जाते हैं, और नहीं माननेवाले नास्तिक। अब पूर्व प्रतिज्ञात आस्तिकों में तारतम्य दिखाया जाता है।

# आस्तिक-दर्शन

बास्तिकों के दो भेद पहले ही बताये जा चुके हैं—एक श्रीत दूसरा तार्किक। जो मूळतत्त्व के अनुसन्धान में श्रुति को ही प्रधान साधन मानते हैं, वे श्रीत कहे जाते हैं। जो दार्शनिक तर्कोपस्त्रत अनुमान को ही मूळतत्त्व के अन्वेषण में प्रधान साधन मानते हैं, वे तार्किक कहे जाते हैं। तार्किकों की अपेक्षा श्रीत दर्शनकार अम्यहित माने जाते हैं, बौर तार्किक निम्न कोटि के। इसका कारण यही है कि श्रित्यूक्षमं मूलतत्त्व के विषय में, यह ऐसा हो है, इस प्रकार का निश्चय केवळ तर्क की सहायता से कोई नहीं कर सकता है। क्योंकि, तर्कों उप्रतिष्ठः', तर्के की प्रतिष्ठा नहीं है। कारण यह है कि मनुष्य-वृद्धि के अनुसार हो तर्क हुआ करता है। बुद्धि में तारतम्य हौने के कारण एक तर्के दूसरे तर्क से कट जाता है। श्रुति में यह बात नहीं है। अपीष्ठवेय या ईश्वर-प्रणीत श्रुति में मनुष्योचित दोष की सम्भावना ही नहीं है। विशेषतः अदृष्ट पदार्थों के विषय में श्रुति ही मार्ग-प्रदिशका होती है। तर्क से सत्य मूलतत्त्व का ही अनुसन्धान होगा, यह निश्चय नहीं किया जा सकता। एक बात और भी कह सकते हैं कि मनुष्य की बुद्धि की सीमा होती है, और जिसकी सीमा नहीं है, उस

निस्सीम आत्मतत्त्व या ईववर-तत्त्व के ज्ञान कराने में अनुमान किसी प्रकार भी सफल नहीं हो सकता, जबतक श्रुति का प्रकाश नहीं मिलता।

आस्तिक दर्शनकारों में यद्यपि कोई भी श्रुति को अप्रमाण नहीं मानता, पर तो भी कोई श्रुति को मुख्य और तर्क को गीण मानता है, और कोई तर्क को ही मूख्य और श्रुति को गीण मानता है। जिसकी जिसमें विशेष श्रद्धा है, वह उसी को प्रधान मानता है, इतर को गोण। रामानुजाचायं और माध्वाचायं श्रुति को पूर्ण प्रमाण मानते हैं, परन्तु कहीं अनुमान को भी अधिक प्रश्रय देते हैं। रामानुजा-चायं का यह सिद्धान्त प्रतीत होता है कि श्रुति से सिद्ध जो अर्थ है, वह अनुमान से भी अवस्य सिद्ध होता है। इन्होंने कहीं पर भी श्रुति की अवहेलना नहीं की है। 'सर्वदर्शन-संग्रह' के टीकाकार विद्वतप्रकाण्ड अम्यङ्कर जी ने अपनी भूमिका में प्रच्छन्न तार्किक कहकर रामानुजाचार की जो अबहेलना की है, वह उसी प्रकार है, जिस प्रकार प्रच्छन्न बौद्ध कहकर शंकराचार्य की अवहेलना की गई है। वास्तव में, रामानुजाचार्य उसी प्रकार मान्य और अर्म्याहत हैं, जिस प्रकार शंकराचार्य । इसलिए, सब दर्शनों की अपेक्षा जिस प्रकार शाब्हुर दर्शन अम्यहित और मूर्धन्य माना जाता है, उसी प्रकार रामानूज-दर्शन भी मुधंन्य और अर्म्याहत है, इसमें कोई सन्देह नहीं। दो-एक विषयों में शाङ्कर दर्शन और रामानुज-दर्शन में गहरा मतभेद पाया जाता है। इसी के कारण दोनों के अनुयायियों ने परस्पर कीचड़ उछालने का प्रयतन किया है। वास्तव में यह उचित नहीं है। उचित तो यह था कि दोनों मिलकर परस्पर सामञ्जस्य स्थापित करते।

प्रकृत में, आस्तिक दर्शनों में श्रुति को खप्रमाण किसी ने भी नहीं माना है, यह पहले भी बताया जा चुका है। तो भी मूलतत्त्व के अन्वेषण में किसी ने श्रुति के ही आधार पर अनुसन्धान किया है, और किसी ने श्रुति की सहायता से अनुमान के द्वारा । और, किसी ने श्रुति की सहायता ने लेकर भी केवल अनुमान के द्वारा ही मूलतत्त्व का अनुसन्धान किया है। इस प्रकार, माहेण्वर दर्शनकारों ने अनुमान के बल पर ही मूलतत्त्व का अन्वेषण किया है। माहेश्वरों में भी चार भेद पाये जाते हैं— श्रुव, नाकुलीश पाशुपत, प्रत्यिभज्ञावादी और रसेण्वरवादी। इन लोगों में प्रायः बहुत ऐक्स्मत्य है, और भेद बहुत कम। रसेश्वरवादी जीवन्सुवित में बहुत अभिनिविष्ट हैं। प्रत्यिभज्ञावादी जीव और ईश्वर में भेद नहीं मानते। अर्थात्, दोनों को एक ही मानते हैं। नकुलीश पाशुपत, जगत् की सृष्टि में ईश्वर को कर्म-सापेक्ष नहीं मानते। क्योंकि, कर्म-सापेक्ष मानने पर ईश्वर की स्वतन्त्रता ही नष्ट हो जाती है। परन्तु, कर्म-सापेक्ष मानने से ईश्वर में वैषम्य, नेष्ण्य खादि दोष हो जाते हैं, इसलिए कर्म-सापेक्ष का मानना आवश्यक हो जाता है।

इन चार प्रकार के माहेश्वरों में तत्त्वों के विषय में प्रायः ऐकमत्य रहता है। केवल इनमें नकुलीश पाशुपत ईश्वर की कमें-निरपेक्ष मानते हैं। अर्थात्, सृष्टि में परमात्मा स्वतन्त्र है, वह कमें की अपेक्षा नहीं रखता, वह इनकी मान्यता है। इनके अतिरिक्त और लोग ऐसा नहीं मानते। प्रत्यभिज्ञावादी से भिन्न माहेश्वरानुयायी जीव और ईष्वर में भेद मानते हैं। इन लोगों में तारतम्य नहीं के वरावर है। इनके बितिरक ज्याय, वैशेषिक, सांस्य और पातञ्जल हैं, वे यद्यपि तार्किक ही हैं, तथापि माहेष्वरों की अपेक्षा इनकी श्रुति में विशेष श्रद्धा रहती है। इसलिए, माहेष्वरों की अपेक्षा ये अम्यहित माने जाते हैं।

वैशेषिक-दशंन की अपेक्षा न्याय-दर्शन को ही लोग अभ्यहित मानते हैं। क्योंकि, वैशेषिक लोग घट्य को प्रभाण नहीं मानते। इनका कहना है कि श्रुति का प्रमाण्य तो अष्टुमान से ही सिद्ध किया जाता है। इसलिए, अनुमान में ही श्रुति गताणे है। केवल अनुमान का साधनीभूत जो अर्थ है, उसी को श्रुति उपस्थापित करती है। इसलिए, शब्द इनके मत में स्वतन्त्र प्रमाण नहीं माना जाता। नैयायिकों के दर्शन में शब्द को भी स्वतन्त्र प्रमाणान्तर माना गया है। वैशेषिकों की अपेक्षा श्रुति में अधिक श्रुता रखने के कारण ही न्याय-दर्शन को अभ्यहित माना गया है। उक्त चार माहेदवरों से न्याय, वैशेषिक, सांस्य और योग-दर्शन अम्यहित माना जाता है। इसका कारण तो वता ही चुके हैं। अब न्याय-वैशेषिक की अपेक्षा सांस्य-योग को अम्यहित माना जाता है, इसका कारण क्या है, यह विचार करना है। नैयायिक और वैशेषिक ने अनुमान के वल से जगत् का मूल कारण परमाणु को स्थिर किया है, परन्तु परमाणु का भी कोई कारण है, यह वात इनके अनुमान में नहीं आई। सांस्य और पातञ्जल ने अनुमान से ही परमाणु के भी कारण, त्रिगुणात्मक प्रकृति, को खोज निकाला। यहाँ तक नैयायिकों और वैशेषिकों की पहुँच नहीं हो पाई थी। इसीलिए, सांस्य-पातञ्जल की अपेक्षा इनका दर्शन निम्नकोटि का माना जाता है।

सांख्य और पातञ्जल परमाणु को भी अतित्य मानते हैं और अनुमान के ही बल से उन्होंने त्रिगुणात्मक प्रकृति को जगत् का मूल कारण स्थिर किया है। इसके अतिरिक्त ये लोग आत्मा को ज्ञान-स्वरूप मानते हैं। नैयायिक और वैशेषिक आत्मा को जड़ ही मानते हैं। यह पहले भी बताया गया है। इन्हों सब कारणों से सांस्य और पातञ्जल-दर्शन को नैयायिक और वैशेषिक-दर्शन की अपेक्षा श्रेष्ठ माना जाता है। पाणिनीय और जैमिनि-दर्शन विशुद्ध श्रीत-दर्शन हैं, इसलिए उनकी अपेक्षा इनको अदर्याहत माना जाता है। नैयायिकों की अपेक्षा तत्त्व के अनुसन्धान में भी ये लोग आगे बढ़े हैं। क्योंकि, आकाश से भी परे आकाश के कारणीभूत सन्दर्शन हा इन लोगों ने अनुसन्धान किया है।

पृथ्वी, अप्, तेज और वायु के जो परमाणु हैं, उनमें क्रमशः पूर्व-पूर्व के प्रति उत्तरोत्तर परमाणुओं के कारणत्व का पाणिनीयों और जैमिनियों ने स्वीकार किया है। नैयायिक लोग तक के वल से तत्त्व का अनुसन्धान करते हुए भी परमाणु के कारण का अनुसन्धान नहीं कर सके, प्रत्युत परमाणु को नित्य ही मानते हैं। इनमें भी जैमिनियों की अपेक्षा पाणिनीय अर्म्याहित माने जाते हैं। कारण यह है कि जैमिनियों का उपजीव्य व्याकरण ही है। क्योंकि, व्याकरण से सिद्ध प्रकृति-प्रत्यय के विभाग का अवलम्बन कर जैमिनीय केवल वाक्यार्थ का ही विचार करते हैं। और भी, व्याकरण की पविवता के विषय में इन्होंने अपना विचार स्पष्ट अभिव्यक्त किया है—

पृथिवी पर सबसे पवित्र जल हैं, जल से भी पवित्र मन्त्र है और ऋग्, यजु, साम इन त्रिवेदी मन्त्रों से भी पवित्र व्याकरण है। यथा—

> 'सायः पवितं परमं पृथिव्यामपां पवितं परमञ्च मन्ताः। तेपाञ्च सामर्थेजुवां पवितं महर्षयो व्याकरणं निराहुः॥'

बाक्यपदीय में भत्तृ हिर ने भी व्याकरण को ब्रह्म-प्राप्ति का साधन बताया है--- 'तद्व्या-करणमागम्य परं ब्रह्माधिगम्यते।'

सौक्यशास्त्र की भी अपेक्षा ब्याकरण-दर्शन अर्म्याहित है। इसका कारण यही है कि सांक्य लोग अचेतन प्रकृति को ही मूल-कारण मानते हैं और व्याकरण-दर्शन शब्द-ब्रह्म को, जिसको स्फोट ब्रह्म भी कहते हैं, मूल-कारण मानता है। यह शब्द-ब्रह्म चेतन और कूटस्थ नित्य है, इसी का विवर्त्त अखिल प्रयञ्च है। यह शब्द-ब्रह्म प्रकृति से भी परे अनादि और अनन्त है। यही शब्द-ब्रह्म; जिसको स्फोट कहते हैं, शक्ति-प्रधान होने से वाङ्मय जगत् का बीर शब्य (शक्त)-प्रधान होने से अर्थमय जगत् का विवर्त्तीपादान होता है। पत्तुं हिर ने वाक्यपदीय में स्पष्ट लिखा है—-

'अनादिनिधनं बहा शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥'

यहाँ शब्द को चेतन कहने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि शब्द चेतन है। शङ्कराचार्य का विवर्त्तवाद भी इनका अभिमत है। वास्तव में शाङ्कर दश्नंन और व्याकरण-दश्नंन दोनों समकक्ष हैं। इनमें तारतम्य नहीं है। सर्वेदर्शन-संग्रह की भूमिका में एण्डितप्रवर अभ्यङ्करजी ने सांस्य-दर्शन से व्याकरण-दर्शन को निम्न कोटि का वताया है, यह सर्वेधा अनुचित और स्फोट-तत्त्व के अनभिन्नत्व का पारिचायक है।

देखना चाहिए। एक बात प्रायः निर्विवाद-सी है कि आत्ममीमांसा के विषय में शाङ्कर दर्शन, जो विवर्त्तवाद को मानता है, सब दर्शनों का मूर्धन्य श्रीत दर्शन है। इस स्थिति में चार्वाक से लेकर अन्य सब दर्शनों में, जो दर्शन शाङ्कर दर्शन के जितने शत्यासम्भ अर्थात् नजदीक है, वह जतना ही अभ्यहित माना जाता है। शंकराचार्य का मुख्य सिखान्त विवर्त्तवाद है। विवर्त्तवाद आत्मा के स्वरूप को देह से भिन्न, अक्षणिक, कूटस्थ, नित्य, निर्विकार, बोधस्वरूप, अवाङ्मनसगोचर, ईश्वर, ब्रह्मादि पदवाच्य, कर्त्तृंत्व-भोक्तृश्वादि-रहित, असङ्ग और निविशेष मानता है। इस स्थिति में, शाङ्कर दर्शन के सबसे नजदीक व्याकरण-दर्शन ही आता है। इसका कारण यही है कि शङ्कराचार्य का मुख्य सिद्धान्त विवर्त्तवाद है। व्याकरण-दर्शन से भिन्न कोई भी दर्शन विवर्त्तवाद का समर्थन नहीं करता है। आतम के कूटस्थ नित्यत्व आदि के विषय में भी यही बात है। सांख्य-दर्शन ने तो विवर्त्तवाद के प्रतिकृष्ण परिणामवाद को ही माना है। इसके अतिरिक्त शाङ्कर मत के विरुद्ध आत्मा में परस्पर भेद भी माना है। इसलिए भी, सांख्य-दर्शन को, शाङ्कर दर्शन के सिद्धान्त के समीप होने से, व्याकरण-दर्शन की अपेक्षा को श्रेक्ट बताया गया है, वह मी सर्वेषा अनुचित है। बिक्क, यह कहने में भी अपेक्षा को श्रेक्ट बताया गया है, वह मी सर्वेषा अनुचित है। बिक्क, यह कहने में भी

कोई आपत्ति नहीं दीख पड़ती कि शङ्कराचामें का जो विवत्तंबाद मुख्य सिद्धान्त है, उसका उपजीव्य व्याकरण-दर्शन ही है।

इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि बाक्कर दर्शन का व्याकरण-दर्शन के साथ जितना सामञ्जस्य है उतना और किसी के साथ नहीं । परन्तु, आत्मामीमांसा के विषय में शाक्कर दर्शन सबसे बाजी भार ले जाता है, जब कि व्याकरण-दर्शन का मुख्य उद्देश्य पदार्थ-मीमांसा ही है ।

शास्त्रकारों का उद्देश्य

प्रायः सब शासकारों का उदेश्य साक्षात् या परम्परया अह त बहा के बोध कराने में ही सफल होता है। क्योंकि, शासकार लोग साधारण जन की तरह आन्त नहीं होते। स्वभावतः लोगों की उन्मार्ग में प्रवृत्ति होती रहती है, उसके वारण के लिए ही शास्त्र की रचना में उनकी प्रवृत्ति होती है। यह समान उद्देश्य सब शास्त्रकारों का है। वादरायण और जैमिनि प्रभृति सूत्रकारों और राष्ट्रराचार्य, शावरस्वामी आदि भाष्यकारों की भी शास्त्र-रचना में इसी उद्देश्य से प्रवृत्ति हुई है।

अद्वैत-मत में कर्म की अपेक्षा

कोई-कोई सन्देह करते हैं कि शक्कराचार्य नास्तिकों की तरह कमें के विरोधी हैं, परन्तु उनका यह कहना उचित नहीं प्रतीत होता है; क्यों कि चित्त-शुद्धि के लिए वे कमें को अवश्य कर्त्तव्य मानते हैं। इनके कहने का तात्पय यही होता है कि चित्त की शुद्धि निष्काम कमें से ही होती है, सकाम कमें से नहीं। कारण यह है कि सकाम कमें से चित्त में राग ही पैदा होता है। और राग एक प्रकार का मल ही है। इसलिए सकाम कमें से चित्त निर्मल कभी नहीं हो सकता। इसलिए निष्काम कमें ही, चित्तशुद्धि के लिए आवश्यक है। यदि यह कहें कि निष्काम कमें की कर्त्तव्यता वो वे स्वीकार करते है, तो निष्कमंवादी क्यों कहे जाते? इसका उत्तर यही हो सकता है कि कमें का त्याग करना चाहिए, इस बुद्धि से कोई भी कमें का त्याग नहीं करता, विन्तु निद्रावस्था में स्वभाव से ही कमें का त्याग हो जाता है। वहाँ किसी का भी यह सङ्कल्प नहीं होता कि मैं कमें का त्याग करता हूँ और, वह कमें-त्याग के लिए कोई अयत्न भी नहीं करता है।

किन्तु, कर्म का बीज जो देहाभिमान है, उसका अभाव हो जाने पर स्वभाव से ही उस समय कर्म का त्याग हो जाता है। उस समय मनुष्य कर्म को नहीं छोड़ता, किन्तु कर्म ही मनुष्य को छोड़ देता है, इसीका नाम नैष्कम्यावस्था है। इस अवस्था की प्राप्ति के लिए निष्काम कर्म की अवश्यकर्त्तत्यता का विधान आचार्यों ने किया है। जिस प्रकार काँटे से काँटा निकाला जाता है—'कण्टकं कण्टकेन विशोधयेत्'; इसी प्रकार निष्काम कर्म के द्वारा ही देहाभिमान को हटाया जा सकता है, जियसे नैष्कम्यावस्था की प्राप्ति सम्भव है। इस अवस्था की प्राप्ति-पर्यन्त निष्काम कर्म की परम आवश्यकता होने के कारण ही भगवान् श्रीकृष्ण ने अर्जुन को कर्म में ही प्रवृत्त कराया है। एक बात और भी ध्यान में रखना चाहिए कि केवल निष्काम

कर्मं से ही मनुष्य-जीवन की कृतार्थता नहीं होती, किन्तु आत्मज्ञान में ही हतार्थता है। इसलिए भगवान ने गीता में कहा है—

'सर्वं कर्माखिलं पार्थ ! ज्ञाने परिसमाप्यते।'

हे अर्जुं न ! समस्त कर्म ज्ञान में ही समाप्त होते हैं। तात्पयं यही है कि समस्त कर्तं व्य कर्मों का फल आत्मा का ज्ञान ही होता है। जब निष्काम कर्म से चित्त की शुद्ध होती है, उस समय अधिकार-प्राप्ति के बाद आत्मज्ञान की ओर मनुष्यों की प्रवृत्ति स्वयम् आगे बढ़ने लगती है। इसी उद्देश्य से भगवान् ने गीता में कहा है—'उपदेक्यिति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वर्काशनः।' अर्थात्, चित्त-शुद्धि के बाद आत्मज्ञान का अधिकार प्राप्त होने पर इसी जन्म में या जन्मान्तर में में स्वयम् या अन्य कोई भी गुरू तुझे आत्म-ज्ञान का उपदेश करेगा ही। यद्यपि भगवान् जानते थे कि बिना आत्म-ज्ञान की कृतार्थता नहीं होती, तथापि अर्जुं न को निष्काम कर्म में प्रवृत्त कराया ही। इसी प्रकार, श्रास्कारों ने भी उन सब विभिन्न तत्त्वों का इसी प्रकार से प्रतिपादन किया है कि तत्त्वों का ज्ञान हो जाने पर आत्मज्ञान के अधिकार की प्राप्ति हो जायगी। परन्तु, विभिन्न तत्त्वों के ज्ञान से कृतार्थता हो जायगी, यह आचार्यों का अभिप्राय नहीं है। मनुष्यों की उन्मागं में जो नैसर्गिक प्रवृत्ति होती रहती है, उसको रोकने के लिए ही विभिन्न लोक-बृद्धि के अनुसार जो कर्तं व्य उनके विशुद्ध ह्वय में भासित हुए, उन्हीं के अनुसार अपने-अपने शास्रों की रचना आचार्यों ने की है।

जिस प्रकार, अनेक रोगों से ग्रस्त किसी रोगी को देखकर चतुर चिकित्सक यही सोचता है कि ये है ये सब रोग अवश्य निवारणीय हैं, पर एक ही अवध से सक्ष रोग नहीं छूट सकते, और अनेक औषधों का एक काल में प्रयोग भी नहीं हो सकता। कारण, उससे अनिष्ट को सम्भावना है। इसलिए, किसी एक प्रधान रोग के निवारण के लिए ही यत्न करना चाहिए। यह सोचकर अवश्यनिवारणीय किसी प्रधान रोग के लिए ही औषध देता है और अन्य रोगों के निवारण में वह खदासीन रहता है, इसीसे यह नहीं समझना चाहिए कि और अन्य रोगों के निवारण में वैद्य का तात्पर्य नहीं है। किन्तु, प्रधान रोग के निवारण करने पर औरों का उपचार किया जायगा यही उसका अभिप्राय रहता है। अतएव, सब रोगों के निवारण में श्री वैद्य का तात्पर्य समझा जाता है।

इस प्रकार, प्रकृत में भी, सब शास्त्रकारों का यह तात्पयं अद्वितीय परमात्म-तत्त्व के प्रतिपादन में ही समझा जाता है। श्रीमधुसूदनसरस्वती ने अपने 'प्रस्थानभेद' में स्पष्ट लिखा है—

'सर्वेषां मुनीनां विवर्त्तावद एवं पर्यंबसानेनाद्वितीये परमेश्वर एव तात्पर्यंस् । निह ते मुनयो म्नान्ताः । सवज्ञंत्वात्ते वाम् । किन्तु बिहाँबषयप्रवणानामापाततःपुरुषार्ये प्रवेशो न सम्मवति, इति तेषां नास्तिक्यवारणाय तैः प्रस्थानभेदाः प्रदर्शिताः

तात्पर्यं यह है कि सब भुनियों का विवत्तं बाद में ही अन्तिम निर्णय है इसलिए अद्वितीय परमात्म- तत्व के प्रतिपादन में ही उनका तात्पर्यं समझना चाहिए । वे मुनी लोग आन्त नहीं थे। क्योंकि, वे सर्वेज्ञ थे। किन्तु, बाह्य विषयों में नैसर्गिक प्रवृत्ति के कारण मनुष्यों का मन सहसा परम पृष्ठवार्थ में प्रवेश नहीं कर सकता, अतएव उनके नास्तिक्य-वारण के लिए शास्त्रकारों ने प्रस्थान-भेद को दिखलाया है। उन शास्त्रकारों के तात्पर्य को नहीं समझने के कारण ही, वेदविषद्ध अर्थ में ही उनका तात्पर्य समझकर, उसी को उपादेय मानकर वे बनेक विभिन्न मार्गों का अनुसरण करते हैं। यह सर्वसिद्धान्त सिद्ध है कि वेदान्त ही सब शास्त्रों में मूर्धन्य है और सब उसी का अपञ्च है। श्रीसरस्वती ने ही कहा है----

वेदान्तशास्त्रमेव सर्वेषां शास्त्राणां मूर्वन्यम्, शास्त्रान्तरं सर्वमस्यैव शेषभूतम् ।'

# सूत्रकार का श्रोतत्व

वेदान्त-शास्त्र के मूर्धन्य होने में यही कारण है कि ब्रह्मसूत्र के प्रणेता बादरायण परम श्रीताग्रणी थे। मूल कारण के अनुसन्धान में श्रति के अतिरिक्त और किसी प्रमाण की अपेक्षा नहीं करते थे। वह समझते ये कि तर्क की प्रतिष्ठा नहीं है। तकं मनुष्य-वृद्धि के अधीन है, और मनुष्य-वृद्धि सीमित है, इसलिए अत्यन्त अदृष्ट निस्तीम ब्रह्म-तत्त्व का अनुसन्धान करने के लिए बिना धुति की सहायता के वह कभी समर्थं नहीं हो सकता। इसलिए, 'श्रुतेस्तु शब्दम्लत्वात् ' इस सूत्र की रचना बादरायण ने की है। इस सूत्र के बनाने में इनका यही अभिप्राय सुचित होता है कि बास्तविक तत्त्व-ज्ञान के लिए श्रुति-प्रमाण पर ही ये निभंर हैं। सूत्र का अर्थ यह होता है कि जगत् के मूलतत्त्व का ज्ञान एक श्रुति-प्रमाण से ही साध्य है। इससे यह सिद्ध होता है कि जगत्कारण के स्वरूप-ज्ञान के लिए श्रुति का निणंय ही सवंमान्य होना चाहिए। इसका तात्पर्य यह होता है कि श्रुतिप्रतिपादित मूलत्व का स्वरूप यदि लौकिक युक्ति से विरुद्ध हो, तो भी उत्तको श्रद्धेय मानना चाहिए। ऐसे स्थलों में युक्ति या तर्क की उपेक्षा ही आवश्यक है। इसी में श्रीतों का श्रीतस्व है। शब्दुराचार्य, रामानुजाचार्य और पूर्णप्रज्ञाचार्य-- इन तीनों प्रधानाचार्यों के मत से भी सूत्र का यही भाव निकलता है। इन तं नों में भेव इतना ही है कि शङ्कराचार्य बढ़ैत और द्वैत-प्रतिपादक श्रुतियों का समन्वय विवत्तंवाद मानकर करते हैं। और, रामानुजाचार्यं शरीर-शरीरी-भाव मानकर विशिष्ट अर्डंत में श्रुति का ताल्पयं बताते हैं। इसी प्रकार पूर्णप्रशाचार्य हैत में और निस्वाकीचार्य हैताहैत में श्रुति का समन्वय करते हैं।

परन्तु, शङ्कराचार्यं के विवर्त्तवाद में श्रुतियों का सामञ्जस्य जिस प्रकार सुगमता से होता है, उस प्रकार और दार्शनिकों के मत में नहीं होता । कोई तो श्रुति को गौण मानते हैं, और कोई खींच-तानकर अपने पक्ष में अर्थ-लगाने की चेव्टा करते हैं। परन्तु, शङ्कराचार्यं ने वृद्धिमान् तार्किकों का भी श्रुति में विश्वास दृढ़ कराने के लिए, विरोध का परिहास किस प्रकार होगा, यह आक्षेप कर विवर्त्तवाद में सब विरोधों का परिहार सफलतापूर्वंक किया है। लोक में भी रज्जु, सर्प आदि विवर्त्त-स्थल में वास्तव में सर्प नहीं रहता और भय वास्तव में होता है। इस प्रकार, परस्पर दोनों अर्थ, सर्पाभाव और भय, का सामञ्जस्य रहता ही है। सायणाचार्यं ने सर्वदर्शन-संग्रह में

स्पष्ट लिखा है कि 'न दि श्वितिविप्रतिपन्नेऽर्थे वैदिकानां बुद्धिः खिद्यते, अपि तु तपपादेनमार्गमेव विचारणन्ति।' अर्थात्, श्वृतिप्रतिपादित अर्थ के युक्ति-विरुद्ध होने से वैदिकों की
बुद्धि खिन्न नहीं होती, किन्तु वह उसके उपपादन-मार्ग का ही विचार करती है। इस
दिशा में शङ्कराचार्य का श्रीतत्व पराकान्य को पहुँचा-सा प्रतीत होता है। विवर्त्तवाद के
बङ्गीकार करने पर, प्रतीयमान को भेद है, वह अविद्या-कित्पत सिद्ध हो जाता है।
अविद्या-कित्पत होने से ही भेद को दाविद्यक भी कहते हैं। इस स्थिति में 'एकमेवाद्वितीयं
ब्रह्म' यह छान्दोग्य श्रुति, विना सङ्कोच के सुगमता से उपपन्न हो जाती है। इस वात को
सायणाचार्य ने सर्वदर्शन-संग्रह में लिखा है— 'तस्मादाविद्यको भेदः श्रुतावद्वितीयत्वोपपादनाय अभिद्यीयते, न तु व्यसनितया', अर्थात् ब्रह्म की श्रुति-प्रतिपादित अद्वितीयत्व की
उपपत्ति के लिए ही भेद को 'आविद्यक' माना गया है, कुछ व्यसनिता के कारण नहीं।

विवर्त्तवाद के स्वीकार करने से निविशेष ब्रह्मवाद, नैध्यकम्यंवाद, जगिन्मथ्यात्ववाद, केवल ज्ञान से मोक्ष, मोक्ष में सुख-दुःख-राहित्य, ब्रह्म का ज्ञान-स्वरूपत्व, ज्ञान का एकत्व और नित्यत्व, अविद्योपहित ब्रह्म का कारणत्व, ईश्वर-जीव में अनाधिक भेद और मायावाद इत्यादि वाद जो शाङ्कर दर्शन में प्रसिद्ध हैं, ये सभी सरलता से उपपन्न हो जाते हैं, और श्रुति का स्वारसिक जो अर्थ है, वह भी सरलता से उपपन्न हो जाता है। निष्कर्ष यह है कि श्रुति के अर्थ को सरलता से उपपन्न होने के लिए ही शङ्कराचार्य ने उक्त वादों को स्वीकार किया है। तात्पर्य यह है कि श्रुति के श्रवण-मात्र से स्पष्ट प्रतीयमान जो अर्थ हैं, उनकी सङ्गति, विवर्त्त आदि वादों के स्वीकार करने में ही हो सकती है। अन्यथा श्रुति को गोणार्थ मानना आवश्यक हो जायगा। अतएव, सूत्रकार श्रीतों में अग्रगण्य हैं, यह वात सिद्ध हो जाती है।

# भाष्यकार की प्रवृत्ति

यह बता चुके हैं कि सूत्रकार भगवान् वादरायण श्रीतों में अग्रणी हैं। इनके सूत्रों के व्याख्यान में प्रवृत्त जो भाष्यकार हैं, उनको चाहिए कि सूत्रों की व्याख्या ऐसी करें कि सूत्रकार के श्रीतत्व में वाधा न आवे। अर्थात्, उनके श्रीताग्रणी होने में व्याचात न हो। जितने श्रीत दर्शनकार हैं, वे सभी, श्रुति के श्रवण-मात्र से प्रतीयमान जो स्वारिसक अर्थ है, उसकी उपेक्षा नहीं करते। वित्क, उसके समर्थन के लिए ही प्रयत्न करते हैं। सामान्य अर्थ भी जो श्रुति से अभिहित होता है, उसकी भी उपेक्षा श्रीत लोग नहीं करते, और स्वारिसक अर्थ के विषय में तो कहना ही क्या है। यदि व्यञ्जना-वृत्ति से लब्ध जो ब्यंग्य अर्थ है, उसका श्रुत्यन्तर से विरोध न हो, तो उस विषय में भी उनकी वही विचार-धारा रहती है। यदि श्रुत्यन्तर से विरोध हो, तो दुवंक श्रुति का दूसरे अर्थ में तात्पर्य समझा जाता है।

# श्रुतियों का बलाबल-विचार

कीन श्रुति दुवंल है, और कीन प्रवल, इस विषय में विचार किया जाता है। श्रुति के पाँच प्रकार के अर्थ होते हैं—व्यंग्य, लक्ष्य, वाच्य, प्राथमिक और स्वारसिक। इन पाँचों में उत्तरोत्तर अर्थ की बोधिका जो श्रुति है, वह प्रवल समझी जाती है। और,

या नागेष अंदावयो

पूर्वार्थवोधिका जो श्रुति है, वह दुवंल समझी जाती है। इनमें व्यंग्य, लक्ष्य और वाच्य तो प्रांसेख ही हैं। प्राथिमक और स्वारिसक, ये दोनों दाक्यविशेष ही हैं।

जो अर्थ बाक्य-श्रवण-मात्र से ही बुद्धि पर आरूढ हो जाय, वही प्राविमिक है। और जो अर्थ प्रकृति-प्रत्यय के विशेषालीचनपूर्वक उसी वाक्य के श्रवण-समय में प्रतीयमान हो, वह स्वारिसक कहा जाता है। इसी प्रावस्य-दोवंस्य-माय का अनुसरण कर उपक्रम, परामधं और उपसंहार के अनुरोध से सूत्रकार भगवान् वादरायण ने समन्वयाध्याय में श्रुतियों का समन्वय दिखाया है। अब सूत्र के ब्याख्यान में प्रवृत्त भाष्यकार और वृत्तिकार का भी यही कर्तव्य हो जाता है कि इस तस्य की उपेक्षा न करें।

अर्थात्, श्रुति के प्रावल्य-दीर्वल्य-भाव के अनुसार और उपक्रम बादि के अनुरोव से ही सूत्रों का भाष्य वृत्ति करना भाष्यकार या वृत्तिकार का परम कर्तव्य हो जाता है।

इन उपयु कत वातों के ऊपर व्यान देकर यदि सब भाष्यों की देखा जाय, तो यह निविवाद सिद्ध हो जाता है कि शाङ्कर दर्शन सब दर्शनों में मूर्धन्य है। एक बात और है कि सूत्रधार ने सब श्रुतियों का समन्वय नहीं किया है, किन्तु किसी-किसी श्रति का अनुसन्धान कर इसी प्रकार समन्वय करना चाहिए। इसी समन्वय-मार्ग के अनुसार वादग्रस्त विषयों में उन विषयों का प्रतिपादन करनेवाली श्रृतियों का एकत्र संकलन करना चाहिए। इसके बाद उन श्रुतियों की एकवाक्यता से प्रवापर-संदर्भ के अनुसार ही विवादग्रस्त विषयों का निर्णय करना चाहिए। इससे भिन्न प्रकार के निर्णय करने में वास्तविकता का अभाव ही रहता है। इसिलए, वादग्रस्त कुछ विशेष विषयों में कुछ श्रुतियों का दिग्दर्शन कराना आयश्यक है, अतएव, मोक्षावस्था को प्रतिपादित करनेवाली कुछ श्रु तियों का संग्रह किया जाता है-

'यस्मिन् सर्वाणि भूतानि आत्मैवाभूद्विजानतः। तल्ल को बोहः कः श्रोकः एकत्वमनुपत्रयतः । ( ईशो० ७; वृ० आ० १।५।७ ) 'विख्या विन्दतेऽन्तम्'। (केन० १२) 'निचाय्य तन्मृत्युमुखात् प्रमुच्यते (का० ३।१४) 'यस्तु विज्ञानवान् भवति समनस्कः सदा ग्रुचिः । 'स तु तत्पदमाप्नोति यस्माद्भूयो न जायते ॥' ( कठ० ३।३८ ) 'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताद्गेव भवति । एवं मुनेविंजानत आत्मा अवित गौतम।।' (कठ० ४।१५) 'यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मत्त्यों अमृतो भवति वत ब्रह्म समस्तुते ॥ (कठ० ६।१४ वृ० अ० ४।४।७) 'स विशत्यात्मनात्मानं य एवं वेद ।' ( मां० १२ ) 'तथा विद्वान् नामरूपाव्विमुक्तः परात्परं पुरुषमूपैति दिव्यम् ।' ( मृ ० ३।२।८ ) 'तया बिहान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं पुरुपमुपैति ।' मुं० २।१।३ ) 'भिद्यते हृदयग्रन्थिश्छद्यन्ते सर्वसंशयाः। क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥' ( मुं ० २।२।८ ) 'ब्रह्मवेद ब्रह्में व भवति।' ( मुं० ३।२।९ )

'यो वेदनिहितं गुहायां परमेव्योमन्। सोडरन्ते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता । ते० २।१।१) 'तरित शोकमात्मवित्।' ( छां० ७।१।३ ) 'अशरीरं वावसन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशतः ।' ( छां० ८।१२।१ ) 'अभयं वे ब्रह्म भवति य एवं घेद ।' (ब्र० ४।४।२५ ) 'ब्रह्मीब सन् ब्रह्मापेति ।' (ब्० ४।४।६ 'यवत्यस्य सर्वमात्मवाभूत् तत्केन कं पश्येत्।' ( बृ० २।४।४ ) 'अभयं वं जनकं प्राप्तोऽसि' ( वृ० ४।२।४ ) 'तमेवं ज्ञात्वा मृत्यूपाशांशिछनत्ति ।' ( श्वे ० ४।१५ ) 'जत्वा वेवं मुच्यते सर्वपार्जः।' ( १वे० २।१४ ) 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति ।' ( श्वे० ३।८ ) 'यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तवभवत् । स ईदं सर्व भवति ।' (द्० ११।४।१०) 'ततक्षरं वेदयते यस्तु स सर्वज्ञः सर्वमेवाविवेश ।' ( प्र० ४।११ ) 'ज्ञाननिर्मयनाभ्यादात् पाशां वहित पण्डितः ।' (कं० ११) 'तब्ब्रह्माहमिति ज्ञात्वा सर्वबन्धैः विमुख्यते ।' (कै० १७) 'परमेव ब्रह्म भवित य एवं वेद।' (नृ० ५) 'य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति।' भ० ना० १।११) 'तमेवं विद्वानमृत इह भवति।' (नृ० पू० १।६) 'ज्ञात्वा तं मृत्युमत्येति ।' (कै० ९ ) 'छिन्नपाशस्तथा जीवः संसार तरते सदा ।' (क्षु० १२) 'छित्वा तन्तुं न बध्यते ।' ( क्षु० २४ )

### चार अर्थ

मोक्षावस्था का प्रतिपादन करनेवाली ये ही प्रधान श्रुतियाँ हैं, इनसे भिन्न बहुत-सी श्रुतियाँ और भी है जो मोक्षावस्था का प्रतिपादन करती हैं। परन्तु, विस्तार-भय से सबका संग्रह नहीं किया गया।

इन उपयुंक्त और इनसे भिन्न जो मोक्षाबस्था की प्रतिपादक श्रुतियाँ हैं, उनके ऊपर व्यान देकर समालोचना करने से चार प्रकार के अयं प्रतीत होते हैं— (१) आत्मविज्ञान, (२) पाश्विमोक, (३) आत्मस्वरूप-सम्पत्ति, (४) शोकादिराहिस्य। ये चारों अयं सब श्रुतियों में निर्दिष्ट नहीं है, फिर भी यथासम्भव किसीका किसीमें विभिन्न शब्दों के द्वारा किसी प्रकार चार अथों का निर्देश पाया ही जाता है। इन चारों के स्वरूप का निर्णय सबकी एकवाक्यता से करना चाहिए। इनमें पहले आत्मविज्ञान की मीमांसा करनी चाहिए।

उपयुंक्त श्रुतियों में किसी में विद्वान्, किसी में विद्, किसी में वेद और किसी में ज्ञात्वा, इत्यादि उपसगं-रहित विद् धातु और ज्ञा धातु का प्रयोग खाता है। इससे इनका, अर्थ सामान्य ज्ञान ही प्रतीत होता है और विजानतः, विज्ञाय और विज्ञानवान् इत्यादि वि-उपसर्गंविशिष्ट ज्ञा घातु से ज्ञान में कुछ विशेषता प्रतीत होती है। बहु विशेषता किस प्रकार की है, इस जिज्ञासा में दृष्ट, अनुपश्यतः इत्यादि श्रुति में उक्त पर्वो से साथ एकवानयता करने से प्रत्यक्ष-दर्शन, अर्थात् साक्षात्कार ही अर्थ गृहीत होता है। 'प्रत्यबुष्यत' इस श्रुति में उक्त प्रतिबोध शब्द से भी यही साक्षात्कार अर्थ प्रतीत होता है।

### आत्मसाक्षात्कार-विवेचन

श्रुति में उक्त साक्षात्कार का विषय आत्मा ही होता है। यद्यपि श्रुति में उक्त ज्ञान का विषय विभिन्न प्रतीत होता है, तथापि उन सबका तास्पर्य एक ही आत्मा में श्रुति और अनुभव से सिद्ध है। जैसे 'आत्मवित्'-इस श्रुति में वेदन अर्थात् ज्ञान का विषय आत्मा अपने शब्द से ही निर्दिष्ट है। 'यस्निन् सर्वाणि भूतानि आत्मैवाभू-दिबानतः'-विज्ञान से समस्त भूतवर्ग आत्मा ही हो जाता है, यह बताया गया है और यही भूतों की आत्मस्वरूप-सम्पत्ति है। अर्थात्; विज्ञान से सब भूत आत्मस्वरूप ही हो जाता है, इस अवस्था में इतर रूप से भूतों का भान ही नहीं हो सकता है। यही आत्मस्वरूप-सम्पत्ति, वेदन का विषय आत्मा ही है, इस बात की श्रुति लक्षित करती है। 'आत्मैवाभूत्' यहाँ 'एव' शब्द से आत्मा से भिन्न वस्तु में वेदन, अर्थात् ज्ञानविषयता का निषेध भी करती है। क्योंकि, स्वरूप-सम्पत्ति वेदन के अनुरूप ही होती है। अर्थात्, जिस वस्तु का संवेदन अर्थात् साक्षारकार होगा, उसी स्वरूप से वह भासित होगा। इसी श्रुति के अनुरोध से 'एकत्वमनुषयतः' इस श्रुति में दर्शन का विषय जो एकत्व बताया गया है, वह भी आत्मैकत्व का ही बोधक है, और यही मान्य भी है। ब्रह्म शब्द और आत्म शब्द पर्यायवाची हैं, इसलिए 'ब्रह्मविद्' इस श्रुति में वेदनविषयक जिस ब्रह्म का निर्शेश है, वह भी आत्मा से भिन्न दूसरा कोई नहीं है। 'तस्मिन दृष्टे परावरे' इस श्रुति में दर्शन का विषय जिस परावर की वताया गया है, उसका भी अर्थ 'आत्मैवाभृत्' इस श्रुति के अनुरोध से आत्मा ही हो सकता है, दूसरा नहीं। आत्मविचार में और भी यह श्रुति आती है-

'दिव्ये ब्रह्मपुरे ह्योष व्योम्न्यात्मा सम्प्रतिष्ठितः । मनोमयः प्राणशरीरनेता, प्रति-ष्ठितोऽन्ये हृदयं सन्निधाय । तहिज्ञानेन परिपश्यन्ति धोराः ज्ञानरूपमृतं यहिभाति ।'

-मृ० उ० शशा

इस श्रुति में 'परिपश्यन्ति' किया का कमं अर्थात् दर्शन किया का विषय पूर्व वाक्य में प्रयुक्त बात्मा ही होता है; क्यों कि तत् शब्द से उसी का परामर्श हो सकता है। इसिलए—'तिश्मन् दृष्टे पारवरे'—वाक्य में परावर शब्द से भी आत्मा का ही ग्रहण सिद्ध होता है। एक बात और भी विचारणीय है कि उस श्रुति में ब्रह्म या आत्मा के लिए 'बानन्दरूपम् अमृतम्' इस विशेषण के देने से और 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' इस श्रुति में आनन्द और ब्रह्म के साथ समानाधिकरण-निर्देश से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि ब्रह्म और आनन्द में भेद नहीं है। इसिलए, 'बान्ददं ब्रह्मणो विद्वान्' इस श्रुति में वेदन अर्थात् ज्ञान का विषय जो आनन्द कहा गया है, वह ब्रह्म-रूप ही आनन्द है।

क्योंकि, ब्रह्म से अतिरिक्त तो कोई आनन्द है ही नहीं। यदि यह कहें कि ब्रह्म से किय यदि कोई आनन्द नहीं है, तो 'ब्रह्मणः' में पण्ठी विभक्ति किस प्रकार होगी? क्योंकि भेद में हो पण्ठी विभक्ति होती है, बभेद में नहीं। तो इसका उत्तर यह होता है कि 'ब्रह्मणः बानन्दम्' यहाँ औपचारिक पण्ठी है, जिस प्रकार—'राहोः किरः'—यहाँ अपचारिक पण्ठी मानी गई है। केवल लोक में, अमुकस्य बानन्दः इस प्रकार का सप्रतियोगिक आनन्द का ही प्रयोग देखा जाता है, इसलिए 'ब्रह्मणः' यह बण्ठी-निर्देश कर दिया। बास्तव में तो ब्रह्म और आनन्द में कुछ भी भेद नहीं है। 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' इत्यादि अनेक श्रुतियों में आनन्द और ब्रह्म के साथ समानाधिकरण से निर्देश मिलता है। 'आनन्दरूपममृतम्'—इस मुण्डक श्रुति में तो विशेषकर रूप शब्द से ब्रह्म को आनन्द-स्वरूप बताया है।

एक बात और है कि आनन्द और ब्रह्म में भेद माननेवाले जो है तवादी है, उनके मत में भी—'आनन्द ब्रह्मणो विद्वान् न बिभेति कुतश्चन'—इस श्रुति में आनन्द को औपचारिक मानना आवश्यक हो जाता है। क्योंकि, ब्रह्मानन्दविषयक ज्ञान परोक्ष नहीं होता; क्योंकि परोक्ष ब्रह्मानन्द के ज्ञान से भय की निवृत्ति नहीं होती। शब्दजन्य ब्रह्मविषयक परोक्ष-ज्ञान तो हमलोगों को है ही, परन्तु भय की निवृत्ति नहीं। इसलिए, ब्रह्मविषयक वेदन, अर्थात् ज्ञान अपरोक्ष ही मानना चाहिए। अपरोक्ष का ही अर्थ साक्षात्कार या प्रयक्ष होता है। इस अवस्था में ब्रह्म का आनन्द हमलोगों को नहीं हो सकता, कारण यह है कि दूसरे का आनन्द दूसरा नहीं अनुभव कर सकता। इस हालत में ब्रह्मानन्द के सद्धा आनन्द में लक्षणा है तवादियों को मानना ही पड़ेगा।

एक धात और है कि आनन्द में लक्षणा स्वीकार करने की अपेक्षा 'ब्रह्मणः' में पडिंग-विभिन्त में ही लक्षणा स्वीकार करना आवश्यक है; क्योंकि 'गुणे त्वन्यायकत्पना' इस सिद्धान्त से यही समुचित प्रतीत होता है। और, यहाँ लक्षणा स्वीकार करने पर भी 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म', 'विज्ञानरूपममृतम्' इत्यादि समानाधिकरण-स्थल में विना लक्षण के काम नहीं चलेगा। गौरवाधिकय के लिए वहाँ लक्षणा आवश्यक है।

आनन्देन रूप्यते-निरूप्यते इत्यानन्दरूपम्, अर्थात् जो आनन्द से सिद्ध किया जाय, वह आनन्दरूप है। इस प्रकार खींच-तानकर श्रुति का अर्थ करना स्पष्टार्थ श्रुति के लिए अन्याय्य है, और इस प्रकार क्लिडट कल्पना में कोई प्रमाण भी नहीं है। इसलिए, ब्रह्म और आनन्द में एकता अर्थात् अभिन्नता ही श्रुति का अभिन्नते है, यह सिद्ध होता है।

#### आत्मेकत्व का उपादान

अब यहाँ यह प्रश्न उठता है कि दृश्यमान प्रपञ्च के नानात्व-निवारण करनेवाली जो 'एकत्वमनुपश्यतः' श्रुति है, उसका जिस प्रकार दृश्यमान प्रपञ्च में प्रतिभासमान भेद के निवारण में तात्पर्य है, उसी प्रकार द्रष्टा और दृश्य के वीच प्रतिभासमान जो भेद है, उसके निवारण के तात्पर्य है, अथवा नहीं ? यदि प्रथम पक्ष, अर्थात् द्रष्टा और दृश्य के बीच प्रतिभासमान भेद के निवारण में भी श्रुति का तात्पर्य मानते हैं, तब तो द्रष्टा का द्रष्ट्य की दृश्य का दृश्यत्व भी नहीं रहता। क्योंकि, द्रष्ट्-दृश्यभाव भेद-

प्रमुक्त ही होता है, यित् वृष्य के न रहने से द्रार्टा नहीं रह रकता, और न इन्टा के न रहने से दृष्य ही। इस प्रकार, दोनों के न रहने पर दर्शन का दर्शनरव भी नहीं रह सकता। इस अवस्था में अर्द्धत श्रृंति तो विना सङ्कांच के उपपन्न हो जाती है, वारण यह है कि अर्द्धत में ही वृष्य आदि सकल भेद-प्रपञ्च का अभाव सम्भव है। परन्तु, 'अनुप्रयतः' यह दर्शन श्रृंतिविरुद्ध हो जाती है; क्योंकि विना द्रष्टा और दृष्य के दर्शन होमा असम्भव है। अर्थात्, दर्शन में घष्य और दृष्टा की अपेक्षा अवस्थ रहती है।

यदि द्वितीय पक्ष मानें, अर्थात् दृष्य और द्रष्टा के बीच जो भेंद है, उसके निवारण में श्रुति का तात्वर्थ न मानें, तो 'सर्वाणि मूतानि बातमंत्राभूत्' यह सब भूतों की आत्म-भवन श्रुति विकद्ध हो जाती है। क्योंकि, यहाँ आत्म-शब्द स्व-शब्द का प्यीर द्रष्टा के स्वरूप का निवर्शक है। जब द्रष्टा और दृश्य में भेद विश्वमान रहे, तक्ष दृश्य की आत्मस्वरूप-सम्पत्ति नहीं घटती। इस अवस्था में 'सर्वाणि भूतानि आत्मैयाभूत्' और 'यश्रत्वस्य समेमात्मैवाभूत्' इत्यादि श्रुतियों की सङ्गति किसी प्रकार नहीं हो सकती। और भी श्रुतियों में जो एव जब्द है, उससे आत्म-भवन के प्रतिपादन में बहुत जोर देखा जाता है। इसलिए, इन दोनों पक्षों में दोष समानरूप से आ जाता है।

इसका समाधान, आत्म-श्रुति, एकत्व-श्रुति और दर्शन-श्रुति, इन तीनों श्रुतियों के विरोध के परिहार में ही है। उक्त तीनों श्रुतियों के विरोध का परिहार इसी प्रकार हो सकता है-

'यथा शुद्धे शुद्धनासिनतं ताद्गेय भवति । एवं मुनेधिजानत आत्मा विति गौतम ॥' (क० उ० ४।१५)

इस श्रुति में आत्म-साक्षात्कार से उत्पन्न जो अवस्था है, उसका दृष्टान्त शुद्ध जल से दिया गया है। दृष्टान्त का प्रयोजन यही होता है कि दाष्टीन्तिक अर्थ का सुगमता से बोध हो जाय।

इसका ताल्य यह है कि जिस प्रकार शुद्ध जल में शुद्ध जल मिलाने से वह तद्वत् हो जाता है, उसी प्रकार विज्ञान से ज्ञानियों का आत्मा भी मिलकर एक हो जाता है। इस श्रुति में शुद्ध जल में शुद्ध जल के मिलाने से तादृशता ( उसी प्रकार हो जाने ) का विधान है। अब यह विचार करना है कि यहाँ तादृशता का क्या अभिप्राय है? क्या तादृशता का अर्थ उसके समान जातीय हो जाना है अथवा तद्रूप हो जाना? क्यांत्, जिस शुद्ध जल में जो शुद्ध जल मिलाया गया, कह शुद्ध जल उस शुद्ध जल का समानजातीय होकर उससे भिन्न ही रहता है, अथवा तद्रूप हो जाता है, अर्थात् दोनों में भेद नहीं रहता? यदि प्रथम पक्ष अर्थात् उसके समान जातीय उससे भिन्न मान लें, तब तो आमेचनोक्ति व्यर्थ हो जाती है; क्योंकि आसेचन अर्थात् मिलाने के पहले भी उसका समानजातीयत्व था ही, फिर उसके समान जातीय होने के लिए मिलाना व्यर्थ ही है। इसलिए, तादृशता का अर्थ उसका सजातीय होना नहीं है, किन्तु तद्रूप हो जाना ही है, अर्थात् दोनों में भेद नहीं रहता, इसी में श्रुति का तात्वर्य है।

इसी प्रकार, दार्व्टान्तिक स्थल में भी समस्त प्रपञ्च का विवत्तींपादन जो परमात्मा है दही आसेचन का आधारभूत शुद्धजलस्थानीय है। वह विवर्त्त के उपादान होने के. कारण अत्यन्त शुद्ध है। जो विवर्त्त का उपादान होता है, वह भारमान दोप से दूपिस क्यापि नहीं होता, असे रज्जु में भारमान सर्प के विप से रज्जु कभी दूषित नहीं होता। इसी प्रकार, आधेयभूत जल के स्थान में ज्ञानियों का जो आत्मा है, वह भी समस्त कमं-वासनाओं और अन्तःकरण के सम्बन्ध के नष्ट हो जाने पर अत्यन्त शुद्ध ही रहता है। ज्ञानियों के आत्मा का परमात्मा में यह आसेचन, श्रुति में उक्त 'विजानतः' पद का वाच्थ विज्ञान ही है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार शुद्ध जल में शुद्ध जल के मिलाने से दोनों का भेद प्रतीत नहीं होता, उसी प्रकार परमात्मा में आत्मा के आसेचन रूप विज्ञान से भेद की प्रतीति नहीं होती।

इस प्रकार जब 'यथा शुद्धशुद्धमासिक्तम्' श्रृति का अर्थ स्थिर हो जाता हैं, तब पूर्वोक्त जो आसेचन-श्रृति, एकस्व-श्रृति और दर्शन-श्रृति, ये तीन श्रुतियाँ हैं, इनमें आत्म-श्रृति और एकस्व-श्रृति परस्परिवरुद्ध नहीं होती, प्रत्युत अनुकूल ही होती हैं। केवल दर्शन-श्रुति विरुद्ध-सी प्रतीत होती हैं। तथापि वस्तुतः विचार करने से कुछ भी विरोध नहीं रहता। कारण यह है कि प्रत्यक्ष का अर्थ होता है—श्रिविध चैतन्यों का ऐक्य अर्थात् एक होना। आत्म-चैतन्य, ज्ञान-चैतन्य, और विषय-चैतन्य, इन तीनों चैतन्यों की जय एकता हो जाती है, तब उसी को 'प्रत्यक्ष' कहते हैं। उन श्रिविध चैतन्यों के ऐक्यक्प प्रत्यक्ष में भेद का भान होना आवश्यक नहीं है। कहीं भेद का भान होता है और नहीं नहीं भी। सविकल्प घट आदि के प्रत्यक्ष में भेद का भान होता है, और निविकल्प आत्मैक्य-प्रत्यक्ष में भेद का भान नहीं होता। इसलिए, दर्शन में भेदावास की आवश्यकता नहीं होने के कारण दर्शन-श्रुति भी विरुद्ध नहीं होती, यह सिद्ध होता है।

#### आत्मप्रत्यक्ष का स्वरूप

'यत्साक्षादपरोक्षाद्बह्म (बृह्दारण्यक ३।४।१) यह श्रुति, ब्रह्म को साक्षात्प्रत्यक्ष बताती है। यहाँ अपरोक्षात् इस पञ्चम्यन्त पद का अपरोक्षम् यह प्रथमान्त ही अर्थ प्रायः सब आचार्यों ने माना है। यहाँ तक कि शङ्कराचार्य, रामानुजाचार्य आदि प्रधान अचार्यों ने भी यही माना है। इस अर्थ में किसी का भी विवाद नहीं है। अपरोक्षम् का प्रत्यक्ष ही अर्थ होता है। अब यहाँ विचार उपस्थित होता है कि प्रत्यक्ष शब्द का प्रयोग तो तीन अर्थों में होता है—'घटस्य प्रत्यक्षम्'—यहाँ ज्ञान अर्थ में, 'घटः प्रत्यक्षः' यहाँ विषय अर्थ में और 'घटस्य ज्ञापकं प्रमाणं प्रत्यक्षम्' यहाँ विषयविशेष के साधन में भी प्रत्यक्ष शब्द का प्रयोग देखा जाता है। किन्तु, इस प्रकृत श्रुति का अर्थ क्या है, यह विचारणीय है।

यद्यपि इन तीनों अथौं में प्रत्यक्ष शब्द का प्रयोग होता है, तथापि ज्ञानिवशेष ही इसका मुख्य अर्थ माना जाता है, विषय और साधन में जो प्रयोग देखा जाता है, वह गीण अर्थात् लक्षणा-वृत्ति से ही है। प्रत्यक्ष शब्द को तीनों अर्थों में मुख्य मानकर अनेकार्य मानना समुचित नहीं है। कारण यह है कि अनेकार्थ मानने में अनेक गौरव हो जाते हैं। एक तो, शक्त्यन्तर की कल्पना ही गौरव है, दूसरा, वक्ता का

तात्पर्यं समझने के लिए संयोग, विष्रयोग अदि की कल्पना में गौरव हो जाता है। जहाँ परस्पर विषद्ध अनेक अयं प्रतीत होते है, वहाँ लक्षण से निर्वाह न होने के कारण ही अगत्या अनेकार्यं मानकर गौरव स्वीकार करना पड़ता है। जैसे, सैन्धव आदि पदों में लक्षण से काम न चलने से अनेकार्यं माना जाता है। उसी प्रकार, यदि सर्वंत्र अनेकार्यं मान लें, तो लक्षणा का कोई विषय ही नहीं रह जाता। इसलिए उक्त श्रुति में युख्य अर्थं के सम्भव होने से गौण अर्थं मानना अर्जुचित हो जाता है। इस स्थिति में बह्य प्रत्यक्ष ज्ञानकप ही है, और आत्म-चैतन्य का ही नाम प्रत्यक्ष प्रमा (ज्ञान) है, यह सिद्ध हो जाता है। यही प्रत्यक्ष ज्ञान का लक्षण श्रुति-सम्मत भी है।

वैशेषिक आदि 'इन्द्रियजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम्' यह जो प्रत्यक्ष का लक्षण करते हैं, वह युक्त और श्रुतिसम्मत नहीं है। क्योंकि, ब्रह्म नित्य होने के कारणजन्य नहीं हो सकता। विषयाकार जो मनोवृत्ति है, वही इन्द्रिय-जन्य है, और वृत्ति से युक्त जो ज्ञानस्वरूप ब्रह्म चैतन्य है, उसी की उपाधि वह मनोवृत्ति है, इसलिए वृत्ति में जो ज्ञानस्वरूप ब्रह्म चैतन्य है, उसी की उपाधि वह मनोवृत्ति है, इसलिए वृत्ति में जो ज्ञानस्वरूप ब्रह्म होता है, वह औपचारिक माना जाता है। इसी प्रकार के औपचारिक ज्ञान में दृष्टा और दृष्य की अपेक्षा रहती है। मुख्य जो आत्म-स्वरूप ज्ञान है, उसमें दृष्टा और दृष्य की अपेक्षा नहीं रहती। चैतन्य और ज्ञान ये दोनों पर्यायवाची सब्द हैं, ये भिष्मार्थक नहीं हैं। जब यही आत्मचैतन्य आविभूत होता है, तभी 'ज्ञान हुआ' इस प्रकार का व्यवहार लोक में होता है। एक बात और भी जानने योग्य है कि चैतन्यरूप ज्ञान का आविभाव सर्वत्र नहीं होता, किन्तु विश्वद्ध-सात्त्विक स्वच्छ जो पदार्थ है, उन्हीं में ज्ञानरूप चैतन्य का आविभाव होता है। यह आदि की अपेक्षा इन्द्रियाँ स्वच्छ हैं। उनकी अपेक्षा भी मनोवृत्ति स्वच्छतम है।

इससे यही सिख होता है कि मूर्त, अमूर्त, चेतन और अचेतन आदि
सक्छप्रकच में निरन्तर विद्यमान रहता हुआ भी ज्ञानस्वरूप आत्मचंतन्य अत्यन्त
स्वच्छतम मनोवृत्ति में ही आविभूंत होता है, जिस प्रकार पाषाण आदि में घर्षणविज्ञेष (पाछिषा) से स्वच्छता आ जाने पर ही उसमें पितिबम्ब का प्रावुर्माव होता है,
अन्यणा नहीं। इससे यही सिख होता है कि विषयाकार मनोवृत्ति में आविभूंत जो
ब्रह्म-चैतन्य है, उसीका प्रत्यक्ष शब्द से लोक में व्यवहार होता है। यद्यपि घट आदि
अचेतन पदार्थों में भी चिद्रूप ब्रह्म का ही आविभाव होता है, तथापि वह आविभाव
घट आदि विषयाकाररूप से होता है, साक्षात् नहीं। जब ब्रह्म का साक्षात् आविभाव
होता है, उस समय नो दह मुक्त ही हो जाता है। इसीलिए, श्रुति में 'यत्साक्षादपरोक्षाद्वब्रह्म ऐसा साक्षात् अपरोक्ष अर्थात् प्रत्यक्ष बताया है। इससे सिख होता है कि
जब ब्रह्म-चैतन्य विषयाकार-मनोवृत्ति से अविच्छन्न, अर्थात् युक्त होकर आविभूंत
होता है, उसी समय वह ज्ञानशब्द का वाच्य कहा जाता है, यही औत दश्वंनों का
सिद्धान्त है। जब बही ज्ञानविषय चैतन्य से भी भिन्न प्रकार से आविभूंत होता है, तव
'परोक्ष' कहा जाता है, और इससे भिन्न 'प्रत्यक्ष'।

इसका रहस्य यह है कि लोक में जो 'अयं घटः' इस आकार का प्रत्यक्ष होता है, वहाँ विषय-देश में मन के गमन होने के कारण वृत्यविकास चैतन्य का विषयचैतन्य से भिन्न अविभाव नहीं होता, और शास्त्रीय आत्म प्रत्यक्ष में तो द्रष्टा और दृश्य का भी भेद भासित नहीं होता है। इसलिए, ब्रह्म-चैतन्य और विषय-चैतन्य में कुछ भी भेद नहीं रहता। यही—'यत्साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म'— इस श्रुति का तारपर्य है। इससे सिद्ध होता है कि आत्मस्वरूप जो ज्ञान है, वही निविकल्पक है। छोकिक और शास्त्रीय निविकल्पक में इतना ही भेद है कि छोक में 'इदंकिञ्चित्' इस विविकल्पक ज्ञान में दृश्यगत विशेषता का भान नहीं होता, और शात्रीय निविकल्पक जो आत्मप्रत्यक्ष है, उसमें दृश्य और द्रष्टा—उभयगत भेद का भी भान नहीं होता। इसलिए, आत्म-साक्षात्कार को निविकल्पकतर कह सकते हैं।

### पाश-विमोक का स्वरूप

उदाहृत श्रुतियों में निर्दिष्ट आत्म-विज्ञान का स्वरूप वधासम्भव संक्षेप में दिखाया गया, अब अमप्राप्त पाश-विमोक (बन्धनमुक्ति) के स्वरूप का दिग्दर्शन करावा जाता है। बन्ध के साधन का ही नाम 'पाश' है और शरीर के साथ सम्बन्ध का नाम 'बन्ध'। बन्ध का मूल अविद्या-ग्रन्थि है और वह कर्म से सम्पादित किया जाता है। नाम और रूपात्मक कार्य-कारण के संघान को 'शरीर' कहते हैं।

वुभुक्षा, पिपासा, शोक, मोह, जरा, मृत्यु जन्म, तृष्णा, भय, सुख और दुःख इत्यादि जितने शरीर के धर्म प्रतीत होते हैं, वे सभी वन्धमुलक ही हैं। वन्ध को ही मृत्यु-मुख कहते हैं। यह मोक्षप्रतिपादक श्रुतियों के ऊपर ध्यान देने से स्पष्ट प्रतीत हो जाता है। खिबद्या ही मृश्य पाश है, यह भी सिद्ध है। तन्मूलक जितने शरीर आदि हैं, सभी अविद्या-जन्य होने से ही पाश कहे जाते हैं। उसी अविद्या-ऋषी पाश का जो वियोग है, उसीको पाशविमोक, पाशहानि, पाशविमोचन इत्यादि शब्दों से अभिहित किया जाता है। इसका तात्पर्य अशरीरत्व-स्थिति है।

अब आत्मसाक्षात्कार से शरीरत्व की निवृत्ति किस प्रकार होती है, इसका निर्देश किया जाता है। 'यहिमन् सर्वाण भूतानि आत्मवाभूद्विजानतः' इस श्रुति में आत्म-साक्षात्कार से समस्त भूतों का आत्मश्वरूप हो जाना बताया गया है। यहाँ भूत शब्द से पञ्चभूतमय जड़-प्रपञ्च का ही ग्रहण होता है। अब यहाँ आशङ्का यही होती है कि आत्मसाक्षात्कार से जड़-प्रपञ्च आत्मस्वरूप किस प्रकार हो सकता; क्योंकि ज्ञान मात्र से अन्य का अन्य रूप हो जाना असम्भव है। विज्ञान से अन्य की अन्यरूपता यदि न मानें, तो श्रुति से विरोध हो जाता है; इसलिए प्रपञ्च आत्मा का ही विव है। इस प्रकार विधर्त्तवाद को अनत्या स्वीकार करना ही पड़ता है। यदि विद्यंतवाद का आश्रय छेते हैं, तो शङ्का का अवकाश हो नहीं होता; क्योंकि जिस प्रकार रख्जु में विवर्त्तमान जो सप है, वह रज्जु के साक्षात्कार होने से रज्जुरूप ही हो जाता है उसी प्रकार आत्मा का विवर्त्त जो चेतनाचेतनात्मक अखिल प्रपञ्च है, वह भी आत्मसाक्षात्कार से आत्मस्वरूप ही हो जाता है, यह स्वयंसिद्ध है। यदि भूत-मात्र आश्रमस्वरूप हो जाता है, तो भूतमय शरीर का भान, आत्मज्ञान के बाद शरीर वेन

आत्मा से पृथक् किस प्रकार हो सकता है ? इससे आत्मसाधारकार के बाद अश्वीरत्व की स्थिति सिद्ध हो जाती है, और यही पाश्चियमोचन है।

### आत्मस्वरूप-सम्पत्ति

अव पूर्नोक्त श्रुतियों में जो आरमस्वरूप-सम्पत्ति का निदेश है, उसकी मीमांसा की जाती है—'यस्तु विज्ञानवान् भवति', इस श्रुति में बताया गया है कि आतम साक्षात्मारवाला पुरुष उस स्थान को प्राप्त करता है, जिससे पुनर्जन्म नहीं होता। वह स्थान-विशेष कैसा है? इन जिज्ञासां में, 'परात्परं पुरुषमुपं ति दिव्यम्' इस मुण्डक श्रुति के साथ एकवाक्यता करने से दिव्य पुरुष-रूप ही स्थान-विशेष प्रतीत होता है। अब यह प्रकृत उठता है कि उस दिव्यपुरुष की प्राप्ति जो होती है, यह भेदेन प्राप्ति होती है, या अभेदेन ? सब श्रुतियों के समन्वयात्मक विचार करने से इतना समाधान यही होता है कि अभेदेन प्राप्ति होती है। भेदेन प्राप्ति भानने में बहुत श्रुतियों का विरोध हो जाता है। जैसे—

'यस्मिन् सर्वाणि भूतानि आत्मैवाभूत', 'एवमात्मा भवति', 'श्रह्मंव भवति', 'स तदशवत्', 'स इदं सर्व भवति', 'परमेव भवति', 'सर्वमात्मंवाभूत् इत्यादि अनेक श्रुतियां उक्त अभेद को ही पुष्ट करती हैं। इसके अतिरिक्त एव शब्द से भेद का निषेध भी करती हैं।

यहाँ यह आश्रद्धा होती है कि आत्मसाक्षात्कारवाला पुरुष यदि सर्वात्मक, अर्थात् सर्वस्वरूप हो जाता है, तो—'सोऽरनुते सर्वान् कामान् सह । 'ब्रह्मणा कामनाओं की प्राप्ति बताई गई है, उसकी संगति किस प्रकार हो सकती है ? क्योंकि, उस अवस्था में ज्ञानियों से भिन्न काई भी पदार्थ या ब्रह्म भी नहीं रह जाता, जिसकी प्राप्ति सम्भावित हो। इसका उत्तर यह होता है कि—'सर्वान् कामन् अश्रुते'—श्रुति में बताया गया है, जिसका अर्थ सब कामनाओं का उपभोग या प्राप्ति लोग समझते हैं। 'यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः'—इस श्रुति, जो मोझ अवस्था का ही प्रतिपादन करती है, में उसी अवस्था में सब कामनाओं का विमोचन बताया गया है। इन दोनों श्रुतियों में परस्पर भासमान जो विरोध है, उसका परिहार दहले करना आवश्यक है, जिससे उक्त शंका का भी परिहार स्वयं हो जाता है। विरोध-परिहार के लिए श्रति में उबत प्रत्येक पद के ऊपर घ्यान देना होगा।

'कामा येऽस्य हृदि श्रिताः' — श्रुति में 'हृदि श्रिताः' इस पट से, और 'सोक्नुने सर्वान् कामान्—इत्यादि श्रुति में 'ब्रह्मणा' इस पद से विरोध का हरिहार स्पष्ट प्रतीत हो जाता है। 'हृदि श्रिताः कामाः का 'तात्पर्यं है—मनोगत कामनाएँ। इससे श्रुति का तात्पर्यं है कि ये वस्तुएँ मुझे प्राप्त हों, इस प्रकार को जो मनोगत कामनाएँ हैं, उनका समूल नाश या अत्यन्तनाश-रूप प्रभोचन होता है और मनोगत कामनाओं से भिन्न वाहर की कामनाएँ हैं, उनका ब्रह्म-रूप से व्यापन के अर्थं में दोनों श्रुतियों का सामञ्जस्य है। कुछ कामनाओं का विमोचन और कुछ कामनाओं का स्वीकार,

इस प्रकार अर्थ करके श्रुतियों के विरोध का जो परिद्वार किया जाता है, वह युक्त नहीं प्रतीत होता। कारण यह है कि 'कामाः' और 'कामान्' का विशेषण दोनों में 'सर्वे' और सर्वान्' दिया है, जिसका 'समस्त कामनाएँ' ऐसा तात्पर्य होता है। श्रुति का अर्थ

सह शब्द का अर्थं साहित्य होता है, और वह साहित्य नित्य साकांक्ष है— 'केन कस्य साहित्यम्', अर्थात् किसके साथ किसका साहित्य। यदि 'केन' इस आकांक्षा की पूर्त्त 'ब्रह्मणा' के साथ करें, तो युक्त नहीं होता है। कारण यह है कि श्रुति में 'सोऽब्नुते सर्वान् कामान् सह' यह एक वाक्य है, और 'ब्रह्मणा विपश्चिता' यह दूसरा। इसी प्रकार साम्प्रदायिक पाठ है। और, वाक्यान्तर में प्रयुक्त को नित्य साकांक्ष पद है, उसकी पूर्त्ति, वाक्यान्तर में प्रयुक्त शब्द से करना, विना किसी विशेष कारण के अयुक्त या अनुचित समझा जाता है।

इसिलए, कामनाओं में ही एक कामना के दूसरे कामना के साथ परस्पर माहित्य का ग्रहण किया जाता है, जिसका युगपत् अर्थात् एक काल में था साथ-साथ अर्थ होता है। जंसे, 'सर्वे सहैव समुपस्थिताः' (सब लोग एक ही बार या साथ-साथ उपस्थित हुए) इस वाक्य में होता है। इसीसे 'कस्य' इस आकांक्षा की भी पूर्ति हो जाती है। इसका फिलतार्थ यह होता है कि ज्ञानियों का सब कामनाओं के साथ एक काल में सम्बन्ध हो जाता है। यहाँ एक बात और भी ज्ञातव्य है कि कामनाओं के साथ सम्बन्ध का नाम कामनाओं को प्राप्ति नहीं है, वित्क कामनाओं की व्याप्ति है। कारण यह है कि श्रुति में 'अक्नुते' यह जो पाठ है, उसमें 'अशू व्याप्तौ संघाते च' इस व्यप्ति अर्थ में पठित स्वादिगण के घातु का ही प्रयोग किय। गया है, जिसका अर्थ, 'व्याप्नोति' होता है, 'प्राप्नोति' नहीं।

अब ज्ञानियों का शब्द, स्पर्श, रूप आदि अखिल कामनाओं की व्याप्ति किस प्रकार होती है? इस आकांक्षा की पूर्ति के लिए दूसरे वाक्य में शाता है—'ब्रह्मणा'। अर्थात्, ब्रह्म रूप से ही अखिल कामनाओं को व्याप्त करता है। ब्रह्म कैसा है? इस आकांक्षा का उत्तर—ब्रह्म के विशेषण 'विपिष्चिता' पद से देते हैं। विपिष्चिता का अर्थ है—वि-विशेषण पश्यत्—देखता हुआ चित्-चंतन्य। अर्थात्, स्वयं प्रकाशमान ज्ञान ही इसकी विशेषता है। तात्पर्यं बह है कि आन्तर जो सूक्ष्म चित् अर्थात् ज्ञान है, उसी से सब शब्द आदि विषयों को वह देखता है, बाह्म रूप से नहीं। भावार्थ यही होता है कि ज्ञानी स्वयं ब्रह्मस्वरूप हो जाता है, और ब्रह्म-रूप से ही अखिल प्रपञ्च को व्याप्त करता है। 'ब्रह्मविद् ब्रह्म व भवति'—इस श्रुति में जो कहा गया है, वही 'सोऽइनुते' इत्यादि श्रुति में भी पर्याय से विणित है।

#### साम्य का उपपादन

वब यहाँ एक आशक्का और होती है कि 'निरंज्जनः परमं साम्यमुपैति'—-इस श्रुति में साम्य का प्रतिपादन किया गया है, और साम्य-मेद घटिल होता है। इस स्थिति में आत्मा का एकत्व प्रविपादन करनेवाली श्रुति विरुद्ध हो जाती है। इसका उत्तर

यह होता है कि साम्य भेद-घटित ही होता है, इस प्रकार का कोई नियम नहीं है। कहीं भेद-घटित और कहीं भेदाघटित, दोनों प्रकार का साम्य होता है। यहाँ 'आत्मीवाभूत' इत्यादि उदाहत अनेक श्रतियों की एकवाक्यता से सामञ्जस्य के लिए भेद से अघटित साम्य का ही ग्रहण किया जाता है, भेद-घटित साम्य का नहीं। भेदाघटित साम्य को वैयाकरणों ने भी 'इव' शब्द के अयं-निरूपण के प्रसङ्घ में स्वीकार किया ही है। इसी के अनुसार आल छारियों ने भी ऐसे स्थलों में अनन्वयाल छार का उदाहरण दिया है-'रामरावणयोय्दं रामरावणयोरिव' इत्यादि । एक बात और है, 'परमं साम्यम्' में जो साम्य का विशेषण 'परमं' दिया है, उसका अर्थ अत्यन्त साम्य ही होता है और अपना अत्यन्त साम्य अपने साथ ही हो सकता है, दूसरे के साथ नहीं । यदि भेद-घटित साम्य की ही मान छें, तो किस धमें से साम्य छिया जाय. इस प्रकार विशेष जिज्ञासा होती है। यदि इस जिज्ञासा के परिहार के लिए सुखातिशय-रूप विशेष धर्म को मानें, तो सुख के साधक पुण्यकर्म को मानना आवश्यक हो जाता है। नयोंकि, सुख का कारण पुण्यकर्म ही होता है। यहाँ श्रुति में आया है--'पुग्यपापे विध्य', अर्थात् समस्त पुण्य-पाप को नष्ट कर साम्य को प्राप्त करता है। इसरी बात यह है कि श्रुति में 'निरञ्जनः' यह विशेषण दिया है, जिसका अर्थ होता है, किसी प्रकार के सम्बन्ध से रहित होना। जिसका कोई भी सम्बन्ध नहीं है, उसका किसी भी धर्म से साम्य नहीं कह सकते । इसलिए, श्रुति का यही तास्पयं सिंख हो सकता है कि आत्मसाक्षात्कारवाला पूरुप, पुण्य और पाप, दोनो प्रकार के कमों का त्याय कर कर्मजन्य घरीर आदि सम्न्य से रहित हो, अपने ही साथ साम्य के प्राप्त करता है; अर्थात् उपमारहित हो जाता है।

# शोकादि-राहित्य का विचार

अय बोकादि-राहित्य का विचार किया जाता है। यहाँ आदि पद से मोह, भय, जन्म, मरण, सुझ, दुःख का ग्रहण समझना चाहिए। उक्त श्रुतियों में इन्हीं का अभाव कहा गया है। इन्हीं की समब्दि का नाम संसार है। 'प्रियाऽिशये न स्पृथतः'—इस श्रुति में प्रिय और अप्रिय शब्द से सुझ, दुःख का ही ग्रहण किया जाता है। सुझ का नाम प्रिय और दुःख का अप्रिय है। शब्द, अर्थ आदि जो विषय हैं, वे स्वरूप से ही प्रिय नहीं हैं, किन्तु सुझ से जनक होने के कारण ही प्रिय कहे जाते हैं। इसिकए शब्द आदि विषय प्रिय शब्द के वाच्य नहीं होते। इससे मुक्ति में जिस प्रकार दुःख का अभाव होता है, उसी प्रकार सुझ का भी अभाव होता है। दें तवादियों के मत में अप्रिय के निषेध में ही श्रुति का तात्पर्य माना जाता है, प्रिय के निषेध में नहीं। विक्कृ उनका कहना है कि सुझातिशय की प्रतीति मुक्ति में होती है। परन्तु, यह श्रुति के अक्षरार्थ से विषय हो जाता है। 'न प्रियाऽिपये स्पृथतः' इस दुन्द-निर्देश से अप्रिय के साथ प्रिय के निषेध में भी श्रुति का तात्पर्य स्पृथतः' इस दुन्द-निर्देश से अप्रिय के साथ प्रिय के निषेध में भी श्रुति का तात्पर्य स्पृथतः' हम द्वात बौर है कि प्रिय और अप्रिय के स्पर्श का कारण शरीर का सम्बन्ध ही है, और शरीर के साथ सम्बन्ध छूट जाने पर अप्रिय स्पर्श के सदृश ही प्रिय स्पर्श के निषेध में भी श्रुति का

तात्पर्यं सिद्ध हो जाता है। 'कारणाभावात् कार्याभावः'—कारण के अभाव में कार्यं नहीं होता, यह सिद्धान्त सर्वमान्य है। इस स्थिति में प्रिय और अप्रिय दोनों के निषेध में ही श्रुति का तात्पर्य सिद्ध होता है।

### आत्म-विज्ञान आदि में क्रम

'ज्ञाननिर्मथनाम्यासात् पाशं दहति पण्डितः'--इस श्रुति में पञ्चम्यन्तनिर्देश से बात्म-विज्ञान और पाश-विमोचन में हेतुहेतुमद्भाव अर्थ सूचित होता है। अर्थात, आस्म-विज्ञान कारण और पाश-विमोचन कार्य है। बन्य श्रुतियों में भी 'दृष्टे', 'ज्ञारवा', 'विजानतः', 'निचाव्यं इत्यादि हेत्गभित शब्दों से भी उक्त ही अर्थ प्रतीत होता है। इसी प्रकार 'नामरूपादिम्बतः', 'परात्परं प्रविम्पैति', 'पृण्यपापे विध्य', 'निरञ्जनः परमं साम्यमुपीतं इत्यादि स्थलों में पाश-विमोचन और आत्मस्बरूप-सम्पत्ति में हेत्हेत्-मद्भाव प्रतीत होता है। इसी प्रकार, आत्मस्व रूप-सम्पत्ति और शोकावि-राहित्य के भी हेत्हेत्मद्भाव, स्चित होता है। 'यस्मिन सर्वाणि भ्वानि आत्मैयाभूहिजानतः तत्र को मोहः कः शांकः एकत्यमनुपण्यतः'-इससे भी हेत्हेत्मदभाव, सचित होता है। यद्यपि यह नियम है कि जिस पदार्थ में हेतुहेतुमद्भाव रहता है, उसमें क्रम अवश्य रहता है, तथापि यहाँ कम विद्यमान रहता हुआ भी लक्षित नहीं होता है। क्योंकि, यहाँ कारण कार्य को इतना शीघ्र उत्पन्न करता है कि कम रहता हुआ भी वह प्रतीत नहीं होता। इसी अभिप्राय से 'आत्मैशाभृद्विजानतः' श्रुति में, 'विजानतः' शब्द में वर्त्तमान काल का द्योतक शतप्रत्ययान्त का निर्देश किया है। इसका फलितार्थ यही होता है कि आत्म-विज्ञान, अविद्या, काम, कार्य शरीर आदि पाशों के विमोचन द्वारा आत्मस्वरूपता का अनुभव कराकर कोक:सोहादि से विभूकत कर देता है। यही मोक्ष पदार्थ श्रुति-सम्मत होता है। शंकराचार्य ने इसी को अपने दर्शन में सिद्ध किया है।

### मोक्ष में कर्म के सम्बन्ध का निषेध

बहुत लोगों ने मोक्ष को कर्मजन्य और मोक्षावस्था में भी कर्म-सम्बन्ध माना है, स्रन्तु यह श्रीत सिद्धान्त नहीं है; क्योंकि पूर्वोक्त अनेक श्रुतियों से विरोध हो जाता है। या तक कि 'न नकर्मणा न अजया धनेन'—इत्यादि श्रुति से अमृद्यत-प्राप्ति में कर्मजन्यत्व का निषेध भी किया है। 'नास्त्यकृतः कृतेन'—इस श्रुति का भी सोक्ष के कर्मजन्यत्व के निषेध में हो तात्पर्य है। इसी प्रकार, 'न कर्म लिप्यते नरे', 'हन्ति कर्म श्रुपाऽशुभम्', 'सर्वाण कर्माण दग्ब्दा'— इत्यादि अनेक श्रुतियों से मोक्ष में कर्म-सम्बन्ध का निषेध भी किया गया है। और भी वन्धप्रतिपादक श्रुतियों की समालोवन करने से मोक्ष में कर्म-सम्बन्ध का अभाव ही सिद्ध होता है। बन्ध और मोक्ष, दोनों परस्पर-विरोधी और प्रतिद्वन्द्वी पदाश हैं। इस अवस्था में जिस प्रकार परस्परिवरुद्ध दो पदाशों में एक के स्वरूप का निणंय कर लेने पर दूसरे का स्वरूप-निणंय उसके विपरीत अर्थात् असिद्ध हो जाता है, उसी प्रकार वन्ध-प्रतिपादक श्रुतियों से बन्ध के स्वरूप का निणंय करने पर, मोक्ष का स्वरूप उसके विषदी विद्य अर्थात् सिद्ध हो जाता है। बन्ध-प्रतिपादक श्रुतियों से बन्ध के स्वरूप का निणंय करने पर, मोक्ष का स्वरूप उसके विषद्ध अर्थात् सिद्ध हो जाता है। बन्ध-प्रतिपादक श्रुतियों से तो कर्म को वन्ध का अव्यभिचारी वतायां गया है, अर्थात

जहाँ कमं है, वहाँ बन्ध अवश्य है; और जहाँ बन्ध है, वहाँ कमं भी अवश्य है। 'न हास्य कमं क्षीयते, (बृ॰ ११४११५); 'तदेव सक्तः सह कमंणीत' (बृ॰ ४१४१६); 'पुनरेत्यस्मै लोकाय कमंणे'; 'पुण्यो हवं पुण्येन कमंणा अवित, पापः पापेन' (बृ॰ ३१२११३); 'एष ह्यो व साधु कमंकारयितित यमेम्यो लोकेम्योऽधो निनीपते' (कौ॰ ३१८)—इन सब श्रुतियों की समालोचना से यह स्पष्ट 'सिद्ध होना है कि बन्ध और कमं दोनों परस्पर अञ्याभिचरित हैं, अर्थात् एक के बिना एक नहीं रह सकता। इसलिए, पूर्वोक्त मोक्ष ही श्रुति-सम्मत होने से श्रीत और युक्त भी है। श्रुति को माननेवाला कोई भी इसको अन्यथा नहीं समझ सकता।

# शंकराचार्य के अद्वैत दर्शन का श्रीतत्व

यह श्रुतियों के समन्वय का दिग्दर्शनमात्र कराया गया है। इसी प्रकार विवादग्रस्त और विषयों में भी सब श्रुतियों को यथागति एकत्र कर-उनके परम प्रतीयमान, सरल, मुख्य अर्थों का त्याग न कर-ए हवा स्वतया समन्वयात्मक विचार करने से शाङ्कर दर्शन का जो सिद्धान्त है, वही श्रीततर और सबसे उच्च स्तर का प्रतीत होता है। यद्यपि शाङ्कर दर्शन में भी कितने सिद्धान्त युनित विरुद्ध प्रतीत होते हैं, तथापि सक्ष्म विचार करने पर विरोध का लेश भी नहीं रह जाता। एक बात और भी च्यान देने योग्य है कि श्रीतों के तत्त्वाबद्यारण के समय श्रुति के सामने युक्ति का कुछ भी आदर नहीं है, बल्कि उस समय युक्ति में औदासीन्य ही रहता है। यही श्रीतों का शीतत्व भी है, यह पहले भी बता चुके हैं। एक बात और भी समझने योग्य है कि -'परुयत्यचक्षः स प्रुणोत्यकर्णः' ( व्वे० ३।१६ ) इत्यादि वर्णन युक्ति के सर्वया विरुद्ध हैं, तो भी द्वैतवादियों ने भी युनित में उदासीन होकर स्वाभाविक ही परमात्मा में द्रब्ट्रव माना है, यही उनका श्रीत व है। रामानुजाचार्य ने भी श्रीभाष्य में है, - 'नहि परमात्मन: करणायत्तद्रष्ट्टत्वादिकम्, अपितु स्वभावत एव।' श्वीभाष्य, ब्र०, सू० १।२।१९) अर्थात् परमात्मा का जो द्रष्टुत्व, श्रोतृत्व आदि गुण हैं, वे इन्दियों के अधीन नहीं हैं, किन्तु स्वाभाविक ही हैं। इस प्रकार उपयुक्त विषयों पर विचार करने से स्पष्ट हो जाता है कि श दूराचायं का अईतदर्शन श्रीततर है।

### अविद्या का विचार

षा क्र दर्शन में परमार्थभूत सत्य (पदार्थ) परमात्मा ही है। वही आत्मा ब्रह्म है। वही आत्मा दृक्रूप अर्थात् दृष्टा है। चित् और ज्ञान शब्द का भी वही वाष्य है। वह किसी प्रकार की विशेषता से शून्य अर्थात् निर्विशेष है। वह इस प्रकार का है, ऐसा नहीं कहा जा सकता। वह अचिन्त्य होने से मन का भी अविषय है। उसी परमात्मा की शक्ति मायापदवाच्य अविद्या है। सत्त्व, रज और तमोमय जगत् का मूल कारण वही अविद्या है। यं आत्मशक्ति (अविद्या) पारमायिक सत्य न होने के कारण असत्स्वरूपा और व्यावहारिक सत्य होने से सत्स्वरूपा भी है। उभयात्मक होने के कारण इंग अनिवंचनीय भी कही जाती है। चित् के साय इसका सम्बन्ध तीन प्रकार का होता है। जिस प्रकार आकाशतत्व काठ, ढेला,

मिट्टी आदि के भीतर और बाहर सबंत्र व्याप्त है, उसी प्रकार वह चित् भी अविद्या के भीतर और बाहर सबंत्र व्याप्त है। अविद्या में सर्वावयव से चित् की व्याप्ति होने से अविद्या के कार्य सकल पृथिवी आदि मूत्तं पदार्थों में और बुद्धि आदि अमूर्तं पदार्थों में चित् की व्याप्ति सिद्ध हो जाती है। यह एक प्रकार का सम्बन्ध हुआ। जिस प्रकार, स्फटिक स्वच्छ होने के कारण समीप वस्तु में रहनेवाली रिक्तमा को प्रहण करता है, उसी प्रकार यह अविद्या भी अन्ततः गुणत्रय के बीजमूत होने पर भी स्वरूपतः स्वच्छ हो है, इसलिए चित् को ग्रहण करती है। यही चिदाभास कहा जाता है। यह दितीय प्रकार है। जिस प्रकार दर्पण अपने सामने वर्तमान मुख आदि के प्रतिविद्य को ग्रहण करती है, उसी प्रकार यह अविद्या भी चित् के प्रतिविद्य को ग्रहण करती है, और प्रतिविद्यत जो चित् है, उसका भी चिदाभास कहद से व्यवहार किया जाता है। यह तीसरा प्रकार है।

# ईश्वर और जीव

इन तीनों प्रकारों में, प्रथम प्रकार से, चित् की व्याप्ति, जिस प्रकार समिव्यिम्त सिव्या में रहती है, उसी प्रकार व्यव्यिभ् अविद्या और उसके कार्यभूत पृथिवी आदि मूर्त पदार्थों और वृद्धि लादि अमूर्त पदार्थों में भी वह रहती है। जिस प्रकार, आकाश की व्याप्ति मृत्-समूह में, मृत्-खण्ड में और उसके कार्यभूत वट-शराव आदि निक्षित्र प्रपम्च में सर्वत सर्वदा रहती है एवं द्वितीय और नृतीय प्रकार से होनेवाला चित् के साथ अविद्या का जो सम्बन्ध है, वह स्वच्छ वस्तु में ही होता है। जिस प्रकार, स्वच्छ स्फटिक बादि गणियाँ समीपस्य वस्तुओं की रिक्तमा का ग्रहण करती हैं, अस्वच्छ मृत्तिका आदि नहीं, उसी प्रकार दर्गण आदि ही प्रतिविम्ब को ग्रहण करते हैं, काष्ठ आदि नहीं। प्रथम प्रकार से, आकाश की तरह चित् की व्याप्ति स्वच्छ और अस्वच्छ सकल पदार्थों में हैं। सकल बात और मी है कि प्रथम या द्वितीय प्रकार से चित् का बिद्या से जो सम्बन्ध है, उससे बृद्धि आदि में प्रतीयमान जो चिदाभास या चित्रितिवम्ब है, उसमें भी प्रथम प्रकार से पुनः चित् की व्याप्ति रहती ही है। इस अवस्था में यह बिद्ध होता है कि जिस प्रकार वृद्धि चित् से अविच्छम रहती है, उसी प्रकार चिदाभास या चित्रितिवम्ब हो तो है कि जिस प्रकार वृद्धि चित् से अविच्छम रहती है, उसी प्रकार चिदाभास या चित्रितिवम्ब से भी। यही बात 'य आत्मिन तिष्ठन्थात्मनोऽन्तरः (वृ ७ ७० ३।७।११) इस घटक श्रुति से वोधित होती है।

आभास और प्रतिविम्ब में बहुत कम अन्तर है। परन्तु बृद्धि से अविच्छिन्न जो चित् है, उससे आभास और प्रतिविम्ब में इस प्रकार अन्तर देखा जाता है— जिस प्रकार आकाश का काम अवकाश देना है। घटाकाश भी अवकाश देने का काम करता ही है। अवकाश देने में घताकाश घट की अपेक्षा नहीं करता, उसी प्रकार उस शक्ति से अविच्छिन्न चित् भी शुद्ध चित् के कार्य का सम्पादन करता है, घटाकाश की तरह अपनी उपाधि की अपेक्षा नहीं करता। यही माया-समिष्टि से अविच्छिन जो चित् है, ईश्वर-पद का वाच्य होता है। यह ईश्वर, माया के कार्य सस्व,रज और तम में सत्व गुण की उपाधि से युक्त होने से हरि, रजोगुण की

उपाधि से युक्त होने से ब्रह्मा और तमोगूण की उपाधि से युक्त होने से शंकर, इन तीन रूपों को धारण करता है। इन तीनों में वर्त्तमान जो सत्त्व, रज और तम हैं, ये विलक्ष विषाद नहीं हैं, किन्तू अपने से भिन्न दोनों गुणों से अंशतः मिश्रित हैं। ये हरि, हर और हिरण्य-गर्भ भी ईश्वर से उपाधिवशात भिन्न होने पर भी वस्तुतः अभिन्न ही हैं, जैसे मठान्तर्वर्त्ती घटाकाश मठाकाश से अभिन्न होता है। इसलिए, इन तीनों को भी ईश्वर कहा जाता है। इसी प्रकार व्यक्टिभूत अविद्या में प्रतिबिम्बत जो चित है, यह जीव-पद का बाच्य होता है। जिस प्रकार, दर्गण में स्थित प्रतिविम्ब दर्पण का अनुसारी होता है, अर्थात् प्रतिबिम्ब दर्पण के निरचल रहने पर निरचल रहता है और दर्गण के चञ्चल रहने पर चञ्चल। दर्गण में जो मिलनता आदि हैं; उनसे भी वह प्रभावित होता है। इससे जीय और ईश्वर, दोनों का औपाधिक होना सिद्ध होता है। भेद केवल इतना ही है कि जीव उपाधिभूत अविद्या के अधीन है और ईश्वर स्वतन्त्र है, माया के वश नहीं ! 'रूपं रूपं प्रतिरूपो वभूव', तदस्य रूपं प्रतिक्षणाय' ( वृ० उ० २।४।१९ ); 'मायाभासेन जीवेशी करोति' ( नृ० ता० उ० ) इत्यादि अनेक श्रुतियाँ इसी सत्य की प्रतिपादित करती हैं । जो भाया विश्व चित को भी अपने सम्बन्ध-मात्र से तिभक्त कर जीव, ईश्वर आदि अनेक रूपों में दिखाई देती है, वह और उसका सम्बन्ध दोनों बनादि माने जाते हैं। सभी दर्शनकार अपने-अपने मत के अनुसार मूल कारण को अनादि स्वीकार करते हैं, इस कारण छह पदार्थ अनादि माने जाते हैं-जीव, ईश, विवृद्ध चित्, जीव और ईश्वर का भेद, अविद्या और उसके साथ चित् का योग। इसीको संझेपशारीरक में इस वकार लिखा है-

> 'जीव ईशो विशुद्धो चित् तथा जीवेशयोर्भिंदा। अविद्या तच्चितेर्थोगः वदस्माक्सनादयः॥'

माया का चित् से जो सम्बन्ध है, वह मायिक अर्थात् माया-परिकल्पित ही है, जिस प्रकार गुक्ति में रजत । चिदात्मा में जो माया का अम्यास है, वही अनादि है, और जितने अध्यास हैं, सब सादि हैं।

#### अध्यास का स्वरूप

अध्यास किस प्रकार होता है, इसका संक्षेप में निर्देश किया जाता है।
सर्वप्रथम शुद्ध चिंदात्मा में अनादि माया का अध्यास होता है, इसके बाद अध्यासविशिष्ट चिंदात्मा में अनादि माया का अध्यास होता है। केवल शुद्ध
चिंदात्मा में अहंकार का अध्यास नहीं होता; क्यों कि वह (शुद्ध चिंदात्मा) स्वयं
प्रकाश है। इसीलिए, तद्विषयक अज्ञान नहीं हो सकता, किसी रूप से अज्ञात जो
वस्तु है, वही अध्यास का अधिष्ठान हो सकती है। प्रथम अध्यास तो अनादि है,
इसलिए उसमें अज्ञान की अपेक्षा नहीं होती। अहङ्कार के अध्यास से विशिष्ट को
चिंदात्मा है, उसमें अहङ्कार के धर्म जो काम, संकल्प आदि हैं, और इन्द्रिय के धर्म
जो काणत्व आदि हैं, उनका अध्यास होता है। 'अहमिन्छामि', 'अहं काण',

इस प्रकार की प्रतीति सर्वानुभयसिद्ध है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि जिस चिदात्मा में अहंकार का अध्यास नहीं होता, उसमें इन्द्रियों के धर्म जो नाम, संकल्प आदि हैं, उनका भी अध्यास नहीं हो सकता; किन्तु अध्यस्ताहंकार-विशिष्ट में ही काम आदि का अध्यास हो गकता है। अहंकार के अध्यास से विशिष्ट उसी चिदात्मा में इन्द्रिय के धर्मों का भी अध्यास होता है। इन्द्रियाध्यासविशिष्ट चिदात्मा में इन्द्रिय के धर्मों का अध्यास नहीं हो सकता। क्योंकि, 'अहं चक्षः' (में आँख हुँ) इस प्रकार की प्रतीति किसी को नहीं होती।

एक बात और भी है कि, समीप रहनेवाली सभी वस्तुओं का अध्यास अवश्य होता ही है, इस प्रकार का यदि कोई नियम रहता, तव तो किसी प्रकार मानना ही होता, परन्तु ऐसा नहीं है; क्योंकि प्रतीत के अनुसार ही अध्यास होता है, अन्यथा नहीं। यदि 'चक्षुरहम्' इस प्रकार की प्रतीति होती, तो इन्द्रियों का भी अध्यास समझा जाता, परन्तु ऐसी प्रतीति नहीं होती है।

यहाँ एक शक्का होती है कि यदि दिन्द्रयों का अध्यास न मानें, तो इन्द्रियों के धर्मों का अध्यास किस प्रकार हो सकता है। इसका उत्तर यही है कि इन्द्रियों का कहीं अध्यास नहीं होता है, यह बात तो नहीं है, वरन् वेदल अहंकाराध्यास विशिष्ट चिदात्मा में इन्द्रियों का अध्यास नहीं होता है, यही तात्पर्य है। मायाध्यासविशिष्ट चिदात्मा तो इन्द्रियों का अध्यास होता ही है; क्योंकि 'चक्षुषा पश्यामि' ( आंख से देखता हूँ ), इस प्रकार का व्यवहार लोक में प्रसिद्ध है, और यह प्रतीति घट, पट आदि के समान अध्यस्त इन्द्रियों को ही हो सकती है; वयोंकि भूत और भौतिक एकताप्रपञ्च चिदात्मा में ही कल्पित हैं और अहंकाराध्यासविशिष्ट जो चिदात्मा है, उसी में मनुष्यादिविशिष्ट्य से देह का अध्यास होता है; क्योंकि 'अहं मनुष्यः, इस प्रकार की प्रतीति लोक में अनुभूत है। एक बात और है कि देह का भी सामान्यतः क्ष्य से अध्यास नहीं होता है; क्योंकि, 'देहोऽहम्' ( मैं देह हूँ ), इस प्रकार सामान्यतः प्रतीति नहीं होती। और भी, मनुष्यादि के अध्यास से विशिष्ट जो चिदात्मा है, उसमें स्थूलत्वादि देह-धर्मों और पुत्र, भार्या आदि धर्मों का अध्यास होता ही है; वयोंकि 'अहं स्थूलः' ( मैं मोटा हूँ ), ऐसी प्रतीति होती है, और पुत्र के पूजित होने पर मैं ही पूजित हुआ, इस प्रकार का भी ध्यवहार लोक में देखा जाता है।

एक बात और भी ज्या व्य है कि 'इदं रजतम्' (यह रजत है) की प्रतीति से शुक्ति में जो रजत का अज्यास होता है, उस अज्यस्त रजत में शुक्तिगत जो इदन्त्व-धमं है, उसका पुनः अज्यास होता है। इसी प्रकार, पूर्वोक्त सकल अज्यास-स्थलों में अज्यस्त जो माया प्रभृति हैं, उनका पुनः अज्यास होता है, इसी को 'अन्योभ्याज्यास-प्रन्थि' कहते हैं। जिस प्रकार, दो रज्जुओं के परस्पर जोड़ने से दृढ़ ग्रन्थि हो जाती है, उसी प्रकार अज्यास-स्थलों में भी अन्योन्याज्यास से दृढ़ ग्रन्थि हो जाती है।

इस प्रकार की अध्यास-परम्परा में भी शुद्ध चिदात्मा किसी प्रकार भी अशुद्ध (दूषित ) नहीं होता है। कारण, अध्यास का जो अधिष्ठान है, उसका आरोपित बस्तु के साथ किसी प्रकार भी स्पर्श वस्तुतः नहीं होता। इस पर आचायौँ ने भी कहा है —

'नहिभूनिकवरवती मृगतृङ्जलवाहिनी मरितमुद्वहित । मृगवारिपूरवरिपूरवती न नदी तयोवरभुवं स्पृणति ॥'

तात्पर्व यह है कि ऊषर भूमि म्गतूष्ण-जल की वाहिनी सरिता का उद्वहन अर्थात स्वर्ध नहीं करती, मुगमरीचिकारवी जल से परिपूर्ण नदी भी ऊषर भूमि का स्वशं नहीं करती, अर्थात् ऊपर भूमि और मुगत्व्या जल का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है। प्रसी प्रकार, अनादि सम्बन्ध से चिदात्मा के साथ सम्बद्ध जो माया है, उसमें चिदात्मा, सूक्ष्म होने के कारण, भीतर प्रवेश करता हुआ और व्यापक होने के कारण उसके बाहर भी रहता हुआ परिलक्षित होता है । एवम्प्रकारेण माथा से वस्तृतः असम्बद्ध चिदात्मा, माया-उपाधि से युक्त होने के कारण 'ईव्वर' वहा जाता है । केवल चिदातमा में ईशितृत्व ( शासनकत्र त्व ) होना सम्भव नहीं है; क्योंकि वह निर्लेप है। वह साक्षी होने के कारण मायाविशिष्ट भी नहीं हो सकता, प्रत्युत माया से असम्बद्ध ही रहता है । माया के जड़ होने से नायाविशिष्ट में साक्षित्व भी नहीं हो सकता है। इसिलए, चिवातमा माणा के सम्बन्ध से ईश्वर और माया से असम्बद्ध होने के करण साक्षी भी कहा जाता है। माया भी चिदात्मा के सम्बन्ध से गुणवैषम्य के द्वारा परिणामोन्मुख होती है और गुणवैषम्य होने से ही अनेक प्रकार के परिणाम होते रहते हैं । कोई परिणाम रजोगुण और तमोगुण के अंदतः मिश्रण रहने से सत्त्व-प्रधान होता है, यही शुद्ध सत्त्व-प्रधान कहा जाता है, पुनः उस शुद्ध सत्त्व-प्रधान के भी परिणास रजोगूण-तगोगुण के अंशतः सम्मिश्रण होने से सरव-प्रधान ही होते हैं। किन्तु, यह मिलनसत्त्व-प्रधान कहा जाता है। इस प्रकार, मिलनसत्त्व-प्रधान प्रकृति के व्यष्टिभूत अनन्त प्रकार के सत्त्व-प्रधान ही प्रकृति के परिणाम होते हैं।

यहाँ यह भी समझना चाहिए कि सत्त्व-प्रधान व्यष्टिभूत प्रकृति के जो परिणाम हैं, उन्हीं में चित् का प्रतिविग्व पड़ता है। बुद्ध रे बोगुण-तमोगुण-प्रधान अथवा मिलन रजोगुण-तमोगुण-प्रधान जो प्रकृति के परिणाम हैं, उनमें चित् का प्रतिविग्व कभी नहीं पड़ता; वयों कि वे बुद्ध रजीगुण या तमोगुण-प्रधान होने के कारण अस्वच्छ होने से प्रतिविग्व के ग्रहण करने में असमये होते हैं। और, सत्त्व-प्रधान-व्यिष्टिभूत-प्रकृति-परिणामों के समूह में भी चित का प्रतिविग्व नहीं पड़ता है, जैसे अनेक दर्पणों के परस्पर सिष्ठाहित होने पर भी मिलकर एक प्रतिविग्व के ग्रहण करने में उनका असामर्थ्य ही देखा जाता है। इसी व्यष्टिभूत मिलनसत्त्व-प्रधान-प्रकृति के अनन्त परिणामों में चित् के जो प्रतिविग्व हैं, वे ही जीव कहे जाते हैं। इसी वात को विद्यारण्यमुनि ने पञ्चदशी में दूसरे घड़तों में कहा है—जुद्ध सत्त्व-प्रधान-प्रकृति के परिणामों को माया, और मिलनसत्त्व-प्रधान-प्रकृति के परिणामों को माया, और मिलनसत्त्व-प्रधान-प्रकृतिक के परिणामों को बिद्यारण्यमुनि ने एक विद्या चित् (चैतन्य) को ईश्वर और अविद्योपिध से अविद्या कहते हैं, एवं मायोपिध से अविच्छन्न चित् (चैतन्य) को ईश्वर और अविद्योपिध से अविद्या कि विद्या को जीव कहते हैं। इन दोनों (ईश्वर और जीव) में

यह भी विशेषता है कि ईश्वर माया के वश में नहीं है, किन्तु माय! ही ईश्वर के वश में रहती है, और जीव अविद्या के वश में रहता है—

'सत्वशुद्धयिवशृद्धिभ्यां भाषाऽविद्धोच ते सते । भाषाबिम्बौ वशीकृत्य तां स्यात्सर्वज्ञ ईश्वरः ॥ अविद्यावशगरचैव तद्धौचित्र्यादनेक्षाः ॥'—पंचदशी

अब यहाँ यह शङ्का होती है कि दर्णण आदि उपाधि के विनाश होने से उसमें निहित प्रतिबिम्ब का भी विनाश देखा जाता है, इस स्थिति में अविद्या के नाश होने पर जीव का भी नाश अवश्यम्भावी है, इस अवस्था में जीव मुक्त हो गया, यह जो लोक विख्यात व्यवहार है, वह नहीं बनता, और मोक्ष के लिए कोई यत्न भी नहीं कर सकता, कारण यह है कि कोई भी आदमी अपने विनाश के लिए यत्न नहीं करता।

इसका उतर यह होता है कि दर्गण आदि उपाधि से प्रतिविम्ब नाम की किसी यस्तु का उत्पादन नहीं किया जाता, किन्तु विम्ब को ही मित्र रूप से दिखाया जाता है। इसलिए, उपाधि के विलय होने के विलय होने पर पृथक् प्रतिभास न होने के कारण जीव को मुक्त कहा जाता है, और जीव भी उपाधि के अधीन ही रहता है; क्यों कि प्रतिविम्ब का नियमानुसार उपाधि के अधीन होना स्वाभाविक है।

# जीव और ईश्वर के स्वरूप

प्रकृति की समब्टि से अविच्छन्न चैतन्य को ईएवर और प्रकृति की व्यव्टि से अविच्छित्र चैतन्य को जीव कहते हैं । इन दोनों में वास्तविक भेद नहीं है, किन्तु भीपाधिक भेद है। वह भी इतना ही है कि ईश्वर उपाधि के अधीन नहीं है, बौर जीव उपाधि के अधीन है। इसलिए, यह ईश्वर, उपाधि का और उपाधि के वशीभूत जीवों का नियमन करने से ही ईश्वर कहा जाता है। 'क्षरात्मानावी शते देव एक:' (स्वेत॰ १।१०)—इस श्रुति का भी यही तात्पर्य है । श्रुति में क्षर ज़ब्द का अर्थ उपाधि ही है। यह ईश्वर जिस प्रकार उपाधि से अविच्छिन्न है, उसी प्रकार उपाधि के वशीभूत या प्रतिबिम्बभूत जीव से भी अविच्छिन्न रहता है। और, जिस प्रकार उपाधि भीतर या बाहर वह ज्याप्त है, उसी प्रकार प्रतिबिम्ब के भीतर और बाहर भी यह परम सूक्ष्म होने से भीतर और व्यापक होने से बाहर भी व्याप्त रहता है । इस स्थिति में, 'य आत्मिनि तिष्ठन् आत्मनोऽन्तरः,' यह घटक श्रुति भी विना विरोध के उपपन्न हो जाती है। द्वैतवादियों के मत में घटक श्रुति उपपन्न नहीं होती; क्यों कि इनके मत में जीव का स्वरुप अणु माना गया है और परमाणुके भींतर नहीं रहने से उसमें प्रवेश का होना असम्भव ही है। भेद-प्रतिपादक 'आत्मा वाडरे द्रव्टव्यः' (ब् ॰ उ॰ २।४।४)—इत्यादि श्रुति भी उपपन्न हो जाती है। क्योंकि, जिस प्रकार जलाविच्छन्न आकाश और जलप्रतिविम्वाकाश में बीपाधिक भेद भी सिद्ध है, उसी प्रकार जीव और ईश्वर के औपाधिक भेद के प्रतिपादन करने में इस प्रकार की श्रुतियाँ चरितार्थ हो बाती हैं और उपाधि के विलय होने पर 'तत्वमिं आबि अभेद प्रतिपादक श्रुतियों की भी उपपत्ति हो जाती है।

जब यहाँ यह सन्देह होता है कि सब श्रुतियों की उपपत्ति सिद्ध हो जाने पर भी परस्परिवर्ध भेद, ऐक्य और घटक इन तीनों का वर्णन क्यों किया ? इसका उत्तर यही होता है कि वेदान्त-वाक्यों की प्रवृत्ति मुमुक्षु जनों के हित के लिए ही हुई है और मुमुक्षुओं का परमसाध्य जो मोक्ष है, उसी का उपपादन ऐक्यप्रतिपादक श्रुतियों से किया गया है। मोक्ष का साधनभूत जो परमात्म-दर्शन है, वह साधकों के भेददर्शी होने के कारण ही भेदप्रतिपादक श्रुतियों से विणत है। घटक श्रुति, आत्मदर्शन के मार्ग को बताती हुई कहती है—ताधकों को चाहिए कि अन्तर्वामी होने के कारण परमात्मा का अनुसन्धान करे। श्रुति के क्यों के ध्यानपूर्वक अध्ययन और मनन करने से उसका ताल्पर्य स्वय्ट प्रतीत होता है कि पूर्वोक्त अर्थ ही युक्त है। इस प्रकार, जीव और परमात्मा के अर्थ (एकत्व) सिद्ध हो जाने पर भी किसी का प्रथन होता है कि यदि आत्मा में एकत्व-धर्म मानते हैं, तो आत्मा सविशेष हो जाता है, निर्विशेष नहीं रहता, जो बांकर मत का परम सिद्धान्त है। यदि एकत्व को न मानें, तब तो हैत गले पड़ जाता है, बह्त सिद्ध नहीं होता। इसका उत्तर यही होता है कि एकत्य कोई धर्मान्गर नहीं है, बह्ति हित्व का अभाव-हप ही है। अर्थात्, वहाँ दित्व का सर्वथा अभाव है।

# ब्रह्म में श्रुति-प्रमाण की गति

न 'जीवो जियते' ( छा० उ० ६।११।३ ); 'जीवः स'विज्ञेयः' (श्वेत० उ० ६ ) इत्यादि अनेक श्रुतियाँ जीव के विषय में प्रमाण हैं। इसी प्रकार, ईश्वर के विषय में भी 'ईश्वरः सर्वभूतानां' (भ० ना० उ० १७।५);'तभीश्वराणां परमं महेश्वरम्' (श्वेत० उ० ६।७ इत्यादि श्रुतिया प्रसिद्ध हैं। परन्तु, शुद्ध निविशेष और असङ्ग चिद्दूष्प ब्रह्म तो किसी प्रकार भी श्रुति का विषय नहीं हो सकता है और न अनुमान का ही। इस अवस्था में, उक्त ब्रह्म किसी प्रमाण से सिद्ध नहीं होता। कारण यह है कि निविशेष और असङ्ग मानने में वाच्य-वाचक-भाव-छप सम्बन्ध भी उसमें नहीं होता, इस अवस्था में वाच्य-मर्यादा से श्रुति भी ब्रह्म के उपपादन में समर्थ नहीं होती। इस असामर्थं को 'यतो वाचो निवर्तन्ते,' इत्यादि श्रुतियाँ भी स्वयं स्पष्ट हम में स्वीकार करती हैं।

इतना होने पर भो मुमुक्ष-जनों के कल्याण है छिए बद्धपरिकर श्रुति भी किसी प्रकार निपेध-मुख से बुद्ध निद्धन-रूप ब्रह्म का बोध कराने में सफल हो ही जाती है। जिन प्रकार नवोडा नायिका से उसकी सखी पूछती है कि इस जनसमूह में तुम्हारा पित कीन है? उस समय वह नायिका लज्जा से कुछ भी नहीं बोलती। जब पुनः अंगुलि के निर्देश से पूछती है कि क्या वह लाल मुरेठा बाँधे तुम्हारा पित है? तो बहु कहती है, 'नेति,' अर्थात् नहीं। फिर सखी पूछती है कि क्या वह हाब में जो छड़ी लिये है, वह पित है? उतर देती है—'नेति,' इसी प्रकार जब सबके पूछने पर उसकी सखी यही उत्तर पाती है—'नेति नेति'। तब अन्त में उसके पित के ही कपर अंगुलि निर्देशकर पूछती है,इस पर वह नवोडा नायिका चुप हो जाती है, कुछ भी नहीं बोलती। इसी मौन उत्तर से वह चतुर सखी सनझ छती है कि यही इसका पित है।

ठीक इसी प्रकार, 'स एवः नेति नेति' (बृ० उ० ३१९१२६); 'अस्बूलम् अनण्' (बृ० उ० ३१९१२६); 'अखब्दगरूपमस्पर्धम् (क० उ० ३१९४) इत्यादि श्रुतियां निषेध-मुख से ही अग्राह्म, अलक्षण, अचित्य चिद्धन, आनग्द-सत्स्यच्य ब्रह्म के बोध कराने में सफल और चरितार्थं हो जाती हैं।

#### बन्ध का स्वरूप

चित् सम्बन्ध से माया का जो परिणास होता है, उन्ने पदार्थ-निरूपण-प्रसङ्ग में पहले ही कह चुके हैं। भूत और भीतिक निवित्त जनत्-प्रपञ्च, मूर्त, अमूर्त और अन्याकृत तीन प्रकार के भेद से जो पहले कह आये हैं, वे सब माया के ही परिणाम हैं। माया और माया के परिणामों के साथ होनेवाला जो चित् का सन्वन्ध है, वही वन्ध है। मैं अज हूँ, मैं सुखी हूँ, मैं दु खी हूँ और मैं शरीरी हूँ - इत्यादि अनेक प्रकार से उसका अनुभव होता है। सुख-दुःख का जिलना भी अनुभव होता है, उसका मूल कारण बन्ध ही है। 'न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाऽप्रिययोरपहतिरहित' (छा० उ० ५ १२।१) इस श्रुति का भी यही तात्पर्य है। अर्थात्, जवतक शरीर का सम्बन्ध रहेगा, तवतक प्रिय और अप्रिय का अपहान, अर्थात् नाश नहीं हो सकता। प्रिय, अप्रिय का जो असंस्पर्श है, वही मोक्ष है। जबतक हैत दर्शन रहेगा, तवतक किसी प्रकार भी प्रिय और अप्रिय का असंस्पर्श नहीं हो सकता। इसीलिए, आत्मैवयस्ट्रूप की सम्पत्ति अपेक्षित होती है। अर्थात्, आत्मैनयस्वरूप की सम्पत्ति के विना प्रिय और अप्रिय के असंस्पर्श-रूप मोक्ष भी दुर्लम है। और, आत्मैक्यस्वरूप सम्पत्ति भी कर्ष और कर्म-मूलक शरीरादि-सम्बन्ध-रूप पाश-विमोचन के विना दुर्लम ही है। आत्स-विज्ञान के विना पाश विमोचन भी दुर्वच ही है। आत्म-विज्ञान भी अधिकार के विना दुर्घट है। इसलिए, अधिकार-प्राप्ति के लिए चित-शुद्धि परमावश्यक है। क्योंकि, चित-शुद्धि ही, अधिकार के सम्पादन द्वारा मोक्ष की इच्छा को उत्पन्न कर उसके द्वारा आत्म-विज्ञान के प्रतिपन्न करने में पहायक होती है। जबतक चित्त की शुद्धि न हो, तबतक जन्म-साफल्य के लिए निष्काम कर्म अवस्य करते रहना चाहिए। निष्काम कर्म की कर्त्तव्यता के विषय में तीन करपों (पक्ष या प्रकार) की कल्पना की जाती है।

प्रथम कल्प—निष्काम कर्म केवल चित-शुद्धि का कारण होता है। चित्त-शुद्धि हो जाने पर मोक्ष को इच्छा स्वभावतः हो जाती है। इसके वाय गुरु के उपदेश आदि के द्वारा आत्म-विज्ञान होता है। द्वितीय कल्प- निष्काम कर्म ही चित्त-शुद्धि के द्वारा मोक्ष की इच्छा का कारण होता है। मोक्ष की इच्छा के बाद गुरु के उपदेश आदि से आत्म-विज्ञान होता है। तृतीय कल्प- निष्काम कर्म ही आत्म-विज्ञान का कारण होता है। यह निष्काम कर्म ही चित्त शुद्धि, मोक्षेच्छा और गुरु के उपदेश आदि के द्वारा आत्म-विज्ञान का सम्पादन करता है। प्रत्येक अवस्था में आत्मक्य-विज्ञान के बाद द्वेत के दर्शन न होने से लेशतोऽपि कर्म का अवसर नहीं रहता, और किसी काम के लिए कर्म की आवश्यकता भी नहीं रह जाती।

#### कमं का उपयोग

अब प्रकरणवश, कर्म का उपयोग किस प्रकार होता है, यह विचारणीय है। निष्काम कर्म, चित्त-शुद्धि और मोक्षेच्छा, इन नीनों में कीन किसका कारण है और कीन किसका कार्य, यही विचार का विषय है।

पहले यह जानना आवश्यक है कि निष्काम कर्म से ही चित्त-शुद्धि होती है, सकाम कर्म से नहीं। क्योंकि, सकाम कर्म तो राग आदि मलों को ही उत्पन्न करता है, जिससे चित्त अगुद्ध ही रहता है। और, जबतक चित्त-गुद्धि नहीं होती, तबतक निष्काम कर्म भी नहीं हो सकता। कारण यह है कि राग आदि मलों से युक्त मन में निष्काम कर्म का आचरण असम्भव-सा ही है। इस अवस्था में अन्योन्याश्रय दोष का होना अनिवार्य है। इसी प्रकार, मोझ की इच्छा होने पर ही चित्त-गुद्धि के लिए यत्न होना सम्भव है। चित्त-गुद्धि होने पर ही मोझ की इच्छा हो सकती है, यह दूसरा अन्योन्याश्रय है। और भी, निष्काम कर्माचरण के बाद ही चित्त-गुद्धि के द्वारा मोझ की इच्छा हो सकती है। मोझ की इच्छा होने के बाद ही निष्काम कर्म हो सकता है, यह तीसरा अन्योन्याश्रय होता है। अब यहाँ तीनों की व्यवस्था किस प्रकार की जायगी, यह विचारणीय है।

इसकी किमक व्यवस्था इस प्रकार होती है—पहुले जब सकाम कमों के फल का वार-बार अनुभव करने पर उन कर्मफलों में अल्पता और अस्थिरता की बुद्ध होती है, तब चित्त में वंराप्य का बंकुर उदित होता है। उस वैराप्य से काम आदि मलों के न्यून होने पर चित्त की शुद्धि और मोक्ष वी इच्छा शनैः शनैः बढ़ने लगती है। यद्यपि निक्काम कर्माचरण श्रुतिबिहिन होने से विद्यमान ही रहता है, तथापि बैराप्य के उदय होने के बाद सकाम कर्म का हाल होने से सबल होकर मोक्ष की इच्छा बढ़ने लगती है। इससे सिद्ध होता है कि उनत तीनों में कार्यकारणभाव उत्पत्ति में नहीं है, किन्तु वृद्धि में ही है। अर्थात्, उनत तीनों की सहायता से तीनों में उत्कर्ष का ही आधिक्य होता है।

#### साक्षात्कार के साधन

इस प्रकार, निष्काम कर्म के आचारण से जब चित्त सवंया विशुद्ध हो जाता है,
तब तीव मुमुक्षा उत्पन्न होती है। इसके बाद ही आत्म-विज्ञान सम्पादन करने के योग्य
होता है। मोक्ष की तीव इच्छा वही है कि जिसके होने पर मनुष्य, क्षणभर भी मोक्ष के
छिए प्रयत्न किये विना नहीं रह सकता। आत्मसाक्षात्कार का ही नाम आत्मविज्ञान है। जिस प्रकार माता अपने पुत्रों को उन्मागं से सन्मागं में प्रवृत्त कराने के
छिए अनेक प्रकार के यत्न करती है, उसी प्रकार श्रुति भी मुमुक्षुजनों को सन्मागं में
प्रवृत्त कराने के छिए मोक्ष के साधनीभूत आत्मसाक्षात्कार का उपदेश करती है—
'आत्मा बाडरे द्रष्ट्रव्यः श्रोत्व्यो मन्तंव्यो निदिष्यासित्रव्यश्च।' (बृ० उ० २१४९)।
अर्थात्, आत्मा का दर्शन—साक्षात्कार करना चाहिए। उपाय के बिना साक्षात्कार

होना असम्भव है, इसिलिए श्रुति दर्शन का उपाय भी स्वयं वताती है—'श्रोतव्यः' अर्थात् श्रवण कःना चाहिए। 'दवमस्त्वमित', इस वाक्य में जिस प्रकार शब्द से ही दशम आत्मा का साक्षात्कार होता है, उनी प्रकार यहाँ श्री शब्द रूप श्रुति के श्रवण से ही आतमा का साक्षात्कार हो सकता है, यही श्रुति का तात्पर्य है।

इस प्रकार का साक्षात्कार आत्मा की अविरत भावना से ही हो सकता है।
जिस प्रकार, चित्त के कल्मव के नष्ट न होने से नास्तिकों को श्रुतियों पर विश्वास नहीं
होता, उसी प्रकार यदि श्रुति के अर्थ में असम्भावना या विपरीत भावना से दृढ़तर
विश्वास नहीं हो, तो अविरत भावना भी असम्भव है। इसलिए, असम्भावना या
विपरीत भावना की निवृत्ति के लिए मनन की आवश्यकता समझती हुई श्रुति श्रवण के
बाद मनन, 'भन्तव्यः' का ही उपदेश करती है। निरन्तर आत्मविषयक अनुसन्धान का ही
नाम मनन है। इसी का नाम अनवरत भावना है। अनवरत भावना के विना
निदिष्यासन नहीं हो सकता, इसीलिए 'मनतव्यः' के बाद 'निदिष्यासितव्यः'—
निदिष्यासन का विधान श्रुति करती है। निदिष्यासन का अर्थ तन्मयता ही होता है।

#### मोक्ष का स्वरूप

मोक्ष में कुछ अपूर्व वस्तु की प्राप्ति नहीं होती है, किन्तु मूलस्वरूप में जीवात्मा का जो अवस्थान है, वही 'मोक्ष' कहा जाता है। उस अवस्था में कुछ अपूर्व प्राप्तव्य नहीं रह जाता है। यद्यपि आत्मा का, वद्ववस्था में भी, मूल स्वरूप में अवस्थान रहता ही है, तथापि वह अज्ञात है, अर्थात् उसे आत्म-स्वरूप का ज्ञान नहीं रहता। इसलिए, अज्ञान या अविद्या का नाश होना ही मोक्ष है, यह सिद्ध होता है। श्रीगोडपादाचार्य ने माण्ड्क्य-कारिका में लिखा है—

### 'अविद्यास्तमयो मोक्षः ला च बन्ध उदाहृतः।'

अर्थात्, अविद्या या अज्ञान के नाण का ही नाम सोक्ष और अविद्या का ही नाम बन्ध है। उन्त मोक्ष का साधन केवल एक ज्ञान (विद्या) ही है, और पूर्वोक्त आत्मसाक्षात्कार का ही नाम विद्या । आत्मा के साक्षात्कार होने पर जीवित मनुष्य भी सुनत ही है। इसीका नाम जीवन्मुक्त है। इस मुनतावस्था में हैत के भान होने पर भी कोई क्षति नहीं है। जिस प्रकार, नेत्र में तिमिर (सोतियाबिन्द) आदि दोष से दो चन्द्रमा देखे जाने पर दो चन्द्र किसिलए हुए, इस प्रकार का सन्देह किसी को नहीं होता है। अथवा, सन्देह होने पर भी जगत् में एक ही चन्द्रमा है, दूसरा नहीं, इस प्रकार के आप्त बचन से वह निवल हो जाता है।

यद्यपि आप्त वचन से दो चन्द्रों के अज्ञान का नाश होने पर भी दोष से दो चन्द्रों का भान होता ही है, तथापि फिर शब्द्धा नहीं होती कि ब्रह्मा ने दूसरे चन्द्र को क्यों बनाया। इसलिए, जिस प्रकार दो चन्द्रों को देखना भी किसी काम का नहीं होता, उसी प्रकार जीवन्युक्त को होनेवाला जगत् का अवभास किसी काम का नहीं होता। क्योंकि, उसे निश्चित ज्ञान है कि ये सब अज्ञान है, अविद्या है, इसलिए वह सद्योग्रुक्त है।

इस अवस्था में, उतका आत्मा त्याक्ताभिमान होकर अपने मूलस्वरूप में जाने के लिए उद्यत हो जाता है। जिस प्रकार, स्वामी अपने भृत्य के ऊपर से जब अपना ममत्व हटा लेता है, तब वह भृत्य भी अपने घर की ओर उन्मुख हो जाता है।

यही बात 'गताः कताः पञ्चवश प्रतिष्ठाः' (मु०उ० ३।३।७) इस श्रुति से सिद्ध होती है। प्राणियों के शरीर का परिणाम दो प्रकार का होता है—एक, जीव से त्यक्ताशिमान गरीर का विश्वरण-रूप और दूसरा, जीव से गृहीताभिमान का संरोहण-रूप। प्राणियों की मृतावस्था में शरीर में रहनेवाले जो स्थूलभूत हैं, वे अपनी-अपनी प्रकृति में जाने के लिए तैयार हो जाते हैं और सद्योमुक्त के शरीरगत जो सूक्ष्म तत्व हैं, वे भी अपने मूल कारण में जाने के लिए तैयार हो जाते हैं। यही बोनों में विशेषता है। एक बात और है कि प्रेतावस्था में जिनका विश्वरण प्रारम्भ हो गया है, ऐसे स्थूल भूत भी शरीर के रूप में प्रत्यिभन्नात होते हैं। इसी प्रकार, सद्योमुख के सूक्ष्मभूत भी, जिनका विश्वरण प्रारम्भ हो गया है, कुछ काल प्रयंन्त संस्कार के वश से अनुवृत्त होते हैं। किन्तु, उनका संस्कार भी क्षयोन्मुख रहता है; क्योंकि वृद्धि का कुछ कारण नहीं है। संस्कार के अवसान में ही कैवल्य या मुक्ति की प्राप्त होती है। जिसका आत्म-विज्ञान सामान्यतः उत्पन्न होकर भी साक्षात्कार सवस्था को प्राप्त नहीं करता, वह देवयान-मार्ग द्वारा फ्रमशः साक्षात्कार अवस्था को प्राप्त नहीं करता, वह देवयान-मार्ग द्वारा फ्रमशः साक्षात्कार अवस्था को प्राप्त होता है।

# न्याय-दर्शन

न्याय-दर्शन के प्रवर्त्तक गर्हीं गौतम हैं। एक समय व्यासदेव ने इस मत को दूषित कहकर खिंडत किया था। इस पर गौतम ने प्रतिज्ञा की, कि मैं व्यास का मुख इस नेत्र से नहीं देखें गा। बाद में व्यासदेव ने अनुनय-विनय से गौतम को प्रसन्न किया, इस पर गौतम ने अपने योग-वल से पैर में नेत्र प्रकटित कर उसी नेत्र से व्यास के मुझ को देखा। इसीलिए, इस दर्शन को 'अक्षपाद-दर्शन' कहते हैं।

इस दर्शन में भी वैशेषिक-दर्शन की तरह पदार्थों के तत्व-ज्ञान से निःश्रेयस् की सिद्धि बताई जाती है । न्याय-दर्शन में सोलह पदार्थ माने गये हैं—प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, दृष्टान्त, सिद्धान्त, अवयव, तर्क, निर्णय, वाद, जल्प, वित्तण्डा, हेस्वाभास, छल, जाति और निग्रहस्थान । इन्हीं पदार्थों के याथार्थ ज्ञान से सुक्ति की

प्राप्ति बताई गई है।

न्याय-शास्त्र के पांच अध्याय हैं - प्रत्येक अध्याय में दी-दो आह्निक है। प्रथम अध्याय के प्रथम आह्निक में प्रभाण से छेकर निर्णय-पर्यन्त नव पदार्थी के लक्षण किये गये हैं। द्वितीय आह्मिक में बाद आदि सात पदार्थों के लक्षणों पर विचार किया गया है। द्वितीय अध्याय के प्रथम आह्निक में संशय का परीक्षण, उसका कारण और उसके स्वरूप विचार है तथा प्रत्यक्ष आदि जो चार प्रमाण हैं, उनकी प्रामाणिकता का विवेचन है । द्वितीय आह्निक में अर्थापत्ति आदि का अन्तर्भाव दिखाया गया है। तृतीय अध्याय के प्रथम आह्निक में आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, और अर्थ, इन चार प्रमेयों का परीक्षण किया गया है तथा दितं।य आहिक में बुद्धि और मन का परीक्षण किया गया है। चतुर्थ अध्याय के प्रथम आह्निक में प्रवृत्तिदोष, प्रेत्यभाव, फल, दुःख और अपवर्ग का विचार किया गया हैं और दितीय आह्निक में बुढि और मन की परीक्षा की गई है। इस प्रकार, तृतीय अध्याय के दो आर्द्धिकों और चतुर्थ अध्याय के एक आह्विक में केवल प्रमेय की ही परीक्षा है। वे प्रमेय बारह हैं-आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, अर्थ, बुद्धि, मनःप्रवृत्ति, दोष, प्रत्यमान, फल, दुःख और अपवर्ग । चतुर्थ अध्याय के द्वितीय आह्निक में दोप-निमित्तकत्व का निरूपण हुआ है। और, यह बतलाया गया है कि परमाणु निरवयव हैं। पाँचवें बच्याय के प्रथम बाह्निक में जाति का निरूपण और दितीय बाह्निक में निष्रह-स्थान का निरूपण किया गया है। इस प्रकार कुल पाँच बच्याय विवृत हुए हैं।

प्रमाण आदि सोलह पदार्थों पर विचार

प्रताण—अब यह विचार किया जाता है कि प्रमाण, प्रमेय इत्यादि जो सोलह पदार्थ बताये गये हैं, उनमें सबसे पहुछे प्रमाण का ही क्यों निर्देश किया गया है ? गौतम का यह सिद्धान्त है-- 'मानाधीना भेयसिद्धिः', अर्थात् प्रमेय की सिद्धि प्रमाण के ही अधीन है। प्रमाण के विना किसी भी वस्तु की सिद्धि नहीं होती, इसी लिए सर्वे प्रथम प्रमाण का विचार किया गया है। प्रमाण की परिभाषा करते हुए महर्षि गीतम ने कहा है कि 'यथार्थ अनुभव का जो कारण है, और उस अनुभव का प्रमा से नित्य सम्बद्ध जो आश्रय है, वही प्रमाण कहा जाता है।' प्रमा के आध्य और प्रमा से नित्य सम्बद्ध होने से ही परतन्त्र सिद्धान त-सिद्ध ईश्वर को भी न्याय-दर्शन में प्रमाण याना जाता है। समान तन्त्र से सिद्ध और परतन्त्र से असिद्ध का नाम प्रतितनत्र-सिद्धान्त है। महर्षि गौतम ने भी कहा है 'स मानतन्त्रसिद्धः परतन्त्रासिद्धः प्रतितन्त्रसिद्धान्तः', अर्थात् समान तन्त्र से सिद्ध और दूसरे तन्त्र से असिद्ध का नाम प्रतितन्त्र-सिद्धान्त है। ईश्वर का प्रामाण्य समान तन्त्र वैशेषिक से सिद्ध है, और परतन्त्र मीमांसा से असिद्ध है। इसलिए, ईश्वर को प्रतितन्त्र-सिद्धान्त-सिद्ध कहा जाता है। प्रमाण के लक्षण में निवेशित प्रमा का जो आश्रय है, उसीसे नैयायिकों का अभिमत ईश्वर का प्रामाण्य सिद्ध होता है। ईश्वर के प्रामाण्य के विषय में महर्षि गीतम ने कहा है-'मन्त्रायुर्वेदप्रामाण्यवच्च तत्प्रामाण्यमाप्तप्रामाण्यात्', अर्थात् मन्त्र और आयुर्वेव की तरह आप्त के प्रामाण्य होने से ही आप्तोपदेश-रूप बेद का प्रामाण्य होता है। आप्त उसको कहते हैं, जिसने धर्म का साक्षारकार कर लिया है, ययार्थ कहनेवाला है, और रागादि वश से भी असत्य बोलनेवाला नहीं है। इससे ल्पव्ट है कि नैयायिकों का अभिमत जो ईश्वर का प्रामाण्य है, वह महाप गीतम की भी सान्य है। ईश्वर-प्रामाण्य के विषय में प्रसिद्ध नैयायिक शिरोमणि उदयनाचार्यं ने भी न्यायक्रुस्मावली के चतुर्य स्तवक में कहा है-

'नितः सम्बक् परिविद्यतिः तद्वता च प्रमातृता । तद्योगम्यवच्छेदः प्रामाण्यं गौतमे मते ।। साझारकारिणि नित्ययोगिनि परद्वारानपेकस्थितौ । भूतार्थाऽनुभवे निविद्यनिधिनप्रस्ताववस्तुक्रमः । स्रेशाद्वितिनित्तद्विद्वियमप्रभ्रष्टराञ्जातुषः ।

शास्त्री विकास स्थित कि सम्या कि साम रिस्त में प्रमाणं शिवः ।।'—न्या (कु० ४।४-६)
तास्त्रयं यह है कि सम्यक् परिच्छित्ति का नाम मिति है। वही प्रमा है। उसका
जो आश्रय है, वही प्रमाता है। उस मिति के बयोग-व्यवच्छेद को ही गौतम-दर्शन में
प्रामाण्य माना गया है। दितीय का तास्त्रयं यह है कि शिव का जो भूतार्थानुभव है,
वह साक्षात कारी, कि नित्य योगी और परद्वारानपेक स्थित है। अर्थात् प्रपञ्च के
प्रलय-काल में भी पूर्वक स्पत्तिद्व नैलोक्यगत पदार्थों का यथार्थं प्रत्यक्षानुभव इन्द्रियों की
सहायता के विवा ही अविच्छिन्न रूप से ईववर में नित्य वर्त्तमान रहता है। वह परमातमा

१. यथार्थ ज्ञान २. अयोग अर्थात् सम्बन्धभाव का व्यवच्छेद (व्यावृत्ति), बावश्यक सम्बन्ध ३. त्रिकाल और जैलोक्यगत पदार्थों का यथार्थं अनुभव । ४. प्रत्यक्ष नित्य रहने वाला । ५. दूसरे किसी की अपेक्षा से रहित, अर्थात् हमलोगों का ज्ञान जैसा इन्द्रियसापेक्ष है, वैसा ईश्वर का ज्ञान इन्द्रियसापेक्ष नहीं है ।

सृष्टि के बारम्भ में, पूर्वंकल्प में, सिद्ध पदार्थों को कल्पना-मात्र से देखना आरम्भ करता है, और वे पदार्थ कल्पनामात्र से ही पूर्वंवत् उत्पन्न होने उगते हैं। श्रुति भी कहती है—'धाता यथापूर्वंमकल्पयत्', अर्थात् परमात्मा ने पूर्वंकल्प के सदृत्र ही सब पदार्थों को कल्पना-मात्र से रचा। इस प्रकार, पूर्वोक्त विद्येषणों से युक्त अपने प्रत्यक्ष अनुभवों में सबको निविष्ट कर दिया है। निखिल विद्यमान वस्तुओं का उत्पत्यादि-क्रम, जिसने ऐसा पूर्वोक्त शिव (केशादृष्ट, अर्थात् छेशमात्र भी अदृष्ट—अदर्शननिमित्तक जो दृष्टि अर्थात् दोप है, उसके अभाव से नष्ट हो गया है शङ्का-रूपी तुव जिसका ऐसा शिव ही) नैयायिकों के मत में प्रमाण है। तात्पर्य यह है कि हमारे सदृश्च सोबारण मनुष्यों को वस्तुतः परोक्ष ज्ञान होने पर भी अनेक प्रकार की शङ्काएँ उत्पन्न हुआ करती हैं। कारण यह है कि प्रत्यक्ष बस्तुओं का अनुभूव होने पर भी सर्वावयव से ज्ञान नहीं होता, इसलिए एक अंश का जो अज्ञान है, उसी के द्वारा अनेक दोप उत्पन्न होते हैं, जिससे अनेक प्रकार की विपरीत भावना होने की सम्भावना बनी रहती है। इस प्रकार का छेशतः अदर्शन भी ईश्वर में सम्भावित नहीं है। खड़ा के उद्याम से कला जून प्रमाणों से क्या सम्भादत हो सकता है, इसलिए नैयायिकों के मत में खड़ा-रूपी कलंक से रहित ईश्वर ही प्रमाण है।

इन उद्धरणों से स्वब्ट सिद्ध हो जाता है कि सभी नैयाधिकों के मत से, प्रमा के आश्रय होने के कारण, ईश्वर ही वस्तुतः प्रमाण है। यह प्रमा के आश्रय-रूप प्रमाण का उदाहरण है।

प्रमिति का कारण-रूप जो प्रमाण है, यह चार प्रकार का होता है—प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और शब्द । इन्द्रिय और विषयों के संसर्ग से उत्पन्न जो जान है, वही 'प्रत्यक्ष' है। जैसे, सामने रखे हुए घटादि ने 'यह घट है', 'यह ।ट है', इत्यादि जान को 'प्रत्यक्ष' कहते हैं।

अनुमति का जो कारण है, उसी को 'अनुमान' या लिङ्ग-परामर्श कहते हैं।
आपित के बल खे जो अर्थ का बोध कराता है, उनी को लिङ्ग या हेतु कहते हैं। जैसे,
क्रूम अपित का हेतु या लिङ्ग कहा जाता है। क्योंकि, अ्रूम ही व्याप्ति के बल से अपित का
बोधक होता है। जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अपित अवश्य है, इस प्रकार का जो
साहचर्य का नियम है, वही व्याप्ति है। उस व्याप्तिविधिष्ट लिङ्ग का जो पर्वत आदि
पक्ष में जान होता है, वही लिङ्ग-परामर्श कहा जाता है। वही अनुमान है, इसी से
अपित की अनुमिति होती है।

अतिदेश-वाक्य के स्मरण के साथ-साथ जो सदृश वस्तु का ज्ञान होता है, उसी को 'उपमान' कहते हैं। जैसे--'गो-सदृश गवय होता है', इस अतिदेश-वावय के श्रवण करने के बाद कदाचित् मनुष्य जङ्काल में जाकर गो-सदृश जन्तु को देखता है, अगेर गो-सदृश गवय होता है, इस अतिदेश-वाक्य का स्मरण करता है; उसी क्षण गो-सदृश यह गवय है, इस प्रकार का ज्ञान उसे होता है। उसी ज्ञान का नाम उपिति है।

आप्त वाक्य का नाम है 'शब्द' । जहाँ प्रत्यक्ष और अनुमान की गित नहीं है, उसका भी जान पाब्द-प्रमाण के द्वारा ही होता है। आप्त उसे कहते हैं, जिसने वस्तु-तस्य का साकात्कार कर लिया है, और रागादि के वश से भी अन्यवा बोलनेवाला नहीं है।

प्रभेष यवार्थ ज्ञान में भासित होनेवाला पदार्थ प्रमेष कहा जाता है। यह वारह प्रकार का होता है—आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, वर्थ, बुद्धि, मन, प्रवृत्ति, दोष, प्रत्यमाव, फल दुण और वववर्ष। प्रात्मा का अर्थ है, ज्ञान का आध्य। उसके दो भेद हुए—जीवात्मा और परमात्मा। परमात्मा सर्वज्ञ और एक ही है। जीवात्मा प्रति व ीर में भिन्न है, इसलिए अनेक है। दोनों न्यापक और नित्य हैं। सुब, दुःख आदि जो भोग है, उनके साधन का नाम है धरीर। जिसके हारा सुध-दुःख का भोग होता है, वहां शरीर कहा जाता है।

शरीर से संयुक्त और जान का कारण को अतीन्द्रिय पदार्थ है, वही इन्द्रिय कहा जाता है। द्रव्य, युज, कर्म आदि जो वंशीषक दर्शन में पदार्थ वताये गये हैं, वे ही प्रकृत में अर्थ कहे जाते हैं। जान का नाम बृद्धि है। सुख-दुःख का जो ज्ञान है, उसके साधन इन्द्रिय का नाम कहे। यह मन नाना प्रकार का होता है और प्रति शरीर में नियमेन रहनेवाका अणु और नित्य है।

सन, बचन और शरीर की जो किया है, वही प्रवृत्ति है। वे तीनों कियाएँ शुभ और अगुभ के भेद से दो-दो प्रकार की होती हैं। इस प्रकार छह प्रकार की प्रवृत्ति हुई। जिसके द्वारा प्रवृत्ति होती है, वही दोष है। इसी का नाम राग, द्वेष और मोह भी है। इनके कारण ही कायिक, वाचिक और मानसिक प्रवृत्तियाँ होती हैं। मृत्यु के बाद पुनर्जन्म लेने का नाम प्रेत्यमाव है। इसी को पुनर्जन्म कहते हैं। सुल-दु:स के साक्षात्कार का नाम फल है। पीडा का नाम दृःख है। वह भी तीन प्रकार का होता है आध्यात्मिक, वाधिमीतिक, और आधिदैविक। शरीर और मन के रोग को बाह्यात्मिक कहते हैं। शालु-बंधम्य के कारण शरीर में जो ज्वरादि सन्ताप होते हैं, वे बारीरिक दुःन कहे करे हैं। काम, क्रोध आदि से उत्पन्न रोग है, उन्हें मानस रोग कहा जाता है। ये दोनों आध्यात्मिक रोग आम्यन्तर उपाय से शमनीय होते हैं। सर्प, विक्छ, व्याद्म आदि से जो दुःख होता है, वह आधिभौतिक कहा जाता है। यक्ष, राक्षस और ग्रह आदि के आवेश से जो दुःस होता है, वह आधिदैविक कहा जाता है। आधिभीतिक और आधिदैविक ये दोनों प्रकार के दुःख बाह्य उपाय से बारणीय होते हैं। कहीं-कहीं इक्कीस प्रकार के दुःख माने गये हैं-जैसे, एक गरीर, छह इन्द्रियों, छह विषय और छह वृद्धि ( चाक्षुष, रासन, श्रावण, घ्राणज, त्वाच, तथा मानस ) सुख और दःख। यहाँ सुख को भी दःख के सम्बन्ध से दःख ही माना गया है। जारीर आदि दुःख के साधन होने के कारण दुःख माने गये हैं। इनके अतिरिक्त बाह्य दुःब-साधन भी सोलह प्रकार के माने गये हैं। जैसे-परतन्त्रता, आधि, व्याधि, अपमान, रात्रु, दरिद्रता, भायद्विय, कन्या-वाहुल्य, कुमार्या, कुमुरय, कुग्रामवास,

कुरवामी-सेवा, वृद्धत्व, परगृहवास, वर्षाकाल में प्रवास और विना हल की खेती। मोक्ष को अपवर्ग कहते हैं। इस प्रकार, ये बारह प्रकार के प्रमेय हैं।

संशय—अनिष्चयात्मक ज्ञान को संशय कहते हैं। वह तीन प्रकार का होता है।
साधारणधर्मनिमित्तक, असाधारणधर्मनिमित्तक और विप्रतिपत्तिनिमित्तक। यह स्थाणु है
या पुरुष ? दोनों में रहनेवाला जो उन्नतत्व और स्थूलत्वादि साधारण धर्म हैं, उनके
ज्ञान के कारण ही यह स्थाणु है या पुरुष, इस आकार का संशय होता है, यह
साधारणधर्मनिमित्तक है। पृथ्वी नित्य है अथवा अनित्य ? यहाँ पृथ्वी को असाधारण
धर्म गन्ध है, वह अन्यत्र कहीं भी नित्य अथवा अनित्य में नहीं मिलता, केवल पृथ्वी में
ही उपलब्ध होता है, इसलिए यहाँ असाधारण धर्म गन्ध के ज्ञान में ही संशय होता ,
इसलिए यह असाधारणधर्मनिमित्तक संशय है। विप्रतिपत्तिनिमित्तक संशय का उदाहरण
यह है कि शब्द नित्य है अथवा अनित्य ? कोई शब्द को नित्य कहते हैं और कोई
अनित्य । यहाँ दोनों की विप्रतिपत्ति से मध्यस्थ को संशय होता है। यह
विप्रतिपत्तिनिमित्तक संशय कहा जाता है।

प्रयोजन — जिस उद्देश्य से मनुष्य किसी कार्य में प्रवृत होता है, वही प्रयोजन है। जैसे जान के उद्देश्य से मनुष्य अध्ययन में प्रवृत्त होता है, अथवा स्वर्ग के उद्देश्य से यज्ञ का अनुष्ठान करता है और मोक्ष के उद्देश्य से दाम, दम आदि के अनुष्ठान किया जाता है। प्रयोजन दो प्रकार का होता है—एक दृष्ट, दूसरा अदृष्ट। दृष्टफल अवघात से तुष-निवृत्ति को कहते हैं। यज्ञ का विगंफल अदृष्ट है। महिषं गौतम ने डिखा है— 'प्रमर्थमधिकृत्य प्रवत्तेत तत् प्रयोजनम्'।

दृष्टान्त—स्थाप्त-ज्ञापन करने का जो स्थल है, वही दृष्टान्त है। जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि है, इस आकार की जो स्थाप्त है, उसके ज्ञापन के लिए जो महानस (रसोईघर) का उदाहरण दिया जाता है, यही स्थाप्ति-ज्ञापन का स्थल है। अतः, घूम हेतु से अग्नि साधन में महानस दृष्टान्त होता है। इसी बात को प्रकारान्तर से महाँष गौतम ने कहा है—'लौकिकपरीक्षकाणां यस्मिन्नर्ये बुद्धिसाम्यं स दृष्टान्तः।' तात्पर्यं यह है कि लौकिक और परीक्षक इन दोनों का साध्य और माधन (हेतु। की समानाधिकरणविषयक जो बुद्धि है, उसका साम्य जिस पदार्थ में हो, वही दृष्टान्त है।

जैसे, महानस में अग्नि और धूम की समानाधिकरणविषयक बुद्धि लौकिक और परीक्षक दोनों की समान है, इसलिए धूम से अग्नि के साधन में महानस दृष्टान्त होता है। दृष्टान्त दो प्रकार का होता है---एक, साधम्यं; दूसरा, वैधम्यं। धूम हेलु से अग्नि के साधन में महानस साधम्यं दृष्टान्त है और जल, तालाव आदि वैधम्यं दृष्टान्त। अन्वय-ज्याप्ति का दृष्टान्त, साधम्यं दृष्टान्त है। जैसे, जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि अवश्य है। इस प्रकार की अन्वय-ज्याप्ति का उदाहरण महानस होता है।

१. विप्रतिपत्ति—विरुद्धमति । २. अत्रधात—चावल छाँटना । ३. तृष-निवृत्ति— भूसी निकालना । ४. लौकिक—शास्त्रज्ञानरहित । ५. परीक्षक—शास्त्रज्ञानवान् ।

जहाँ अग्नि नहीं है, वहाँ बूम भी नहीं है, इस व्यक्तिरेक-व्याप्ति का उदाहरण जल और तलाव है।

सिद्धान्त — जो पदार्थ प्रमाण से सिद्ध हो, वही सिद्धान्त है। वह चार प्रकार का होता है — सर्वतन्त्र, प्रतितन्त्र, अधिकरण और अम्युपगम। जो तब शास्त्रों का सिद्धान्त है, वह सर्वतन्त्रसिद्धान्त कहा जाता है। जैसे, शानेन्द्रियाँ पाँच हैं, यह सभी शास्त्रों को मान्य है। इसमें किसी भी शास्त्र का विरोध नहीं है। प्रतितन्त्र-सिद्धान्त वह है, जैसे — कव्द अनित्य है, यह न्याय-शास्त्र का ही सिद्धान्त है, इस बात को मीमांसक नहीं मानते। यहति से ही बगत् की उत्पत्ति है, यह सिद्धान्त सांस्य और पातक्रवल दर्शन का ही है। अधिकरण सिद्धान्त वह है, जैसे — क्षित्त आदि समिष्ट के कर्त्ता यदि प्रमाण से सिद्ध है, तो वह सर्वंश्व भी अवस्य है। अम्युपगम-सिद्धान्त उसे कहते हैं, जो अपने दिद्धान्त के विद्ध भी हो, किर भी कुछ देर के लिए मान लिया जाय। जैसे, नैयायिकों के यहाँ शब्द को गुण माना जाता है, द्रस्य नहीं। वे यदि इस प्रकार वहें कि मान लीजिए कि शब्द द्रव्य है, तो भी यह सनित्य अवस्य है। यहां अन्युपगम-सिद्धान्त कहा जाता है।

अवयव परार्थ-अनुमान-वाक्य के एक देश का नाम अवयव है। प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन ये ही पाँच अवयव हैं। साध्यभूत जो धर्म है, उससे युक्त धर्मी के प्रतिपादक वाक्य को नाम प्रतिज्ञा हे या साध्यविशिष्ट पक्ष का निर्देशन प्रतिज्ञा है। इसी बात को सुनकार ने कहा है—'साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा,' अर्थात् साध्य जो अग्नि आदि धर्म है, उससे विशिष्ट धर्मी का निर्देश करनेवाला जो वाक्य है, वह प्रतिज्ञा है। जैसे—'सब्दः अनित्यः, पर्वतो धूमवान्।'

लिङ्ग के प्रतिपादक बाक्य को हेतु कहते हैं, बेसे 'धूमवत्वात्'। यह अग्नि का

साधक हेतु है और 'जब्द: अनित्य:' इस प्रतिज्ञा का साधक हेतु 'कृतकत्वात्' है।

व्याप्ति के साधक दृष्टान्त-तचन को उदाहरण कहते हैं। जैसे, जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि है। उदाहरण—'महानस'। इसी बात को प्रकारान्तर से सुत्रकार ने कहा है—'साध्यसाधम्यात्तिद्धर्मभावी दृष्टान्त उदाहरणम्ँ। यहाँ 'साध्यः अस्ति अस्तिन्' इस ब्युत्पत्ति से साध्य शब्द का अर्थ पक्ष होता है। अर्थात्, पक्ष के साध्यमें (साद्वर्ष) से पक्षधमें विशिष्ट पर्वत आदि स साध्यमान् जो अग्नि आदि है, तद्विशिष्ट पृष्टान्त को उदाहरण कहते हैं। जैसे, यहानस आदि।

हेतु का जो उपसंहार-वचन है, उसे उपनय कहते हैं। जैसे, 'उसी प्रकार यह पर्वत भी घुमवान् है।'

पक्ष में साध्य का जो उपसंहार-वचन है, उसे निगमन कहते हैं। जैसे उसी प्रकार पर्वंत भी अग्निमान् है।

तर्ज — 'व्याप्यारोपेण व्यापकारोपस्तर्कः', अर्थात् व्याप्य के आरोप से व्यापक का जो आरोप है, उसे तर्क कहते हैं। जैसे — यदि इस पर्वत पर अग्नि न हो, तो धूम भी नहीं हो सकता है। यहाँ व्याप्य जो अग्नि का अभाव है, उसका आरोप किया जाता है। व्याप्य और व्यापक-भाव के विषय में एक बात और जानने योग्य है कि

जो पदार्थं व्याप्य है और जो उसका व्यापक है, उन दोनों का जो अभाव है वह परस्परिवपरीत हो जाता है। जैंसे, धूम अग्नि का व्याप्य है और अग्नि धूम का व्यापक है। इसी प्रकार, धूम और अग्नि के अभाव में दोनों विपरीत हो जाते हैं। अर्थात्, धूमाभाव अग्नि के अभाव का व्यापक हो जाता है और अग्नि का अभाव धूमाभाव का व्याप्य हो जाता है। इसी लिए, प्रकृति में व्याप्य जो अग्नि का अभाव है, उसके आरोप से व्यापक धूम के अभाव का आरोप किया जाता है। पर्वत पर धूम देखने के बाद उक्त तर्फ की सहायता से अनुमान-अमाण ने हारा अग्नि का निश्चय किया जाता है। इसलिए, तर्क को प्रमाण का अनुप्राहक (सहायक) माना जाता है।

इसी अर्थ को सूत्रकार भी प्रकारान्तर से कहते हैं—'अविज्ञाततत्त्वेऽथें कारणी-पपित्तस्तरवज्ञानार्थमूहस्तर्कः ।' तात्पर्यं यह है कि जिस पनार्थं का तत्त्व अविज्ञात है, उसके तत्त्व-ज्ञान के लिए कारण के उपपादन द्वारा जो ऊहा की जाती है, वहीं तर्क है।

निर्णय—उक्त तर्क के विषय में पक्ष-प्रतिपक्ष के द्वारा जो यथार्थ अर्थ का निरुचय किया जाता है, उसी का नाम निर्णय है। सूत्रकार ने भी कहा है—'तिस्मिन् सित विमृश्य पक्षप्रतिपक्षावधारणं निर्णयः।' संशय होने पर तर्क के द्वारा खण्डन-मण्डनपूर्वक जो यथार्थ अनुभय नाम की प्रमिति होतो है, वही निर्णय है। वह चार प्रकार का होता है—प्रत्यक्षात्मिका , अनुमिति, उपमिति और शाब्द।

वाद—कथा तीन प्रकार की होती है—वाद, जल्प और वितण्डा। प्रमाण और तक के द्वारा अपने पक्ष का साधन और परपक्ष का उपालम्भ िज स्व शास्त्र-चर्ची में किया जाय और वह सिद्धान्त से अविरुद्ध और पञ्चावयव वाक्य से उत्पन्न हो, उसे वाद कहते हैं। सूत्रकार ने भी लिखा है—'प्रमाणतर्कसाधनीपालम्भः सिद्धान्ताविरुद्धः पञ्चावयवीपपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहो वादः।' संक्षेप में यह कह सकते हैं कि तत्त्वनिर्णयफलक जो कथाविश्रेष हैं, वह वाद है।

तात्पर्य यह है कि केवल तत्त्व-निर्णय के लिए वादी और प्रतिवादी जो शास्त्र विचार करते हैं, और जिसमें छल, जाति और निग्रह-स्थान का प्रयोग नहीं किया जाता, केवल प्रमाण और तर्क के आधार पर ही पञ्चावयववाक्यप्रदर्शनपूर्वक अपने पक्ष का स्थापन और दूसरे पक्ष का खण्डन किया जाता है, और जो सिद्धान्त के अनुकूल है, वही बाद कहा जाता है। वाद भें जीतने की उच्छा नहीं रहती, केवल तत्त्व का निर्णय करना ही इसका प्रयोजन है।

जल्प—प्रमाण और तर्क के द्वारा स्वपक्ष का स्थापन और परपक्ष का खण्डन होने पर और सिद्धान्त के अनुकूल होने पर भी यदि छल, जाति और निग्रह-स्थान का प्रयोग किया जाय तो वह जल्प कहा जाता है। जल्प में विजिगीणा रहती है, इसिलए प्रमाणादि के प्रदर्शन में छल, जाति और निग्रह-स्थान का भी प्रयोग

१. सम्यक् भावना । २. खण्डन-मण्डन । ३. यथार्थं ज्ञान । ४. साक्षात्कृति । ५. सास्त्र-वर्षा । ६. स.डन । ७. प्रतिज्ञा, हेतु आदि न्याय के पाँच अवयव ।

भिया जाता है। बाद में छलादि का प्रयोग नहीं होता क्योंकि उसमें विजय की इच्छा नहीं रहता। बाद से इसमें यही विशेषता है। इसी को सुत्रकार ने भी लिखा है—'यथोक्तोपपजः छलजातिनिग्रहस्थान साधनोंपालम्भे जल्पः'। इसका अभिप्राय पूर्वोक्त ही है।

वितण्डा — 'सप्रतिवक्षस्थापनाहोनों वितण्डा' । अर्थात्, पूर्वोक्त जल्प ही जब अपने पक्ष की स्थापना से रहिन होता है, तब वह वितण्डा कहा जाता है। वितण्डाबाद में बैतण्डिक अपने मत की स्थापना नहीं करता, केवल दूसरे के पक्ष का जण्डन करना ही उसका मुख्य ज्येथ रहता है। वह छल, जाति निप्रह-स्थान के प्रयोग से भी बादी को जीतना बाहता है। जल्य से इसमें यही विशेषता है कि यह अपने पक्ष का स्थापन नहीं करता।

हेत्वाभास—जो साध्य का साधक न होता हुआ भी हेतु की तरह मासित हो, वह हेत्वाभात कहा जाता है। इसको असद्हेतु भी कहते हैं, वह पाँच प्रकार का होता है—सञ्यभिचार, विष्ठ्व, प्रकरणसम, साध्यसम और कालातीत। जो हेतु व्यभिचार के साध रहे. वह सव्यभिचार कहा जाता है। इसी का नाम अनेकान्तिक भी है। जहाँ साध्य का अभाव है, वहाँ साधन (हेतु) का रहना हो उसका व्यभिचार है। इसी को साध्यभाववद्वृत्ति कहते हैं। इसका च्दाहरण यह है कि पर्वत अग्निमान् है, अमेय होने से । यहाँ प्रमेयत्व जो हेतु है, वह साध्य अग्नि के अभाव-स्थळ जळादि में वर्त्तमान रहने से व्यभिचरित हो जाता है। इसिलए, यह सब्यभिचार है। जो हेतु साध्यभाव से ब्याप्त हो, उसे विष्ठ्व कहते हैं। जैसे—शब्द नित्य है, कृतक (उत्पन्न होने के कारण। यहाँ कृतकत्व जो हेतु है, वह नित्यत्व के अभावख्य अनित्यत्व से व्याप्त है; क्योंकि जहाँ-जहाँ कृतकत्व है, वहाँ-वहां अनित्यत्व ही रहता है। इसिलए, साध्याभाव से ब्याप्त होने से विष्ठ्व हो जाता है।

जिसका प्रतिपत्त (विपरीत साधक, धनु) दूसरा हेतु विद्यमान हो, वह प्रकरणसम कहा जाता है। इसी का नाम सत्प्रतिपक्ष भी है तात्पर्य यह है कि जहाँ वादी ने साध्य के साधक हेतु का प्रयोग किया, वहाँ प्रतिवाशी साध्य-भाव के साधक हेत्वन्तर का प्रयोग करे, तो ऐसे स्थळ में सत्प्रतिपद्म या प्रकरणसम हेतु कहा जाता है। जंसे—वादी ने कहा, 'शब्द नित्य हैं; क्योंकि शब्द में अनित्य धर्म की उपलब्धि नहीं होती'। इसके उत्तर में प्रतिवादी कहता है 'शब्द अनित्य हैं; क्योंकि शब्द में नित्यधमं की उपलब्धि नहीं होती'। इस प्रकार प्रतिवादी के हत्वन्तर दिखाने से प्रकरण की समाप्ति नहीं होती, किन्तु विचार चलता ही रहता है। सत् हेतु का प्रयोग करने पर विचार समाप्त हो जाता है और सत्प्रतिपक्ष हेतु विचार को समाप्ति में समर्थ नहीं होता। इसीलिए, प्रकरण के समान होने से इसको प्रकरणसम कहते हैं।

जो हेतु साध्य के समान ही स्वयं असिद्ध है, उसकी साध्यसम कहते हैं। तात्पर्य यह है कि सिद्ध जो हेतु है वही साध्य का साधक होता है, जो स्वयम् असिद्ध है वह साध्य का साधक नहीं होता । किन्तु, साध्य के समान वह असिद्ध ही रहता है। इसलिए, यह साध्यसम नाम का हेत्वाभास है । इसका उदाहरण है—शब्द गुण है, चाक्षुष होने के कारण । यहाँ शब्द में चाक्षुषत्व हेतु असिछ है, इसलिए यह माध्य के समान असिछ होने से साध्यसम नाम का 'हेत्वाभाव है साध्यसम हेतु को ही असिछ भी कहते हैं। सोपाधिक हेतु को भी असिछ कहते हैं। उपाधि से युक्त का नाम सोपाधिक है। जो साध्य का ब्यापक और साधन का अव्यापक है, उसको उपाधि क. ते हैं। उपाधि का विशेष विवेचन उदयनाचार्य की किरणावाली में लिखा है। हमने भी 'चार्वाक-दर्शन' में इसकी विशेष चर्चा की है।

जिसका साध्यभाव प्रमाणान्तर से निविचत है, वह कालातीस या कालात्ययापिविध्य कहा जाता है । इसी का नाम बाधित भी है। जैसे — अग्नि की तल है, प्रमा के आश्रय होने से। यहाँ साध्य जो कीतलत्व है, उसका अभाव (उप्लब्ध) प्रत्यक्ष प्रमाण से ही निश्चित है, इसलिए हेतु-वाक्य के श्रवण के पहले ही साध्याभाव (उद्यादव) का निश्चय प्रत्यक्ष प्रामण से ही सिद्ध होने के कारण प्रयोक्ता को हेतु-वाक्य का उच्चारण नहीं करना चाहिए था; क्योंकि जवतक साध्य की सिद्धि नहीं होती, तभी तक हेतु-वाक्य के प्रयोग का समय रहता है। जब साध्य का अभाव प्रत्यक्ष से गृहीत हो गथा, तब हेतु के प्रयोग का काल अतीत हो जाने से कालातीत नाम का हेत्वाभास हो जाता है। इस प्रकार, पाँच हेत्वाभासों का संक्षिप्त विवरण दिखाकर हत्वाभास के बाद क्रमप्राप्त अवशेष छल आदि पदार्थों का विवेचन किया जाता है।

छल — छल का विवेचन करते हुए महाँप गौतम ने लिखा है — 'बचनविधातोऽयं-विकल्पोपपत्या छलम्' (न्या०स्० १।२।१० )। इसका तात्पर्य यह है कि बक्ता के धनभिप्रेत अर्थ के उपपादन द्वारा जो बचन का विरोध प्रदर्शन है, वही छल है। जैसे, किसी ने नबीन कम्बल के अभिप्राय से 'इस ब्राह्मण के पास नव कम्बल है' एसा प्रयोग किया । प्रतिबादी इस बाक्य में नव कब्द नव (९) संख्या बताकर कहता है — इस दरिद्र के पास नव (९) कहाँ से आ सकते हैं। यहाँ नव का अर्थ नव संख्या (जो बक्ता का अभिप्राय नहीं है ) बताकर उसके बचन को काटना छल कहा जाता है।

यह छल तीन प्रकार का होता है—आक्छल समान्य छल और उपचार छल। शक्ति-वृत्ति के व्यत्यय से जो अर्थान्तर की कल्पना है, वह नाक्छल है। इसका उदाहरण पूर्वोक्त (नव कम्बलवाला) है। यहाँ शक्ति-वृत्ति के व्यत्यय से अर्थान्तर की कल्पना वाक्छल है।

तात्वयं-वृत्ति के व्यत्यय से जो अर्थान्तर की करणना है, वह सामान्य-छल है। जैसे—ब्राह्मण में विद्या सम्भव है, इस अभिप्राय से किसी ने ब्राह्मण में विद्या हैं ऐसा प्रयोग किया, इस पर प्रतिवादी कहता है कि यह बाप क्यों कहते हैं, मूर्ख भी बहुत-से ब्राह्मण हैं। यहां छलवादी नियम में तात्पर्य मानकर बादी के बचन का अण्डन करता है। अतः, तात्पर्य-वृत्ति के व्यत्यय से अर्थान्तर की करणना करने के कारण इसकी सामान्य छल कहा जाता है।

लक्षणाबृत्ति के व्यत्थय से जो अर्थान्तर की कल्पना है, उसी को उपचार-छल कहते हैं। जैसे, मञ्चरथ व्यक्ति के बोलने के अभिप्राय से 'मञ्चाः क्रोशन्ति' इस वाक्य का वादी के उच्चारण करने पर प्रतिवादी कहता है कि अचेतन मञ्च किस प्रकार बोल सकता है? यहाँ मञ्चस्थ व्यक्ति के बोलने के अभिप्राय से जो वादी का प्रयोग था, उसकी ललवादी लिपाकर शक्यार्थ के अभिप्राय से खण्डन करता है। इसलिए लक्षणावृक्ति के व्यत्यय होने के कारण यह उपवार-लल माना गया है। लक्षणा का ही नाम उपचार है।

जाति—जाति की परिभाषा महर्षि गौतम ने इस प्रकार की है—'साधम्मं-वैधम्यांम्या प्रत्यवस्थानं जातिः'। तात्पयं यह है कि साधम्यं और वैधम्यं से साध्य की जो अनुवपित है, उसका प्रदर्शन करना जाति है। वादी यदि उदाहरण-साधम्यं से साध्य की उपपत्ति दिखाता है, तो उसी समय प्रतिवादी उदाहरण के वैधम्यं से साध्य की असिद्धि दिखाता है। इसी प्रकार, वादी यदि उदाहरण के वैधम्यं से साध्य की सिद्धि करता है, तो उसी समय प्रतिवादी उदाहरण के साधम्यं से साध्य की असिद्धि दिखाता है। इसी को जाति कहते हैं। यह जाति चौबीस प्रकार की होती है—साधम्यंसम, वैधम्यंसम, उत्कर्वसम, अपकर्वसम, वर्णसम, बाव्यंसम, विकल्पतम, साध्यसम, प्राप्तिसम, अप्राप्तिसम, प्रसङ्ग्रसम, प्रतिदृष्टान्तसम, अनुपपत्तिसम, संशयसम, प्रकरणसम, हेत्सम, अर्थापत्तिसम, अविशेषसम, उपपत्तिसम, उपलिखसम, अनुपण्तिसम, अनुप्रविश्वसम, विव्यसम, अनित्यसम, अनित्यसम और कार्यसम।

- (१) साधम्बंसम कार्य होने से घट के सदृश शब्द अनित्य है, यह बादी का अनुमान-प्रकार है। प्रतिवादी का जात्युत्तर यह होता है कि अमूर्त होने के कारण आकाश के सदृश शब्द नित्य है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार घट में रहनेवाला जो कृतकत्व है, उसका साधम्य होने से शब्द का अनित्यत्व सिद्ध है। उसी प्रकार, नित्य आकाश में रहनेवाला जो अमूर्तत्व है, उसका साधम्य शब्द में होने के कारण शब्द नित्य ही क्यों नहीं होता, इस प्रकार का प्रतिवादी का उत्तर साधम्यनाम का जात्युत्तर होता है।
- (२) वैधन्यं सम उक्त स्थल में ही अनित्य घट का वैधन्यं रूप से अमूर्तत्व है, उस अमूर्तत्व के शब्द में रहने के कारण शब्द नित्य क्यों नहीं? इस प्रकार का उत्तर वैधन्यं सम कहा जाता है।
- (३) उर अर्धसम जिस प्रकार उक्त स्थल में कार्य होने के कारण, घट का साधम्यं होने से, यदि शब्द का अनित्यत्व साधन करते हैं, तो घट के सदृश ही शब्द भी मूर्त होना चाहिए। लेकिन, शब्द मूर्त नहीं है, इसलिए अनित्य भी नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि यि घट के समान शब्द मूर्त नहीं है, तो घट के समान अनित्य भी वह नहीं होगा। यहाँ शब्द में धर्मान्तर (मूर्तत्व धर्म) का अपादान करना है।
- (४) अपकर्षसम—यदि उक्त स्थल में घट के सदृश कार्य होने से शब्द में अनित्यत्व का साधन करते हैं, तो घट बिस प्रकार श्रीत्रेन्द्रिय का विषय नहीं (अश्रावण) है, उसी प्रकार भी शब्द मी अश्रावण हो जायमा। यहाँ शब्द में श्रावणत्व का अपकर्ष दिखाना है।

- (५) वर्ण्यसम—वर्णनीय हेतुरूप जो धर्म है, उसकी वर्ण कहते हैं। पूर्वोक्त स्थल में, शब्द में जो कार्यत्व है, वह तालु, कण्ठ और ओक आदि के व्यापार से जन्म है और घट में जो कार्यत्व है, वह कुम्भकार के व्यापार से जन्म है, इसलिए दृष्टान्त और दार्घ्टान्तिक में भिन्नता होने से घट के दृष्टान्त से शब्द में अनित्यत्व का साधन नहीं कर सकते।
- (६) अवर्ण्यसम—सिद्ध दृष्टान्त का जो धर्म है, वह अवर्ण्य है। जैसे, जिस प्रकार का कार्यत्व घट में है, उस प्रकार का सब्द में नहीं है।
- (७) विकल्पसम जैसे, पूर्वोक्तस्थल में कार्यत्व हेतु से चान्द्र का जो जित्तस्य साधन किया है, वह ठीक नहीं हैं; क्योंकि कार्य दो प्रकार का देखा जाता है कोई मृदु और कोई कठोर। इसी प्रकार कोई घट आदि कार्य अनित्य और शब्द नित्य भी हो सकता, इस प्रकार कहना विकल्पसम है।
- (८) साध्यसम—जैसे, घट के समान यदि शब्द अवित्य है, तो शब्द के शद्ध घट भी श्रोत्रेन्द्रिय का विषय होने लगेगा।
- (९) प्राप्तिसम—प्राप्ति सम्बन्ध को कहते हैं, अर्थात् साध्य से सम्बद्ध जो हेतु हैं, बही साध्य का साधक होता है, ऐसा यदि माना जाय, तो साध्य और हेतु दोनों के परस्पर सम्बद्ध होने में कोई विशेषता न होने के कारण कीन साध्य है और कीन साधन, इस प्रकार का निश्चयात्मक ज्ञान नहीं हो सकता।
- (१०) अप्राध्तिसम-जैसे, हेतु साध्य से यदि असम्बद्ध है, तो साध्य का साधक किस प्रकार हो सकता।
- (११) प्रसंगसम—शब्द के अनित्यत्व में वया साधन है, और उस अनित्यत्व में भी क्या साधन है, इस प्रकार की अनवस्था का नाम प्रसंगसम है। जैसे, शब्द के अनित्यत्व में घट-दृष्टान्त साधन होता है, तो उस घट के अनित्यत्य में क्या साधन हैं और पुनः उस अनित्यत्व में भी क्या साधन है, इस प्रकार की आपत्ति का नाम प्रसंगसम है।
- (१२) प्रतिदृष्टान्तसम विषद्ध दृष्टान्त के द्वारा विषद्ध साध्य के साधन का नाम प्रतिदृष्टान्तसम है। जैसे, प्रयत्न से विभाष्यमान ( उत्पाद्यमान ) होने के कारण घट के सदृश शब्द अनित्य है। बादी के ऐसा कहने पर प्रतिवाद। कहता है— 'प्रयत्न से विभाष्यमान ( उत्पाद्यमान ) होने के कारण आकाश के सदृश शब्द नित्य है। कुओं आदि के खनन-प्रयत्न से आकाश भी विभाष्यमान होता है, इसिलिए आकाश दृष्टान्त से शब्द के अनित्यत्व के विषद्ध उसे नित्य सिद्ध करना प्रतिदृष्टान्तसम नाम का जात्युत्तर है।
- (१३) अनुपपित्तसम—जैसे, शब्द के अनित्यत्व का साधन कार्यत्व हेतु है, वह शब्द की उत्पत्ति के पहले नहीं हैं। क्योंकि, धर्मी के नहीं रहने पर धर्म का रहना असम्भव हैं। इसलिए, कार्यत्व धर्म से साध्य जो अनित्यत्व हैं, वह शब्द में नहीं है, इसलिए शब्द नित्य होता है और नित्य उत्पन्न हैं होने से शब्द अनित्य नहीं हो सकता।

- (१४) संशयतम-जिस प्रकार, कार्यत्व के साधम्यं से घट के प्रदृश शब्द को अनित्य मानते हैं, उसी प्रकार ऐन्द्रियकत्व के साधम्यं से नित्य घटत्व के समान शब्द की नित्य क्यों नहीं मानते ?
- (१४) प्रकरणसम-संदायसम में, शब्द का नित्यत्व और अनित्यत्व, दोनों की समानता रहती है; किन्तु प्रकरणसम में विपरीत अनुमान का पूर्वानुमान वाधकत्वेन प्रविश्वत किया जाता है।
- (१६) हेनुसम—हेंनु साध्य से पूर्वकालिक अथवा उत्तरकालिक समकालिक है।
  हेंनु को बाध्य से पूर्वकालिक मानने में, हेनुकाल में साध्य के अभाव होने से,
  हेनु किसका सावक होगा, और साध्य से उत्तरकाल में हेनु के होने में साध्य तो सिद्ध
  ही है, तो फिर हेंनु किसका साधन करेगा? क्योंकि, जो सिद्ध है, उसका साधन व्ययं
  होता है और समकालिक मानने में सब्येवर विषाण (सींग) की तरह साध्य-साधन-भाव
  नहीं हो सकता। जिस प्रकार बछड़े के दोनों सींग एक काल में उत्पन्न होने से
  परस्पर साध्य-साधन नहीं होता, उसी प्रकार हेनु और साध्य के समकालिक होने के
  कारण दोनों में परस्पर साध्य-साधक बाव नहीं हो सकता।
- (१७) अविधित्तसम—यहाँ अर्थापत्ति शब्द से अर्थापत्ति के आभास का ग्रहण किया जाता है। जैसे, शब्द अनित्य है, इस प्रतिशा से सिद्ध हो जाता है कि शब्द से भिन्न शब्द जित्य है, इसलिए घट भी नित्य ही हो जाता है, तो इसके दृष्टान्त से शब्द अनित्य किस प्रकार हो सकता है?
- (१६) अविशेषसम जैसे, कार्यत्वरूप समानधर्म होने के कारण शब्द और घट इन दोनों में शिषेषता न होने से दोनों को अनित्य मानते हैं, उसी प्रकार प्रमेयत्वरूप समानधर्म होने के कारण सकल पदार्घ अविशेष होने से नित्य अथवा अनित्य एक्ट्य हो जायगा।
- (१९) उपपित्तसम-जैसे, कार्यत्व की उपपित्त होने पर शब्द में अनित्यत्व का साधन करते हैं, उसी प्रकार निरवयत्व की उपपित्त होने पर शब्द में नित्यत्व की सिद्धि क्यों नहीं होती ?
- (२०) उपजिद्यसन—जैसे, बादी के घूम हेतु से अग्नि का साधन करने पर प्रतिबादी कहता है कि घूम के बिना भी आलोक आदि कारणान्तर से अग्नि की सिद्धि होती है, तो घूम से ही अग्नि की सिद्धि क्यों करते ?
- (२१) अनुपति विद्यसम कार्यत्व-हेतु से शब्द के अनित्यत्व का साधन करने पर
  प्रतिवादी महता है कि शब्द तो कृतक (कार्य, उत्पन्न होनेवाला) नहीं है; क्योंकि
  उच्चारण के पहले भी वह विद्यमान है। केवल आवरण के कारण शब्द की उपलिख
  नहीं होती। यदि यह कहें कि आवरण की भी तो उपलिख नहीं होती, तो यह कहा
  जाता है कि आवरण की अनुपलिख की भी उपलिख नहीं होती, इसलिए आवरण की
  उपलिध ही सिद्ध होती है। अतः, शब्द अनित्य नहीं हो सकता।
- (२२) नित्यसम बाब्द में जो अनित्यत्व-रूप धर्म है, वह नित्य है अववा अनित्य ? यदि नित्य मानें, तो धर्मी के विना धर्म की स्थिति नहीं हो सकती, धर्मी

कृत्द को भी नित्य मानना आवश्यक हो जाता है। यदि अनित्य माने, तो अनित्यत्व ही यदि अनित्य है, तो शब्द नित्य हो जाता है।

- (२३) अनित्यसम—यदि कृतक (कार्य) होने के कारण घट के साधम्यं से शब्द को अनित्य मानें, तो प्रभेय होने के कारण घट के साधम्यं से सकल पदार्थ अनित्य होने लगेगा। यदि ऐसा न मानें, तो शब्द भी अनित्य नहीं हो सकता।
- (२४) कार्यसम शब्द अनित्य है, बादी के ऐसा कहने पर प्रतिवादी कहता है कि कार्य तो जन्य और ज्ञाप्य दोनों होता है। इस स्थिति में कार्य होने से, ज्ञाप्य होने के कारण, शब्द नित्य भी हो सकता है। इसिल्ए, कार्यत्व-हेतु अनित्यस्य का साधक नहीं हो सकता।

इन पूर्वोक्त जातियों में साधम्यंसम, प्रकरणसम, कार्यसम, संजयसम आदि जो बहुत-सी जातियाँ हैं, उनके अन्त में दूषण के एक होने पर भी, केवल दूषण के उद्भावन का प्रकार भिन्न होने से वे पृथक्-पृथक् लिखी गई हैं।

### निग्रह-स्थान

बादी अथवा प्रतिवादी जिस स्थान में जाने से पराजित समझा जाता है, उसी को निग्रह-स्थान कहा जाता है।

यह बाईस प्रकार का है—प्रतिज्ञा-हानि, प्रतिज्ञान्तर, प्रतिज्ञा-विरोध, प्रतिज्ञा-संन्यास, हेस्वन्तर, अर्थान्तर, निरर्थक, अविज्ञात्तार्थ, अपार्थक, अप्राप्तकाल, न्यून, अधिक, पुनस्कत, अननुभाषण, अज्ञान, अप्रतिभा, विक्षेप, मतानुज्ञा पर्यनुयोज्योपेक्षण, निरनुयोज्यानियोग, अपसिद्धान्त और हेस्वाभास।

- (१) प्रतिज्ञा-हानि प्रतिज्ञा के त्याग का नाम 'प्रतिज्ञा-हानि' है। जंसे, वादी ने कहा इन्द्रिय के विषय होने से शब्द अनित्य है। जब प्रतिवादी कहता है कि इन्द्रिय के विषय होने पर भी शब्द नित्य है, तब यदि वादी यह कहे कि नित्य ही शब्द रहे, इस प्रकार प्रतिज्ञा के त्याग करने से प्रतिज्ञा-हानि नाम के स्थान में वादी निगृहीत हो जाता है।
- (२) प्रतिज्ञान्तर—पूर्वेवत् शब्द के अनित्यत्व की प्रतिज्ञा कर जब दूसरा दोष दिखाया जाता है, तब दूसरी प्रतिज्ञा कर ली जाती है, यही 'प्रतिज्ञान्तर' है। जंसे, सर्वेगत सामान्य नित्य है, तो असर्वेगत शब्द अमित्य है।
- (३) प्रतिज्ञा-विरोध-प्रतिज्ञा और हेतुवाक्य में विरोध का नाम 'प्रतिज्ञा-विरोध' है। जैसे, पुण से भिन्न की उपलब्धिन होने के कारण द्रव्य गुण से भिन्न है। यह हेतु-वाक्य प्रतिज्ञा-वाक्य से विलकुल विरुद्ध है।
- (४) प्रतिज्ञा-संन्यास—पूर्व में की गई प्रतिज्ञा के अपलाप का नाम प्रतिज्ञा-संन्यास है। शब्द के अनित्यत्व की प्रतिज्ञा कर दूसरों के द्वारा दोष दिखाये जाने पर कहे कि कौन कहता है कि शब्द अनित्य है। इस प्रकार प्रतिज्ञा का अपलाप करना 'प्रतिज्ञा-संन्यास' है।

- (५) हेत्वन्तर—बाह्य न्द्रिय से प्रत्यक्ष होने के कारण शब्द अनित्य है इस हेतु के सामान्य में व्यभिचार दिखाने पर 'सामान्यवत्त्वे सित् दिखादि विशेषण लगाकर दूसरा हेतु कहना ही 'हेत्वन्तर' है।
- (६) अर्थान्तर—किसी हेतु के प्रयोग करने पर हेतु शब्द का निर्वेचन या ब्युत्पत्ति 'अर्थान्तर' है।
- (७) निर्चंक निर्यंक शब्द का प्रयोग करना ही 'निर्चंक' नाम का निग्रह-स्थान है। जैसे ख, फ, छ, ठ, थ होने से ज, ब, ग, ड, द के समान क, च, ट, त, प शब्द नित्य है।
- (प) अविज्ञातार्थ—तीन बार कहने पर भी कठिन या अप्रसिद्ध या अन्य भाषास्य शब्द होने से जो मध्यस्थ की समझ में न आवे, ऐसी उक्ति को 'अविज्ञातार्थ' कहते हैं।
- (९) अपार्वक-आकांक्षा, योग्यता आदि से रहित परस्पर असम्बद्ध जो उनित है, वह अपार्थक है । जैसे-'दश बाडिमानि, षडपूपाः' इत्यादि या 'अग्निना सिञ्चित'।
- (१०) अधाप्तकाल-अधाप्तकाल वह है, जहाँ प्रतिज्ञा, हेतु आदि न्यायावयवों का विपरीत प्रयोग किया जाय । जैसे-महानस के समान बूमवान् होने से अग्निमान् पर्वत है, इत्यादि ।
  - (११) न्यून -प्रतिज्ञादि अवस्वों में किसी का प्रयोग नहीं करना 'न्यून' है।
- (१२) अधिक—'अधिक' वह है, जहाँ एक ही उदाहरण से साध्य की सिद्धि हो जाने पर दूसरा हेतु उदाहरण उपन्यस्त किया जाय।
- (१३) पुनल्पत—एक ही बात को उन्हों शब्दों या पर्यायवाची शब्दों के द्वारा बार-बार कहना 'पुनक्कत' है।
- (१४) अननुषाय बोलो, बोलो, इस प्रकार तीन बार मध्यस्य कहने पर भी नहीं बोलमा 'अननुभाषण' है।
- (१५) अत्तान वादी या प्रतिवादी के उक्त अर्थ की मध्यस्य के द्वारा समझ लिये जाने पर भी वादी या प्रतिवादी का नहीं समझना 'अज्ञान' है।
- (१६) अप्रतिभा—प्रश्न के समझ छेने पर और उसका अनुवाद कर देने पर भी उत्तर का स्फुरित न होना 'अप्रतिभा' है।
- (१७) विलोप —स्वयं अयोग्य प्रमाणित होकर कार्यान्तर के व्याज से अलग होने की चेंट्टा करना 'विक्षेप' है।
- (१८) मतानुज्ञा--'मतानुज्ञा' उसे कहते हैं—जब कोई किसी से कहे, 'तू चोर है', तो इसके उत्तर में वह कहे 'तू भी चोर है'। इससे अपने में चोरत्व का परिहार न कर, दूसरे को चोर कहने से अपने में चोर होने का अनुमान हो जाता है।
- (१९)पर्यनुयोज्योपेक्षण—वस्तुतः निम्नह-स्थान में आने पर भी 'तुम निगृहीत हो', ऐसा नहीं कहना 'पर्यनुयोज्योपेक्षण' है।
- (२०) निरनुयोज्यानुयोग —बस्तुतः निप्रह-स्थान न होने पर भी 'तुम निगृहीत हो', इस प्रकार कहना 'निरनुयोज्यानुयोग' है।

- (२१) अपिसद्धाःत जिस सिद्धाःत के आधार पर जो कहा जा रहा है, उसे छोड़कर बीच में हा दूसरी कथा कहना 'अपिसद्धान्त' है।
  - (२२) हेत्वाभास-इसका विवेचन पहले किया जा चुका है।

इस प्रकार, योलह पदार्थों का संक्षेप में विवेचन किया गया। यदापि, प्रमाणादि सोलह पदार्थों में प्रमेय से भिन्न को पन्द्रह पदार्थ हैं, और प्रमेय में भी अर्थ से भिन्न जो ग्यारह प्रमेय हैं, उन सबका अन्तर्भाव अर्थ में ही हो जाता है, और यह सूत्रकार-सम्मत भी है, तो भी मोक्ष का कारणीभूत जो तस्व-कान है, उसके उपयोगी होने के कारण पृथक्-पृथक् सोलहो पदार्थों का विवेचन सूत्रकार ने किया है।

ये सोलहो पदार्थ मोक्ष में उपयोगी होते हैं । दुःख की आत्यन्तिक निवृत्ति को मोक्ष कहते हैं । दु:ख की उत्पत्ति जन्म, सरण और गर्भवास-रूप प्रत्यभाव से होती है और सुख-दुःख का उपभोग-रूप जो फल है, उसकी जनक जो प्रवृत्ति है, उसी से प्रेत्यभाव उत्पन्न होता है । प्रेत्यभाव प्रवृत्ति का ही कार्य है । मनोगत राग-द्वेष मोहरूप जो दोप हैं, वे ही प्रवृत्ति के मूल हैं। दोप का भी कारण मिथ्या ज्ञान है। इसलिए, मिथ्याज्ञान कि निवृत्ति से दोष की निवृत्ति होती है और मिथ्याज्ञान की निवत्ति शरीर, इन्द्रिय तथा विषय के अतिरिक्त आत्मतत्त्व के ज्ञान से होती है। प्रमेयसूत तत्त्वों का ज्ञान ही प्रमाणों का मुख्य प्रयोजन है और इन्द्रियातीत सूक्म विषयों का ज्ञान अनुमान के ही अधीन है। अनुमान भी पाँच अवयवों से युक्त है और दृष्टान्त ही उसका जीवन है । तर्क अनुमान का सहायक होता है । इसलिए, दृष्टान्त जिसका जीवन हैं, ऐसा पञ्चावयव-युक्त अनुमान ही, तर्क की सहायता से, सिद्धान्त के अनुसार, संशय के निराकरण द्वारा, निर्णय कराने में समर्थ हो सकता है । निणंय भी पक्ष-प्रतिपक्ष-परिग्रह-रूप कथा ( शास्त-विचार ) में, वाद से, दृढ़ होता है। बादरूप कथा में वितण्डा, हेत्वाभास, छल, जाति और निग्रहस्थान-ये सव हेय होते हैं । अतः, इन सब के त्याग के लिए इनके स्वक्ष का ज्ञान भी आवश्यक हो जाता है। इस प्रकार, सूत्रकार से निर्दिष्ट सकल पदार्थों का ज्ञान मोक्ष में उपयोगी होता है एक बात और जानने योग्य है कि जल्प आदि का प्रयोग स्वयं नहीं करमा चाहिए । दूसरा प्रयोग करे, तो मध्यस्य को जना देना चाहिए। दूसरा मुखं या दुरापही हो, तो चुप रह जाना चाहिए। यदि मध्यस्य अनुमति दे, तो छल आदि से भी उसे परास्त करना चाहिए। अन्यया मूर्ख को विजयी समझकर अज्ञानी लोग उसके मत का अवलम्बन कर अनेक प्रकार के क्यार्ग में फेंस जायेंग। इससे यह सिद्ध होता है कि मूलों और दुराग्रहियों को परास्त करने के छिए ही आचार्य न छलादि का प्रयोग किया है। लिखा भी है-

> 'गतानुगतिको लोक. कुमार्ग तत् प्रतारितः।' मार्गोदिति छलादीनि प्राह कारुणिको मुनिः॥'

अब यह विचार किया जाता है कि प्रमाणादि सोलह पदार्थों के प्रतिपादन करनेवाले इस शास्त्र को न्याय कैसे कहा जाता है ? प्रञ्चावयन से सुक्त पदार्थानुमान कां ही शासकारों ने न्याय कहा है। यह तो प्रमाणादि सोलह पदायाँ का प्रतिपादन करता है।

इसका उत्तर यह है 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति' इस न्याय से इसको भी न्याय ही कहा गया है। सबल विद्याओं का अनुग्राहक और सकल कर्मानुष्ठानों का साधन होने के कारण न्याय को प्रधान माना गया है। इसलिए उद्योतकराचार्य ने भी न्यायवात्तिक में 'सोऽयं परमो न्यायः विप्रतिन्नपुरुषं प्रति प्रतिपादकत्वात्' इस वात्तिक से 'परमन्याय' शब्द से इसका व्यवहार किया है। परमन्याय का तात्पर्य मुख्य प्रमाण है और यही इस बास्त का मुख्य प्रतिपाद्य विषय है।

नीयते = प्राच्यते विविध्यतार्थिसिद्धिः अनेन — इस व्युत्पत्ति से न्याय शब्द का अर्थ तकां मृत्योत और पञ्चावयवयुक्त अनुमान ही होता है। यह न्यायशास्त्र सकल शास्त्रों का उपकार बीट समस्त लीकिक तथा वैदिक कमों का आश्रय है। महाँप बातस्यायन (निवानो पिल्लिक्वामी भी कहते हैं) ने भी न्यायभाष्य में लिखा है—

'संबनान्वीकिती विद्या प्रमाणादिपदार्थेः प्रदिभज्य माना--

प्रदीपः सर्वविद्यानामुपायः सर्वकर्मणाम् । बाश्ययः सर्वधर्माणां विद्योद्देशे परीक्षिता ॥'

- न्या० भा०, स० १

तात्पर्यं यह है कि प्रमाणादि सोलह पदार्थों में विभक्त यह आन्यीक्षिकी सब विद्याओं का प्रकाशक, सकल कभों का उपाय और सकल धर्मों का आधार है।

इसकी परीक्षा विद्या के उद्देश्य में की गई है। लोक-संस्थिति के हेतु चार प्रकार की विद्या मानी गई है—आन्वीक्षिकी, त्रयी, वार्ता और दण्डनीति।

यहाँ आन्वीक्षिकी का अर्थ न्याय-विद्या है। प्रत्यक्ष और आगम से जो ईक्षित है, उसके पुनः ईक्षण का नाम अन्वीक्षा है और उससे जो प्रवृत्त है, उसको जान्वीक्षिकी कहते हैं। यही तर्कानुगृहीत पञ्चावययुक्त न्याय है। यह सब विद्याओं में प्रधान है। इसीलिए, इसका नाम 'न्याय-शास्त्र' है।

अब यह विचारणीय है कि उक्त सोनह पदार्थों के तत्व-ज्ञान से जो मुक्ति होती है, वह तत्व-ज्ञान के अव्यवहित अनन्तर अथवा क्रमशः अव्यवहित अनन्तर तो कह नहीं सकते, क्योंकि कारण के नाश से ही कार्य का नाश होता है—'कारणनाशात् कार्यनाशः'। यह त्याय सवंतन्त्र-सिद्ध है। अब यह विचारना है कि मोक्ष क्या है और उसका कारण क्या है? तथा उससे पहुले क्या होता है? मोक्ष के कारण का विचार करने पर सकल दुःख का मूल कारण जन्म ही प्रतीत होता है; क्योंकि जो जन्म नहीं लेता, उसे दुःख नहीं होता। इसलिए, दुःख का कारण जन्म ही सिद्ध होता है। जन्म का कारण है—धमं-अधमं। धमधमं को ही सूत्रकार ने प्रवृत्ति शब्द से कहा है—प्रवृत्ति के कारण ही धमधमं होते हैं। प्रवृत्ति का भी कारण दोष है। मिथ्या ज्ञान से दोष की उत्पत्ति होती है। मिथ्या ज्ञान से दोष की उत्पत्ति होती है। मिथ्या ज्ञान ही दोष का मूल है।

१. जिसके द्वारा विवक्षित अर्थ की प्राप्ति हो। २. प्रकाशक । ३. न्याय-विद्या।

आतमा से भिन्न पारीर आदि में आतम-बुद्धि का होना ही मिथ्या ज्ञान है। मिथ्या ज्ञान से ही अनुकूल वस्तु में राग और प्रतिकूल में हो प उत्पन्न होता है। राग और हैप को ही दोष माना गया है। इसी दोष से प्रवृत्त होकर मनुष्य अपने पारीर के हारा हिंसा, चोरी आदि निषद्धि कमें का आचरण करता है, वचन से मिथ्या भाषण करता है और मन के द्वारा दूसरे से द्रोह आदि करता है। इसी पान-प्रवृत्ति को अधर्म कहा जाता है।

मनुष्य शरीर से जो दान, पुण्य या दूसरे की रक्षा जादि पुण्य-कर्म करता है, मन के द्वारा सबकी भलाई करने की चेष्टा करता है, और किसी की बुराई नहीं चाहता, उसी पुण्यमय प्रवृत्ति को धर्म कहा जाता है। धर्म और अधर्म दोनों की संज्ञा 'प्रवृत्ति' है। यद्यपि धर्म और अधर्म प्रवृत्ति के साधन माने गये हैं, तथापि 'आयुर्वे घृतम्', 'अन्तं वै प्राणिनः प्राणाः' इत्यादि ध्यवहार के समान धर्म तथा अधर्म का प्रवृक्ति शब्द से सूत्रकार ने व्यवहार किया है। इसी धर्माधर्मकृपी प्रवृत्ति के अनुकृत मनुष्य प्रशस्त या निन्दित शरीर ग्रहण करता है। जवतक धर्माधर्मस्य प्रवृत्ति-जन्य संस्कार बना रहेगा, तबतक कर्म-फल भोगने के लिए शरीर ग्रहण करना आवश्यक रहता है। शरीर ग्रहण करने पर प्रतिकूलवेदनीय होने के कारण वाधनात्मक दुःख का होना अनिवार्य रहता है। इसलिए धर्माधर्मरूप कर्म में प्रवृत्ति के विना दु:ख नहीं होता। मिध्या ज्ञान से दु:ख-पर्यन्त अविच्छेदेन निरन्तर प्रवर्त्तमान होता हुआ यही संसार शब्द का वाच्य होता है। यह घड़ी की तरह निरन्तर अनुवृत्त होता रहता है। प्रवृत्ति ही पुनः आवृत्ति का कारण होती है। प्रवृत्ति के विना पुनर्जन्म न होने के कारण दु:ख की सम्भावना भी नहीं रहती। इसिछए, कोई भी उस अवस्था में दु:ख का अनुभव नहीं करता। फिर प्रवृत्ति होने से दुःख से छटकारा भी नहीं पाता। इससे यह सिद्ध होता है कि घड़ी की तरह पुन:-पुन: प्रथर्तमान दु:खमय इस संसार में कोई बिरला ही भाग्यशाली मनुष्य है, जिसने पूर्वजन्म में मुकृत किया है, और उस सुकृत के परिपाकनका, सर्गुरु की कृपा और उनके उपदेश से संसार का असली खप जानकर उसे हेय समझ लिया है तथा इस समस्त संसार की दृ:खानुसक्त और दृ:ख के आयतन के रूप में देखता और समझता है। वह किसी प्रकार इससे छुटकारा पाना चाहता है और इसके मूल कारण अविद्या और राग, हेव आदि की निवृत्ति का उपाय खोजता है।

अविद्या की निवृत्ति की उपाय तत्त्व-ज्ञान ही है। वह तत्त्वज्ञान प्रमेयों की वार प्रकार की भावनाओं से किसी बिरला हो मनुष्य की होता है। उद्देश्य, लक्षण, परीक्षा और विभाग, प्रमेयों की ये ही चार भावनाएँ है, अथवा दु.ख, दु:खहेतु मोक्ष और उसका उपाय, ये ही चार प्रकार हैं। प्रकृत में ये ही चार ग्राह्य हैं। दु:ख तो प्रसिद्ध ही है। उसका हेतु मिथ्या ज्ञानादि सकल संसार है।

## मोक्ष, अपवग या मुक्ति

दु:स के आत्यन्तिक उच्छेद का ही नाम मोक्ष है। इसका उपाय तत्त्व-ज्ञान है। तत्त्व-ज्ञान होने पर मिथ्या ज्ञान स्वयं निवृत्त हो जाता है; जैसे, रज्जु के ज्ञान से सर्प का जान स्वयं निवृत्त होता है। मिथ्या ज्ञान के नष्ट होने से प्रवृत्ति के कारण जो राग, द्वेष आदि दोष हैं, वे स्वयं निवृत्त हो जाते हैं; क्योंकि कारण के नाश होने से कार्य का नाश अवश्यक्षाओं हो जाता है, —कारणनाशात् कार्यनाशः' यह सर्वंसन्त्र-सिद्धान्त है। दोष के नष्ट होने पर प्रवृत्ति भी नहीं हो सकती, और प्रवृत्ति के नहोने से जन्म भी नहीं हो सकता; क्योंकि जन्म का ारण धर्माधर्म-स्प प्रवृत्ति ही है। जन्म का अपाय (नाश) होने से दुःख का भी आत्यन्तिक उच्छेद हो जाता है। इसी आत्यन्तिक दुःख-निवृत्ति का नाम अपवर्ण या मोल है। आत्यन्तिक दुःख-निवृत्ति वही है, जहाँ सजातीय दुःखान्तर की उत्पत्ति होने की सम्भावना भी नहीं रहती। यही सिद्धान्त महर्षि गीतम का है—

'बु:ख-जन्म-प्रवृत्ति-श्रोब-निय्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायावपवर्गः ।'
—गौ० सू०, १।१।२

अर्थात्, बु:ख, अन्म, प्रवृत्ति, दोष और मिथ्या-क्षान—इनके उत्तरोत्तर के नाश से पूर्व-पूर्व के नाश होने के कारण अपवर्ण होता है। इससे सिद्ध हो जाता है कि दु:स के अत्यन्त उच्छेद का ही नाम अपवर्ण या मोक्ष है।

यहाँ यह आशक्ता होती है कि दुःख का अत्यन्त उच्छेद-रूप मोक्ष तो अभी तक असिंह है, पुनः इसके लिए उपाय की क्या आवण्यकता है? उत्तर यह होता है कि जितने बोधावादी आचार्य हैं, उनके मत में मोधा-दशा में दुःख का अत्यन्त उच्छेद होता है। जैसे—बौद्ध के एकदेशी माज्यमिकों के मत में आत्मोच्छेद को ही मोधा माना गया है। इस अवस्था में दुःख का आत्यन्तिक उच्छेद रहता ही है। इसमें कोई विवाद नहीं है। यदि ऐसा कहें कि शरीर के समान ही आत्मा भी दुःख का हेतु है, इश्रलिए आत्मा भी उच्छेद है, तो यह नैयायिकों से विरोध हो जाता है; वधोंकि नैयायिक आत्मा को अविनाशी मानते हैं, और इस तरह वह विनाशशील हो जाता है। इसलिए, वन्व्या-पुत्र के समान मोक्ष का अस्तित्व असम्भव ही हो जाता है। यही इस शक्ता का तात्पर्य है। परन्तु यह ठीक नहीं है; क्योंकि इसमें विकल्प का समाधान नहीं होता।

वैभाषिकों ने आत्मीच्छेद की ही मोक्ष माना है। वे ज्ञान-सन्तान की आत्मा मानते हैं। सन्तान का अर्थ प्रवाह होता है। प्रवाह जिस तरह प्रतिक्षण नये-नये छ्यों में उत्यक्ष होता है, उसी प्रकार इनके मत में ज्ञान भी प्रतिक्षण नये-नये छ्यों में उत्यक्ष होता है। इसमें यह विकल्प होता है कि क्या आत्मा क्षणिक ज्ञान-सन्तान ही है, अथवा उससे भिन्न उसका आश्रय अन्य कोई? यदि ज्ञान-प्रवाह को ही आत्मा मान लें, तब तो कोई विवाद ही नहीं, क्योंकि आत्मोच्छेद का अर्थ ज्ञानोच्छेद ही होगा और मोक्षावस्था में ज्ञान का उच्छेद नैयायिकों का अभीष्ट ही है। मोक्षावस्था में सब प्रकार के ज्ञान का नाझ होने से जीवात्मा की स्थित पाषणा-तुल्य रहती है, यह नैयायिकों का सिद्धान्त है। इस स्थिति में ज्ञान-सन्तान को आत्मा मानकर उपका उच्छेद मोक्षा में मान्यमिका मानना नैयायिकों के प्रतिकृष्ठ नहीं होता, इसिछए उसके खण्डन करने की कोई आवश्यकता नहीं हीती। यदि यह ज्ञान-प्रवाह के

अतिरिक्त उसका आश्रय आत्मा को मानें, तो भी उसमें यह विकल्प होता है कि आत्मा नित्य है, अथवा अनित्य ?

यदि नित्य मानते हैं, तो उसका उच्छंद हो नहीं सकता; क्योंकि नित्य वही कहा जाता है, जिसका कभी विनाध न हो। इस स्थिति में आत्मा के उच्छंद की आध्यक्का ही नहीं हो सकती। यदि आत्मा को अनित्य माना जाय, तब तो मोक्ष के किए किसी की प्रवृत्ति ही नहीं होगी; क्योंकि कोई भी बुद्धिआन् पुरुष आत्मनाश के लिए प्रवृत्त नहीं हो सकता। संसार में सबसे प्रिय आत्मा हो हाता है। श्रुति मी यही बतातों है—'आत्मनस्तु कामाय सर्व प्रियं भवति'। और, आत्मा को अनित्य मानने से यह लोक-प्रसिद्ध ध्यवहार उपपन्न नहीं होता कि अधुक-अमुक मुक्त हो गये। इससे यह सिद्ध होता है कि मोक्षरूप धर्म के अतिरिक्त, उसका आश्रय धर्मी कोई अवस्य है, और वह नित्य है।

विज्ञानवादी बौद्धों का मत है कि धर्मी के निवृत्त होने से जिस निर्मल ज्ञान का उदय होता है, वही मोक्ष है। उनका कहना है कि ज्ञान तो स्वभाव से ही निर्मल और स्वच्छ है, केवल आश्रय—आत्मा—के सम्बन्ध से वह मिलन हो जाता है। आश्रय के निवृत्त हो जाने पर प्रतिक्षण निर्मल ज्ञान का उदय होता रहता है। वही 'महोदय' कहा जाता है और उसी का नाम 'भोक्ष' है। परन्तु, विज्ञानवादी का यह मन भी ठीक नहीं जँचता। कारण, इसमें सामग्री का अभाव और सामानाधिकरण्य की अनुपात्त बनी हो रहती है। तात्पर्य यह है कि निर्मल ज्ञानोदय में चार प्रकार की भावनाएँ कारण होती हैं। ये हो महोदय की सामग्रियों हैं। 'सर्व दुःखं, सर्व अणिकं' सर्व स्वलक्षणं, सर्व शून्यम्'— यही भावनाचतुष्टय नाम से प्रसिद्ध है। इसका विवेचन पूर्णतया बौद्ध दर्शन में किया गया है।

अब यहाँ विचारना है कि साधारणतया जायमान जो भावना है, वह अभिज्ञान की जनक नहीं होती है; किन्तु अतिशय जायमान जो भावना है वह अभिज्ञान की जनक होती है। यथा, स्पष्ट लक्षण से रहित मणि को एक बार देखने ही से उसका यथाय परिचय नहीं होता, किन्तु बार-बार निरीक्षण-परीक्षण से ही उसका यथाय परिचय होता है। परन्तु विज्ञानवादी चौद्धों के मत में भावना का प्रकर्ष हो ही नहीं सकता। कारण, स्थिर पदार्थ में ही भावना का प्रकर्ष होता है, अस्थिर में नहीं। और उनके मत में भावना का लाधार कोई भी स्थिर नहीं है। व्योंकि, उनके मत में सब कुछ अणिक ही माना जाता है, स्थिर कुछ भी नहीं। आत्मा के भी प्रतिक्षण भिन्न-भिन्न होने से 'दु:खं अणिक' इत्यादि भावना का प्रकर्ष इसमें असम्भव ही है। इसिनए, मोक्स-समग्री का अभाव उनके मत में सिद्ध होता है।

सामानाधिकरण्य की भी उपपत्ति इनके मत में नहीं होती। सामानाधिकरण्य का तात्पर्य है—बद्धता और मुक्तता का एक बाश्यय में रहना। जो बद्ध होता है, वही मुक्त होता है, इस प्रकार की व्यवस्था, जो सर्वसिद्धान्त-सिद्ध है, वह इनके मत में नहीं बनती। कारण, इनके मत में सोपप्लब ज्ञान-सन्तान-रूप आत्मा को बद्ध और निरुपल्यब ज्ञान-सन्तान-रूप आत्मा को सुक्त माना जाता है। आश्रय से सम्बद्ध

मलसहित ज्ञान-प्रवाह का नाम सोपण्लव है, और वही वढ है। इससे भिन्न निष्पपत्य अर्थात् मुक्त है। ये बढता सोपपल्य ज्ञान-सन्तान में और मुक्तता निष्पण्लय ज्ञान-सन्तान में मानते हैं। इतिहिए, जो बढ है, वही मुक्त होता है;इस प्रकार का व्यवस्था इनके मत में नहीं होती। कारण, क्षण-क्षण में उसको ये भिन्न मानते हैं।

इसी प्रकार, जैनों का भी मुक्ति-लक्षण प्रतिबन्ध-रहित नहीं है । इनके मत में आवरण-भंग का ही नाम मुक्ति है। अब उनसे पूछना है कि आवरण कहते किने हैं ? यदि यह कहें कि धर्माधर्म को आन्ति ही आवरण है, तो यह इब्ट ही है. इसलिए लण्डनीय नहीं है। यदि यह कहें कि देह ही आवरण है, और इससे मुक्त होने पर पिजडे से मक्त सुगी की तरह आ मा ा नियन्तर ऊर्ध्व-गमन ही मोक्ष है, तो उनसे पूछना है कि वह आत्मा मूर्त है अथवा अमूर्त ? यदि मूर्त कहें तो यह प्रशन होता है कि विरवयय है अथवा सावयव? यदि निरवयव कहें, तो निरवयव मूतं परमाणु ही होता है, इसलिए परमाणुका सक्षण आदमा में आ जाने से परमाणुधमं से अतीन्द्रिय होने के कारण जात्मा का धर्म भी अतीन्द्रिय होने लगेगा, जो किसी को इब्द नहीं है। यदि सावयद मानें, तो भी ठीक नहीं होता। कारण, सावयद पदार्थ अनित्य होते हैं, इस नियम से आत्मा भी अनित्य हो जायगा । इस स्थिति में अकृतास्थागम और कृतप्रणाद्यं दोष हो जाते हैं। जिसने कमं किया, यदि उसका फल उसको न मिले, तो यह इतप्रणाश है और जो कम न करे और फल लावे. तो यह अकृताम्यागम है। यह उचित नहीं है। उचित तो यह है कि जो कर्म करे, वहीं फल पावे। यह आत्मा मे नित्य मानने भें ही सम्भव है, अनित्य मानने में कदापि नहीं। इसलिए, सावयव या निण्वयव - कि सी के भी मानने में उनका मत ठीक नहीं होता। यदि बात्मा को बमलें मानें, तो भी ठांक नहीं होता; क्योंकि वे ऊच्चंगमनस्पी किया को मुस्तात्मा के मानते हैं, और किया मूर्त में ही हो सकती है, अमूर्त में नहीं।

वार्वाकों के मत में स्वतन्त्रता को ही मोक्ष माना गया है। यहाँ भी विचार करना है कि यि बुख निवृत्ति को ही स्वातन्त्र्य माना गया हो, तो कोई विवाद नहीं है, इंग्टापित है। यदि स्वातन्त्र्य एंडवर्य को मानें, तो यह विचार का विषय होता है। विचारवी को की दृष्टि से मोक्ष का स्वरूप वहीं है, जिसके उत्तम कोई दूसरा मुख न है और उसके सब्ब भी कोई न हो। इसी को निरित्त्रिय और किरुपम कहते हैं। जीव का ऐदवर्य निरित्रिय कवापि नहीं हो सकता। सब कुछ होने पर भी जीवन-मरण के विषय में उसका स्वातन्त्र्य कभी नहीं हो सकता। निरित्रिय सुख वहीं है, जिसके प्राप्त हो जाने पर वस्ती वस्तु की अभिलावा न हो। सांसारिक ऐदवर्य की प्राप्ति हो जाने पर भी किसी-न-विसी वस्तु की अभिलावा वनी ही रहती है। अतः, वह निरित्रिय नहीं हो सकता। इसं। लिए, इनका मत भी ठीक नहीं है।

मुक्ति के विधय में सांस्य-शास्त्र का मत है कि प्रकृति और पुरुष का दिवेक-ज्ञान होने पर भी पुरुष का जो अपने स्वरूप में अवस्थान है, वही मुक्ति या मोक्ष है। समस्त जड़-वर्ग का मूल कारण प्रकृति है। वह जड़ और त्रिगुणात्मक भी है। इसीका नाम प्रधान या अव्यक्त भी है। पुरुष जीव को कहते हैं। इन दोनों के भेद-कान से ही मुक्ति होती है। इस प्रकार, मुक्ति-स्वस्प मानने पर भी यु:य का उच्छेद होता है। इसिलए, कोई विवाद नहीं। परन्तु, इसमें एक बात विचारणीय है कि उस विवेक-ज्ञान का आश्रय कीन है, प्रकृति अथवा पुरुष ? यदि प्रकृति को ही विवेक-ज्ञान का आश्रय मानें, तो इसी समय संसार का अस्त हो जाना चाहिए। क्योंकि, संसार प्रकृति का परिधाम है और निवर्त्तक मुक्ति-स्वरूप विवेक-ज्ञान प्रकृति में ही वर्त्तमान है। यदि पुरुष को विवेक-ज्ञान का आश्रय मानें, तो सांस्य का सिद्धन्त ही भङ्ग हो जाता है; क्योंकि पुरुष का जो मूल-स्वरूप से एक क्ष्यतया अवस्थान है, उसी का नाश हो जाता हैं। संसार-दक्षा में विवेक के नाश होने और मुक्ति-दशा में विवेक होने के कारण समानक्ष्यता मङ्ग हो जाती है। इसिलए, मुक्ति के विषय में सांस्य का सिद्धान्त ठीक नहीं है। यह नैयायिकों का कहना है।

मीमांसकों के मत में भी मोक्ष-काल में दुःख निवृत्ति मानी ही जाती है। उनके मत में आत्यन्तिक सुख-प्राप्ति को मोक्ष माना जाता है। दुःख का लेश-मात्र रहने पर भी आत्यन्तिक सुख नहीं होता। इसलिए, आत्यन्तिक सुख में दुःख-निवृत्ति अवश्यम्भावी है। परन्तु, उनके भत में भी यह विचारणीय है कि नित्य-निरित्तिशय सुख में प्रमाण क्या है? सांसारिक सुख तो प्रत्यक्ष और अनुमान-प्रमाण से, दुःख-मिश्रित है, यह सिख हो चुका है। यदि 'सोऽश्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपिश्चिता' इत्यादि श्रुति-प्रमाणों से समस्त कामनाओं की प्राप्ति को ही आत्यन्तिक सुख माना जाय, वह भी ठीक नहीं होता। कारण, योग्य अनुपलव्यि से बाधित होने पर उसका अवकाश नहीं रहता। इसका तात्पर्य यह है कि जहीं श्रुति से प्रतिपादित विषय प्रत्यक्ष या अनुमान से बाधित होने के कारण प्रतीत नहीं होता, वहाँ श्रुति का गौण ही अर्थ माना जाता है, मुख्य अर्थ नहीं। जैसे— 'आत्मनः आकाशः सम्भूतः' इस श्रुति से आकाश की उत्पत्ति आत्मा से मानी गई है, परन्तु निरवयव होने के कारण प्रत्यक्ष या अनुमान से उसकी उत्पत्ति असिख है। इत्तिलए, सम्भूतः' का मुख्य अर्थ 'उत्पन्नः' न मानकर 'अभिन्यक्तः' यह गौण अर्थ ही माना जाता है।

इसी प्रकार, मोबागस्था में खरीर और इन्द्रिय के सम्बन्ध न होने के कारण सुख की उपलब्ध न होने से श्रुति का सुख-प्राप्ति-विषय वाधित हो जाता है। इसिलए, यहाँ श्रुति का गीण अर्थ ही माना जायगा। सुख-प्राप्ति का गीण अर्थ सुख की आप्राप्ति का अभाव ही होगा। मोक्ष काल में बरीर और इन्द्रिय के सम्बन्ध न रहने से कोई कामना ही नहीं रहती। इस स्थिति में, काम की प्राप्ति किस प्रकार हो सकती है? इसिलए, उसका उक्त गीण अर्थ ही मानना समुचित है। एक बात यह भी है कि श्रुति में 'सह अश्रुते' यह पाठ है, जिसका अर्थ एक काल में साथ-साथ उपभाग करना है। सब इन्द्रियों से सब विषयों का एक काल में उपभोग असम्भव है। इसिलए श्रुति का गीण अर्थ मानना अनिवार्य है। इस विषय में नैनायिकों के ऊपर यह आक्षेप होता है कि मोक्ष के विषय में स्वयं मनुव्यों की अरुचि रहती है। अतिषय सुख के लोग से ही विषयी की प्रवृत्ति होती है। यदि सरस सुमधुर सुख-प्राप्ति को मोक्ष न मानकर नीरस दु:ख-निवृत्ति को ही मोक्ष माना जाय, तो अरुचि रोग से प्रस्त

मनुष्य को तरम मञ्जूर दूध छोड़कर नीरस पदार्थ देने के समान कर्वकारक ही हो सकता है। इसिलए, सरस मधुर सुख-प्राप्त को ही मोक्ष मानना त्रभुचित है। इसके उत्तर में नैयायिकों का कहना है कि केवल दृष्टान्त-मात्र से ही साध्य की सिद्धि नहीं होती। उसके लिए अनुकूल तर्क की आवश्कता होती है। और, निरित्तग्य सुख-प्राप्ति में कोई भी अनुकूल तर्क नहीं है, बिल्क इसके विरोध में ही अनुकूल तर्क देखें जाते हैं। जैसे—इस संसार में जितने सुख पाये जाते हैं, सब साविशय है, निरित्तग्य कोई भी नहीं। इसिलए निरित्तग्य सुख की प्राप्त की आधा में बढ़ मनुष्य को, उसके अभाव में, दु:ख ही अवर्जनीय हो जाता है। सुख के अनुभव-काल में भी परिणाम की दृष्टि से दु:ख ही अवर्जनीय हो जाता है। सुख के अनुभव-काल में भी परिणाम की दृष्टि से दु:ख ही प्रत्यक्ष होता है। पतञ्जिल ने स्वष्ट शब्दों में लिख दिया है—'दु:खमेव सर्व विवेकिनः', और भी जितने सांसारिक सुख हैं, वे सुखितरोधी पदार्थों से आकान्त होने के कारण हेय हैं। सुख-साधन की जितनी सामग्रियाँ संसार में प्रसिद्ध हैं, उनकी प्राप्ति में अधिक-से-अधिक क्लेख सहना पड़ता है। इसिलए, सिद्ध होता है कि समस्त सुख-दु:ख से आकान्त हैं। मधु मिथित-विध की तरह दु:क से मिथित सुख भी त्याज्य है। इसिलए, सुख के उद्देश्य से गोक्ष में किसी की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। अतः, दु:ख-निवृत्ति को ही मोक्ष मानना समुखित हैं।

ईश्वर और उसकी सत्ता

ईंग्बर के विषय में यह प्रश्न होता है कि उसकी सत्ता में प्रमाण क्या है ? प्रत्यक्ष तो कह नहीं सकते; क्योंकि रूप आदि गुणों से रहित होने के कारण यह अतीन्द्रिय<sup>3</sup> माना जाता है और अतीन्द्रिय पदार्थी का प्रत्यक्ष होता नहीं, यह सर्व-सिद्धान्त है । अनुमान भी ईश्वर मे प्रमाण नहीं हो सकता; क्योंकि ईश्वर का साधक कोई व्याप्य लिक्क नहीं है, जो प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से उपलब्ध हो। आगम भी प्रमाण नहीं हो सकता; वयोंकि इसमें विकल्प का सामाधान नहीं होता । विवल्प यह होता है कि बागम नित्य है अथवा अनित्य ? यदि नित्य वहें, तो अपसिद्धान्त हो जाता है। कारण आगम वर्णसमहात्मक ही होता है और वर्ण उच्चरित-प्रव्वंसी होने के कारण स्पष्ट ही जनित्य है। यह नैयायिकों का परम सिखान्त है इसे नित्य मानने से सिद्धान्त के अंग ही जाने के कारण यह अपसिद्धान्त ही जाता है। यदि चेद की अनित्य मानें, तो परस्पराधव दोष हो जाता है। जंसे, वेद के अनित्य होने के कारण उसका प्रामाण्य उसके कत्ती के प्रामाण्य के अधीन होगा और उसके कर्ता ईश्वर का प्रामाण्य उसके बनाये हए बेद के प्रामाण्य के अधीन होगा। इसलिए, परस्पर आश्रित होने से अन्योन्याखय दोव हो जाता है। सावृश्य में नियत विषय होने के कारण उपमान भी ईश्वर में प्रमाण नहीं हो सकता । इसलिए, ईस्वर की सत्ता अप्रामाणिक है । यही पूर्वपक्षियों का तात्पर्य है । इसके उत्तर में नैयायिकों का कहना है कि ईश्वर की सत्ता बदश्य है। वह प्रत्यक्ष-प्रमाण न होने पर भी अनुमान-प्रमाण अवस्य है । जितने कार्य है, उनका कर्ता कोई अवश्य होता है । यह कार्य-कारण-भाव का नियम है, पृथिबी, समुद्र और १ अल्प । २. जिससे बढ़कर कोई न हो । ३. जो इन्द्रियों का विषय नहीं है ।

४. हेतु । ५. वेद ।

पर्वत आदि जो मुब्टि-प्रवच्च है, कार्य होने से उसका भी कर्त्ता कोई अवश्य होगा। जैसे, घट का कर्ता कुम्भकार होता है। इसलिए, जगत् का जो कर्ता होगा, वही ईश्वर माना जायगा । इसके अनुमान का स्वरूप इस प्रकार है - पृथिबी, सागर शादि की समिष्टि (जगत) (पक्ष), सकर्त् क है, कार्य (साध्य) होने से (हेनु); जो-जो कार्य होता है, वह सकत् क होता है (ज्याप्ति); घट-पट आदि के समान (एण्टान्त)। यहाँ प्रतिपक्षियों का यह अक्षेप है कि ईश्वर के साधन में जी कार्यत्व-हेत् विया है, वह असिद्ध है; क्योंकि पृथिवी समुद्र आदि की उत्पत्ति किसी ने नहीं देखी है। इसलिए, उत्पन्त न होते से ये कार्य नहीं हो सकते हैं। वार्य न होने से ये कारण (इंग्वर) के साधक किस प्रकार हो सकते हैं ? इसके समाधान में नैयायिकों का कहना है कि यद्यपि पृथिवी, सागर आदि की उत्पत्ति किसी ने नहीं देखी है, तथापि सावयव होने के कारण इनकी उत्पत्ति सिद्ध है। इसलिए, वे कार्य हैं। और, कार्य होने से अपने कारण (ईश्वर) के साधक हैं । पृथित्री आदि के कार्यत्व-साधक अनुमान का प्रकार यु होगा। पृथिवी आदि समध्य (जगत्) (पक्ष) उत्पन्न होनेवाला (साध्य) है. सावयव होने के कारण (हेत्), जो-जो सावयव होता है, वह कार्य होता (व्याप्ति) है। घट-पट आदि के समान (दण्टान्त) । इस प्रकार सावयवत्व हेतु से जगत का कार्यत्व सिद्ध हो जाने पर उसी कार्यत्व-हेतु से ईम्बर का अनुमान हो जाता है।

इसमें शङ्का होती है कि सावयत्व का तात्पर्य क्या है? अवयवसंगीणित्व अथवा अवयवसमवेतत्व ? संयोग-सम्बन्ध से रहनेवाले का नाम संयोगित्व है और समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाले का समवेतत्व । यदि सावयवत्व का तात्पर्य अवयवसंगीणित्व मानें, तो घटावि अवयवों के साथ आकाश का संयोग होने के कारण आकाश भी सावयव होने से कार्य होने लगेगा जो नैयायिकों का अभिष्रेत नहीं है। नैयायिक आकाश को नित्य मानते हैं, कार्य नहीं । यदि अवयवसंयोगित्व का अथ स्वावयव संयोगित्व, अर्थात् अपने अवयवों में संयोग-सम्बन्ध से रहनेवाला मानें, तो भी ठीक नहीं होता। कारण,अवयव और अवयवी के साथ समवाय-सम्बन्ध होता है, संयोग नही। 'अवयवावयावनोः समवायः', यह नैयायिकों का सिद्धान्त है।

यि स्वावयवसंयोगित्व का अयं 'अपने अवयवों के साथ जो परस्पर संवीग है, उसका आश्रय' मानें, तो अवयवों के परस्पर-संयोग के आश्रय अवयव ही होते हैं, अवयवी नहीं; इसिलए दोप बना ही रहता है। इस दोप के वारण के लिए यदि सावयव का अर्थ अवयवसमवेत मानें, तो पटादि के अवयव जो तन्तु आदि हैं, उनमें समवाय सम्बन्ध से तन्तुत्वादि सामान्य भी रहते हैं, इसिलए वहीं सावयवत्व लक्षण की अतिव्यादित हो जाती है। इसिलए, सावयवत्त्व लक्षण किसी प्रकार भी मुक्त नहीं होता है, यह पूर्वपदी का तात्पर्य है।

इसके उत्तर ने नैयायिकों का कहना है कि साज्यवस्य का अर्थ समवेतद्रव्यत्य होता है। आकाश का कोई अवयव न होने से वह समवेत नहीं होता। और, सामान्य-समवेत होने पर भी द्रव्य नहीं है, इसलिए सावयवत्व का लक्षण इन दोनों में नहीं घटता। अतएव, सावयवत्व-हेतु निर्दुष्ट होने से कार्यत्व का साधक हो सकता है। अवान्तर-महत्त्व हेतु से भी जगत् के कार्य होने का अनुमान किया जा सकता है।
अवान्तर-महत्त्व उसको कहते हैं, जिसमें परम महत्त्व न रहे और महत्त्व का आश्रय हो।
परम महत्त्व उसको कहते हैं, जिसमें वड़ा दूनरा कोई न हो, जैसे आकाश आदि
व्यापक पदार्थ। पर्वत आदि में परम महत्त्व नहीं रहता। द्वयगुक से छेकर पर्वत, सागर
आदि समस्त अनित्य द्रव्यों में परम महत्त्व का अनाव ही रहता है। इसलिए,
कार्यत्व-साधक अनुमान का स्वरूप इस प्रकार होगा- पर्वतादि सकल जगत् (पक्ष)
कार्य है (साध्य), परत महत्त्वाभाववान् होने पर भी महत्त्व के आश्रय होने से (हेतु);
घट आदि के मदृश (दृष्टान्त)। इस प्रकार जगत् का कार्यत्व सिद्ध कर, उसी
कार्यत्व-हेतु से उसको सकत् के सिद्ध किया जाता है। इस प्रकार, कार्यत्व-हेतु में कोई भी
हेत्वाभास नहीं है। जैस--

बिरुद्ध नाम का हैस्वाभास इसलिए नहीं कि ग्राव्याभाव से व्याप्त जो हेतु है, यही बिरुद्ध कहा जाता है। प्रकृत में जहाँ-जहाँ कार्यस्व है, वहाँ-वहाँ सकर्तृ करव रहता ही है, सकर्तृ करव का जभाद नहीं रहता। इसलिए, साध्याभाव से व्याप्त न होने के कारण हेस्वाभास नहीं है।

अनैकान्तिक, जिसकी सब्यभिचार कहते हैं, वह भी कार्यत्व-हेतु म नहीं है। साध्य के अभाव-स्थल में जो हेतु रहता है उसी को सब्यभिचार कहते हैं। प्रकृत में सकर्तृत्व-कप साध्य के अभाव-स्थल जो नित्य परमाणु आदि है, उसमें कार्यत्व-हेतु नहीं रहता, इसिलए कार्यत्व-हेतु अनैकान्तिक भी नहीं होता है।

कालात्ययापदिब्ट, जिसकी बाधित भी कहते हैं, भी यहाँ नहीं है; क्योंकि कार्यत्व-हेतु किसी भी प्रभाण से बाधित नहीं होता।

सत्प्रतिपक्ष नाम का हत्वाभास भी यहाँ नहीं है। कारण, साध्य के अभाव का साधक जो हेत्वन्तर है, उसी को सत्प्रतिपक्ष कहते है। प्रकृत में पूर्वपक्षी शरीराजन्यत्व-हेतु से जो सकर्त्यू कत्व-रूप साध्य का अभाग सिद्ध कर दारीराजन्यत्व को सत्प्रतिपक्ष मानते हैं, वह ठीक नहीं है; क्योंकि कार्यत्व-हेतु के सामने शरीराजन्यत्व-हेतु अत्यन्त दुर्वल है। कारण शरीराजन्यत्व जो हेतु है, उसमें अजन्यत्व-हेतु से ही अकर्त्यं के सिद्ध हो जाने से शरीर विशेषण लगाना निर्यं के हो जाता है, जिससे प्रयोक्ता का अज्ञान ही सूचित होता है। इसलिए, यह हेतु दुर्वल हो जाता है। जैसे, सिंह का प्रतिपक्ष मृगशावक नहीं होता, उसी प्रकृत शरीराजन्यत्व-हेतु कार्यत्व-हेतु का सत्प्रतिपक्ष नहीं हो सकता। यदि यह कहें कि 'अजन्यत्वात्' हेतु ही कार्यत्व-हेतु का सत्प्रतिपक्ष क्यों नहीं है? तो इसका उत्तर यह होता है कि अजन्यत्व-हेतु को सत्प्रतिपक्ष तभी कह सकते हैं, जब जगत्का अजन्यत्व सिद्ध हो; परन्तु आजतक किसी प्रमाण से भी उसका अजन्यत्व सिद्ध नहीं हुआ है।

कार्यत्व-हेतु में उपाधि, जो हेतु के व्यक्षिचारी होने का अनुमापक होता है, की आशक्का भी नहीं हो सकती। कारण, जो साध्य का व्यापक और साधन का व्याप्य है, वही उपाधि होता है। प्रकृत में सकत्तृंकत्व-रूप साध्य का व्यापक और कार्यत्व-रूप हेतु का अव्यापक यदि कोई वस्तु हो, तो उपाधि की सम्भावना हो सकती है, परन्तु ऐसी कोई बस्तु नहीं है। इसकी सम्भावना तभी हो सकती है, जब कार्यस्व-हेतु का कहीं व्यभिचार देखा गया हो। कार्यस्व का व्यभिचार तभी हो सकता है, जब सकत्तृंबस्य के अभाव-स्थल में भी कार्यस्य रहता हो, अर्थात् विना वर्त्ता के भी कोई कार्य उत्पन्न होता हो, परन्तु ऐसा कहीं भी नहीं होता। 'यदि सकत्तृंकस्यं न स्यात्तदा कार्यस्यमपि न स्यात्,' अर्थात यदि सकर्तृंबस्य न हो, तो कार्यस्य भी नहीं हो सकता, इस अनुकूल तर्क से यह बाधित हो जाता है।

तात्पर्य यह है कि कर्ता से जो उत्पन्न होता है, उसी को कार्य कहते हैं। यदि यह अकत्तं क होगा, तो कार्य भी नहीं होगा; क्योंकि समस्त कार्य का प्रयोकता कर्ता ही होता है। इतर जितने कारक हैं, वे कर्ता के ही अधीन हैं। मृत्तिका, दण्ड, चक आदि साधनों के रहने पर भी कुछाल के विना घट की उत्पत्ति नहीं हो सकती; क्योंकि सब कारकों का प्रयोग करनेवाला कुलाल हो होता है। इससे यह सिख होता है कि सकत्तं करव के अभाव में कार्यत्व रहता ही नहीं। इसलिए, कार्यत्व-हेतु व्यभिचारी नहीं हो सकता और उसमें उपाधि भी नहीं हो सकती। चास्त्रकारों ने भी लिखा है कि जहां अनुकूल तर्क रहता है, वहाँ उपाधि की सम्भावना नहीं होती—

'अनुष्क् लेन तर्कण सनाथे सति साधने। साध्यःयापकताणङ्कात् पक्षे नोपाधिसम्पदः॥'

तात्पर्यं यह है कि अनुकूल तर्क से यदि हेतु-युक्त हो, तो उपाधि की सम्भावना नहीं रहती।

ईश्वर को कर्ता मानने पर पूर्वपक्षी दूसरा आक्षेप यह करते हैं कि यदि ईश्वर को कर्ता मानते हैं, तो उसकी शरीरी भी मानना आयश्यक हो जाता है; क्यों कि लोक में शरीरी को ही कर्त्ता देखा जाता है, अशरीरी आकाश आदि को नहीं। इस तक की सहायता से पूर्वपक्षी का ऐसा अनुमान होता है कि ईश्वर (पक्ष) जगत् का कर्ता नहीं होता (साध्य), अशरीरी होने के कारण (हेतु), आकाश के सदृश (दृष्टान्त)। यह अनुमान ईश्वर-सिद्धि के लिए प्रतिकूल है। परन्तु इस प्रकार का अनुमान ईश्वर की सिद्ध अथया असिद्धि—दोनों अवस्थाओं में व्याहृत होता है; क्यों कि आगम आदि किसी प्रमाण के द्वारा ईश्वर को सिद्ध कर ही 'ईश्वर कर्त्ता नहीं हो सकता, अगरीरी होने से' इत्यादि अनुमान कर सकते हैं, अन्यथा नहीं। इस अवस्था में जिस प्रमाण से ईश्वर को सिद्ध कर इस प्रकार अनुमान करते हैं, उसी प्रमाण से ईश्वर का जगत् का कर्त्ता होना भी सिद्ध होता है, ऐसी स्थिति में जगत् का कर्त्ता ईश्वर नहीं होता, ऐसा कहना वाधित हो जाता है, अतः व्याधात दोष हो जाता है।

यदि यह कहें कि आगम प्रमाण नहीं, किन्तु प्रमाणाभास है, तो ईण्वर के सिद्ध न होने से 'ईण्वर: जगत्कर्त्ता न भवति', इस प्रकार का अनुमान पक्षासिद्धि नाम के दोष से दूषित हो जाता है। इसिछए, व्याघात हो जाता है। इस अवस्था में ईण्वर को सिद्धि या असिद्धि—दोनों हाळत में प्रतिपक्षी का अनुमान वाधित होता है। इसिलए, पूर्वोक्त प्रतिकूल तर्क किसी प्रकार भी उचित नहीं होता।

अब दूसरा प्रश्न यह होता है कि जगत् की रचना करने में ईश्वर की जो प्रवृत्ति होती है, वह स्वार्थ है, अथवा परार्थ ? स्वार्थ मानने में भी दो विकल्प होते हैं— इंट्ट-प्राप्ति के लिए प्रवृत्ति है अथवा अतिष्ट-परिहार के लिए ? इंट्ट-प्राप्ति के लिए तो कह नहीं सकते हैं; क्योंकि वह स्वयं परिपूर्ण और सकल कामनाओं को प्राप्त किया हुआ है। ऐसी कोई भी प्राप्त करने योग्य वस्तु नहीं है, जो ईश्वर को प्राप्त नहीं है। अनिष्ट-परिहार के लिए भी प्रवृत्ति नहीं कर सकते; क्योंकि सकल इंट्ट कामनाओं के प्राप्त होने के कारण अनिष्ट की सम्भावना ही नहीं है।

यि परार्थं प्रवृत्ति मानें, तो भी नहीं बनता; क्योंकि परार्थ प्रवृत्तिवालों को कोई भी बुढिमान् नहीं मानता। यदि कहें कि करणा से ही ऐसी प्रवृत्ति होती, तो प्राणिमात्र को सुखी होना चाहिए, किसी को भी दुःखी नहीं होना चाहिए। कारण, स्वार्थं की अनपेक्षा से द्सरों के दुःखी के नाग करने की बो इच्छा है, उसी को करणा कहते हैं। इस प्रकार, जगत् के निर्माण में ईश्वर की प्रवृत्ति उचित नहीं प्रतीत होती।

इसका उत्तर यह है कि भली-भाँति विचार करने पर प्रतीत होता है कि करणा से प्रवृत्ति मानने में कोई वाधक नहीं है। करणा से प्रवृत्ति मानने पर सुलम्य सृष्टि होनी चाहिए, यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि सृष्यमान प्राणियों के सुकृत और दुःख होना व्यवसाय हो जाता है। ईरवर की जगत्सृष्टि में प्राणिकृत कर्म की अपेका मानने में परावलम्बी होने के कारण ईर्धर का स्वातन्त्र्य भङ्ग हो जायगा—ऐसा कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि 'स्वाङ्ग स्वस्य व्यवधायक न भवति' अर्थात, अपना अङ्ग अपना व्यवधायक नहीं होता, इस न्याय से उसका निर्वाह हो जाता है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार लोक में किसी अन्यारम्भण-प्रसंग में, अपने हस्त-पादादि अवयवों से व्यवधान नहीं माना जाता, उसी प्रकार यहाँ कर्म भी जगत् के अन्तर्गत ईरवरकारित होने से ईरवराङ्ग ही है। इसलिए, कर्म की अपेका रहने पर भी ईरवर परावलम्बी नहीं होता। स्वारव्ध जो कार्य है, उसका साधन भी स्वाधीन ही है। यह स्वातन्त्र्य का गीरव (उत्कर्ष) ही है। इसलिए, कर्मावेका होने पर भी ईरवर का स्वातन्त्र्य का गीरव (उत्कर्ष) ही है। इसलिए, कर्मावेका होने पर भी ईरवर का स्वातन्त्र्य का गीरव (उत्कर्ष) ही है। इसलिए, कर्मावेका होने पर भी ईरवर का स्वातन्त्र्य का नहीं होता।

#### आगम-प्रमाण से ईश्वर-सिद्धि

आगम-प्रमाण से भी ईश्वर की सिद्धि होती है। 'एक एव छड़ो न द्वितीयोऽवतस्थे' (तैं० सं० १।८।६), द्यावाभूमी जनयन् देव एकः' इत्यादि श्रुतियाँ ईश्वर की सिद्धि में प्रमाण हैं। इन श्रुतियों का तात्पर्य यह है कि एक ईश्वर की हो मत्ता वर्त्तमान है, दूसरा कुछ नहीं, जो भी कुछ दूसरा देखा जाता है, वह उसी ईश्वर का कार्य है। यहाँ यह शङ्का होती है कि यदि ईश्वर को आगम से सिद्ध करते हैं, तो ईश्वर और आगम में परस्थराध्य दांष हा जाता है; क्यों कि आगम से ईश्वर की सिद्धि और ईश्वर से ही

आगम की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार दोनों के परस्पर अपेक्षित होने से परस्पराश्रय होना अनिवार्य हो जाता है।

इसके उत्तर में यह कहा जाता है कि यहाँ परस्पराध्य का उत्यान नहीं होता। कारण यह है कि आगम ईश्वर के ज्ञान में कारण है, उत्पत्ति में नहीं। ईश्वर तो नित्य द्रव्य है। वह आगम की उत्पत्ति में कारण होता है। इस प्रकार, विषय-भेद होने से वह परस्परापेक्ष नहीं है। तात्पर्य है कि उत्पत्ति में ईश्वर आगम की अपेक्षा नहीं रखता; क्योंकि वह नित्य है और नित्य होने के कारण स्वयं प्रमाण है। इसिक्ए, ईश्वर का प्रामाण्य भी उत्पत्ति में आगम की अपेक्षा नहीं रखता; क्योंकि ईण्यर स्वतः प्रमाण्य है। वह भी आगम की उत्पत्ति में ही कारण होता है, ज्ञान में नहीं। आगम का ज्ञान तो गूढ-परम्परा और अध्ययन से ही होता है। इसमें ईश्वर की अपेक्षा नहीं होती। जिस प्रकार घट की उत्पत्ति में कुम्भकार की अपेक्षा रहती है, परन्त घट के ज्ञान में नहीं, इसी प्रकार आगम के ज्ञान में ईश्वर की अपेक्षा नहीं रहती। जागमवृत्ति के अनित्यत्व अवि धर्म के ज्ञान में भी ईश्वर की अपेक्षा नहीं होती। आगम के अनित्यत्व का ज्ञान तो कट, तीव आदि धर्म से युक्त होने सं ही हो जाता है। तात्वर्थ यह है कि अर्थविशेषविकिष्ट शब्द-विशेष को ही आगम कहते हैं और कहीं-कहीं अर्थ में भी तीक्ष्णत्व आदि धर्म उपलब्ध होते हैं। शब्द में भी कर्णकट्ट आदि धर्म लक्षित होते हैं। ये तीक्ष्णत्व, कट्ट आदि धर्म अनित्यत्व के व्याप्य भी हैं। अर्थात्, जहाँ-जहाँ तीक्ष्णत्व, कटत्वादि धर्म हैं, वहाँ-वहाँ अनित्यत्व अवश्य रहता है। इस कारण आगम का अनित्य होना सिद्ध है। तीक्षणत्व. कट्ट आदि जो धर्म हैं, वे ही आगम के अनित्य होने में ज्ञापक होते हैं। इसी कारण, प्रकृत में ईश्वर और आगम के परस्पराश्चित न होने से परस्पराश्चय नहीं होता है, अर्थात विषय के भेद होने पर परस्पराश्रय दोष नहीं होता। जैसे-स्थल में नीका के कहीं अन्यत्र ले जाने में शकट (गाड़ी) की अपेक्षा रहतो है और जल में सकट को कहीं अन्यत्र के जाने में नौका की अपेक्षा रहती है। दोनों (नौका और शकट) के परस्पर अपेक्षित रहने पर भी आधार-भेद होने के कारण परस्पराध्य दोष नहीं होता। उसी प्रकार, आगम की उत्पत्ति में ईश्वर की अपेक्षा होने पर भी जान में उसकी अपेक्षा नहीं है। ईश्वर के श्वान में आगम की अपेक्षा होने पर भी उत्पति में आगम की अपेक्षा नहीं है। इस प्रकार, विषय-भेद होने के कारण परस्पराध्य दोष नहीं होता।

इसं। त्रकार, ईश्वर-प्रामाण्य और जागम-प्रामाण्य भी परस्पराश्रय दोष नहीं होते, यह भी जान छेना चाहिए। न्याय-दर्शन में महर्षि गौतम का यह मत संक्षेप में छिला गया है।

# वैशोषक-दर्शन

भगवान् कणाद ने स्वयं कपतो-वृत्ति से अपना जीवन-निर्वाह करते हुए जिस अपूर्व ज्ञान-भांडार को लोक-कल्याण के लिए प्रदान किया है, उससे केवल भारतवर्ष ही नहीं, अपितु समस्त संसार उनका ऋणी रहेगा। महात्मा कणाद खेत में गिरे हुए अस के कणों को चुनकर अपना जीवन-निर्वाह करते थे। इसीलिए, इनकी स्याति 'कणाद' नाम से हुई। इनके दर्शन को 'वैशेषिक-दर्शन' इसलिए कहते हैं कि ये विशेष को भी पदार्थ मानते हैं। इनसे पूर्व किसी ने भी विशेष को पदार्थ नहीं माना है। इस दर्शन को अीलुक्य-दर्शन भी कहते हैं; क्योंकि इनके पिता का नाम 'उलूक' ऋषि था। महर्षि गौतम को तरह महर्षि कणाद भी प्रमाण, प्रभेष आदि सोलह पदार्थों के तत्त्व-ज्ञान से मोक्ष की सिद्ध बताते हैं। द्रव्य के गुण और इसके अत्यन्त सुख्यवस्थित रूप तथा इसके साधम्यं और वैधम्यं का जैसा विशिष्ट वर्णन कणाद ने किया है, वैसा अन्यत्र नहीं मिलता। इस विशेषता से भी इसको 'वैशेषिक-दर्शन' कहते हैं।

कणाद ने दो ही मुख्य प्रमाण माने हैं — प्रत्यक्ष और अनुमान । ये अनुपल विश्व-प्रमाण का प्रत्यक्ष में और शेष का अनुमान में अन्तर्भाव मानते है।

इस संसार में जितने प्राणी है, वे सब दुःस से छुटकारा पाना चाहते हैं। दुःस का सबंधा नाश अगवत्साक्षात्कार के बिना हो नहीं सकता । इसीलिए, श्रुति कहती है—'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति । नान्यः पन्या विद्यते अमनाय ।' अर्थात्, परमात्मा को जानकार ही आत्यन्तिक दुःस से छुटकारा मिलता है। दूसरा कोई मार्ग नहीं है। परमात्मा का साक्षात्कार श्रवण, मनन और निदिध्यासन से होता है। गुरु से परमेश्वर के स्वष्टप ज्ञान और उसके गुणों का श्रवण, पुनः युक्तिपूर्वंक चिन्तन तथा मनन, पुनः अपने अन्तःकरण में भावन से मनुष्य आत्म-साक्षात्कार प्रात्त करता है। इसी बात को महिष्यों ने यों कहा है—

'आगमेनानुमानेन ध्यानाध्यातवलेन च। त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां रूपते योगमुत्तनम् ॥'

मनन अनुमान के अधीन या अनुमान-स्वरूप है। अनुमान व्याप्ति-ज्ञान के अधीन है। व्याप्ति-ज्ञान परामशं के द्वारा अनुमिति का जनक होता है। व्याप्ति का ज्ञान होता है। व्याप्ति का ज्ञान पदार्थ-विवेक के अधीन है। ज्ञातक पदार्थों का विवेचन पूर्णत्या नहीं हो जाता, त्वतक कीन पदार्थ व्याप्य और कौन व्यापक है, यह नहीं जाना जा सकता। इसिलिए 'अथातो धर्मजिज्ञासा' इत्यादि सूत्रों के द्वारा महिष-कणाद ने द्रव्य, गुण, कर्म, समान्य, विशेष और समवाय-—इन छह पदार्थों का विवेचन पूरे विस्तार के साथ दस अध्यायों में किया है। इसी दशाष्यायी को 'वैशेषिक-दर्शन' कहते हैं। प्रत्येक

अध्याय में दो-दो आह्निक हैं। एक दिन में एक 'आह्निक' तिला जाता था, इसीसे इसका नाम 'आह्निक' रखा गया है।

दशाध्यायी के प्रयम अध्याय में समवेत सकल पदार्थी (द्रव्यादि) का विवेचन किया गया है। समवेत उसको कहते हैं, जो समवाय-सम्बन्ध से कहीं रहता है, या जिसमें समवाय-सम्बन्ध से कोई रहता है। द्रव्य, गुण, कमें, सामान्य और विशेष, वे पांचों पदार्थ समवेत कहे जाते हैं। केवल समवाय ही समवेत नहीं कहा जाता; क्योंकि समवाय एक नित्य-सम्बन्ध है। इसके लिए समवायान्तर की कत्पना करने से अनवस्था दोष हो जाता है। समवाय के अतिरिक्त जितने पदार्थ हैं, वे सब समवाय-सम्बन्ध से अवश्य कहीं रहते हैं। द्रव्य अपने अवयवों से समवाय-सम्बन्ध से रहता है। गुण और कमं भी द्रव्य में समवाय-सम्बन्ध से रहते हैं। इसी प्रकार, सामान्य शी द्रव्य, गुण और कमं —तीनों में समवाय-सम्बन्ध से रहता है। विशेष भी नित्य द्रव्यों में समवाय-सम्बन्ध से रहता है। यद्यपि आकाश तथा परमाणु निश्वयव होने के कारण कहीं भी समवाय-सम्बन्ध से नहीं रहते तथापि समवेत कहे जाते हैं; क्योंकि आकाश में शब्द और परमाणु में ख्वादि समवाय-सम्बन्ध से रहते ही हैं।

समबाय से भिन्न सकल पदार्थ समवेत कहे जाते हैं। इन समवेत पदार्थी का विवेचन प्रथम अब्याय में किया गया है। प्रथम अध्याय के प्रथम आह्निक में जातिमान् द्रव्य, गुण एवं कर्म का निरूपण किया गया है और द्वितीय आह्निक में जाति तथा विशेष का । द्वितीय अध्याय में द्रव्य का निरूपण किया गया। इसके प्रथम आह्तिक में भूत-विशेष का और द्वितीय आह्तिक में दिक् तथा काल का। तृतीय अध्याय के प्रथम आह्निक में आत्मा का और दितीय आह्निक में अन्तःकरण का निरूपण है। चतुर्थ बाध्याय में शरीर और शरीर-विवेचन के उपयोगी परमाणु कारणस्व आदि का निरूपण है। पाँचनें अध्याय में कर्म का प्रतिपादन है। उसके प्रयम आह्निक में शारीरिक कमें का और दितीय आह्निक में मानस-कमें का विवेचन है। छठे अध्याय में श्रीत-धर्म का विवेचन है ? उसके प्रथम आ़ह्तिक में दान भीर प्रतिप्रह का तथा दितीय आह्निक में ब्रह्मचर्य, गाहेंस्थ्य, वानप्रस्थ भीर संन्यास इन चार आश्रमों के उपयुक्त धर्मों का विवेचन है। इसी प्रकार, सातवें अध्याय में गुण और समवाय का प्रतिपादन है। उसके प्रथम आह्निक में वृद्धि-निरपेक्ष जो रूप, रस आदि गुण है, जनका विवेचन है और दितीय बाह्निक में बुद्धि-सापेक्ष जो दित्व, परत्व, बपरत्व, प्यक्त्व आदि गुण हैं, उनका और समवाय का भी विवेचन है। अष्टम अध्याय में निविकल्पक और सविकल्पक प्रत्यक्ष-प्रमाण का विवेचन है। नवम अध्याय में बुद्धि-विशेष का और दशम अच्याय में अनुमान-भेद पर विचार किया गया है। इस प्रकार, कुछ दस अध्यायों में द्रव्य आदि सकल पदार्थ पूर्णरूपेण विवेचित हैं।

कणाद की प्रत्य-रचना की प्रक्रिया तीन प्रकार की है—उद्देश, लक्षण और परीक्षा। अर्थात्, पहले उद्देश्य, तत्पश्रचात् लक्षण, तदनन्तर परीक्षा। इस प्रकार प्रत्य की समान्ति-पर्यन्त आचार्य की शैली विवेचन-प्रधान रही है। उद्देश का तात्पर्य यह है, नाम-मात्र से वस्तु का संकीतंन। जैसे—द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय—थे छह पदार्थ हैं। इस प्रकार, वस्तु का नाम-मात्र से निर्देशन कर देना ही उद्देश्य है। पदार्थों का साधारण ज्ञान होना, उद्देश्य का फल है।

वसाधारण धर्म का नाम लक्षण है। असे—पृथिकी का असाधारण धर्म है गन्ध।
यही पृथिवी का लक्षण हुआ। लक्षण का प्रयोजन है इतर-प्रदार्थ से भेद का जान
फराना। जैसे —पृथिबी का लक्षण गन्धवत्व है। इसी से पृथिबी जलादि से भिन्न है।
वयों कि, जलादि में यन्ध नहीं है।

लक्षित का लक्षण युक्त है या नहीं—इस प्रकार के विचार का नाम परीक्षा है। लक्षण में दोष का परिहार परीक्षा का फल है।

अव प्रश्न यह है कि बाचार्य ने पदार्थों का विभाग किया है, फिर भी विभागसिहत चार प्रकार की प्रवृत्तियों को तीन प्रकार की ही क्यों कहा? उत्तर यह है कि
उद्देश दो प्रकार के हैं—सामान्य और विशेष। द्रव्य आदि छह पदार्थ हैं—यह
सामान्य उद्देश्य है तथा पृथिवी आदि नव द्रव्य हैं; रूप, रस बादि चौबीस गुण हैं—
यह विशेष उद्देश्य है। इस प्रकार, विशेष उद्देश्य में ही विभाग का भी अन्तर्भाव हो
जाने से विभाग की पृथक् प्रकार में गणना नहीं की गई।

द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय—इस तरह पदार्थों का जो कम रखा गया है, उसका तात्पर्य यह है कि द्रव्य समस्त पदार्थों का आश्रय है। और धर्मों के ज्ञान के बिना धर्म का ज्ञान सुलम नहीं होता। धर्मी-रूप मनुष्य का ज्ञान होने पर ही उसमें विद्यमान स्यूलता, कुशता-रूप धर्म का ज्ञान होना है। द्रव्यादि ६ पदार्थों में द्रव्य से भिन्न गुणादि जो गाँव पदार्थ हैं, उन सबका साझात् या परम्परया द्रव्य ही आश्रय होता है। गुण और कर्म का साक्षात् आश्रय द्रव्य ही होता है। क्योंकि, द्रव्य से भिन्न पदार्थ में कहीं भी गुण-कर्म नहीं रहते। द्रव्यत्व, पृथिवीत्व, घटत्य, पटत्व आदि जो सामान्य हैं, उनका भी साक्षात् आश्रय द्रव्य ही है। गुण-कर्म म विद्यमान जो गुणत्व, कर्मत्व-सामान्य हैं, उनका गुण और कर्म के द्वारा परम्परया द्रव्य ही आश्रय है। विशेष का भी साक्षात् आश्रय द्रव्य ही है। समवाय का कहीं साक्षात्, कहीं गुण, किया आदि के द्वारा परम्परया आश्रय द्रव्य ही होता है। इसीलिए, द्रव्य का पहला स्थान है।

इसके बाद रूप आदि जो गुण हैं, वे द्रव्य के धर्म हैं। इनिलए, इसे दूसरा स्थान प्राप्त हुआ है। गुण और कर्म में भी गुण के सकल द्रव्य-वृत्तिवाला होने के कारण वह पहले आया और चूँकि, कर्म सब द्रव्यों में नहीं रहता, इसलिए उसका स्थान गुण के बाद रखा गया। आकाश, काल, दिक्, आत्मा—इन चार विमु-द्रव्यों मे

१. जिसका लक्षण किया जाता है, उसको 'लक्षित' और 'लक्ष्य' कहा जाता है।
२, सामान्य को जाति भी कहते हैं।

कमं नहीं रहता। इनमें भी यदि कमं की स्थिति मानें, तो इसका व्यापकत्व नहीं हो सकता। यद्यपि सब गुण भी सब द्रव्यों में नही रहते, जैसे आकाश आदि में रूप, रस आदि नहीं हैं और पृथिवी में बुद्धि आदि नहीं है, तथापि कोई गुण प्रत्येक द्रव्य में अवस्य ही रहता है। जैसे—आकाश में शब्द और पृथिवी में गन्छ। इसलिए, सभी द्रव्य गुणों के आश्रय हैं, ऐसा माना जाता है। अतः, द्रव्य का गुणाश्रयत्व-क्ष लक्षण भी सिद्ध होता हैं।

अब यहाँ प्रश्न है कि कणाद ने छह ही पदार्थ क्यों माने हैं। छह के अतिरिक्त भाव भी तो एक पदार्थ है, उसे क्यों नहीं माना गया? उत्तर यह है कि महिंव क्षणाद ने यहाँ भाव-पदार्थ का ही निवेचन किया है। अभाव-पदार्थ का नहीं। अभाव यद्यपि पदार्थान्तर है, तथापि वह निषेध-विषयक वृद्धि ना विषय है। जो निषेध-विषयक बृद्धि का विषय न हो, इस प्रकार के जो भाव-पदार्थ हैं, उन्हीं के लिए यह 'खडेव पदार्थाः,'—ऐसा नियम है।

अब यहाँ शङ्का होती है कि 'पडेव' में 'एवं शब्द से जिस पदार्थान्तर का निषेध किया जाता है, यह यथार्थ है या अयवार्थ ? यदि यथार्थ है, तो उसका निषेध हो नहीं सकता। यदि अयथार्य है, तोभी निषेध करना व्यर्थ है। क्योंकि, असत पदार्थ का निषेध करना तो मूषिक-विषाण और वन्त्या-पुत्र आदि के निषेध के समान व्यर्थ ही है। इस अवस्था में असत्-पदार्थान्तर के निपंध के लिए जो 'पडेव' में 'एव' शब्द का प्रयोग किया, वह भी तो निष्फल ही हो जाता है। परन्तु, इसके उत्तर में यह कहा जाता है कि 'बडेव' इस नियम से न तो केवल सप्तम का निर्णध किया जाता है और न तो केवल भाव का ही । किन्तु, सप्तम भाव का निषंध किया जाता है । केवल सप्तम से अन्धकार की प्रतीति होती है, और केवल भाव से यक्ति और साद्वय की प्रतीति होती है। यहाँ भागशः निषेध का प्रतियोगी यथार्थ है। इसी की व्यावृत्ति के लिए 'बडेव' यह नियम उपपन्न होता है। यद्यपि अन्धकार की प्रतीति सप्तमस्य में नहीं होती है, तथापि वह भाव नहीं है, किन्तू तेज का अभाव-रुप अन्धकार है। इसी प्रकार शक्ति और साद्दय की भी भावरू में प्रतीति होती है, परन्तु वे भी सप्तम नहीं हैं। क्योंकि, उनका उपर्यक्त छह पदार्थी (द्रव्य, गुण आदि) में ही अन्तर्भाव हो जाता है। जैसे--शक्त को पदार्थ इसीलिए माना जाता है कि दाह का प्रतिबन्धक जो चन्द्रकान्त गणि है, उससे सम्बन्ध होने पर अग्नि की दाहकत्व-शक्ति नष्ट हो जाती है तथा मणि के संयोग के नष्ट होने पर दाहकत्व-शक्ति उत्पन्न हो जाती है ! इस प्रकार, शक्ति की उत्पत्ति और विनाश होने से शक्ति को भी कुछ छोगों ने पदार्थ माना है। पर, यह कणाद-सम्मत नहीं है। इनका कहना है कि दाह के प्रति अपन की जो कारणता है उसी का नाम शक्ति है। इनके मत में शक्ति कोई विशिष्ट पदार्थ नहीं है। और, कार्य-मान के प्रति प्रतिबन्धक का अभाव कारण होता है। मणि के संयोग में प्रतिबन्धक का अभाव नहीं है। किन्तु, दाह का प्रतिबन्धक मणि विद्यमान है, इसलिए मणि-संयुक्त अग्नि दाह का कारण नहीं होती। इसलिए, इनके मत से शक्ति को अतिरिक्त पदार्थ नहीं माना जाता।

इसी प्रकार, सादृश्य भी इनके मत में पदार्थान्तर नहीं है। क्योंकि, उससे भिन्न और उसमें रहनेवाले धर्म का नाम ही सादृश्य है, कोई दूसरा पदार्थ नहीं। इसलिए, उसका सप्तम पदार्थत्व सिद्ध नहीं होने से 'पडेब पदार्थाः' यह नियम संगत हो जाता है। द्वाच्यादि के लक्षण

जो आकाश और कमल में समवाय-सम्बन्ध से रहता हो और नित्य हो और गंध में समवाय-सम्बन्ध से न रहता हो, वही द्रव्य का लक्षण है। जैसे-द्रव्यत्व पथिवी आदि नवों द्रव्यों में समवाय-सम्बन्ध से है। आकाश और कमल में भी है। कमल भी पृथिबी के ही अन्तर्गत है, इसलिए उसमे भी द्रव्यत्व का पहना सिद्ध है, और जाति के नित्य होने से द्रवयस्य जाति नित्य भी है। और, गन्धासमवेत' भी है। न्योंकि गन्ध गुण है और द्रव्यत्व केवल द्रव्य में ही रहतेवाला धर्म है। यह गुण में नहीं रहता। इसलिए, द्रव्यत्त के चार लक्षण सिद्ध होते हैं —आकाश समवेत, कमल-समवेत गन्धासमवेत, और नित्य । यहाँ लक्षण-कोटि में आकाश-समवेत यदि न लिया जाय तो पश्चितित्व में द्रव्य-लक्षण की अतिव्याप्ति हो जाती। क्योंकि, पृथिवीत्व नित्य और कमल-समवेत. और गन्धासमवेत भी है। पृथिवीत्व का गन्ध के साथ समानाधिकरण होने पर भी. गन्छ में प्रिवीत्व समवाय सम्बन्ध से नहीं रहता। और, कमल में समवाय सम्बन्ध से रहता है तथा नित्यं भी है, अतः पृथिबीत्व में ब्रव्य-लज्जण की अतिव्याप्ति हो जाती है। इसलिए आकाश-समवेत का भी लक्षण-कोटि में निवेश करना चाहिए। इस स्थिति में अतिब्याप्ति नहीं होती। क्योंकि, पृथिबीरन केवल पृथिवी में ही रहता है, आकाश में नहीं रहता। यदि लक्षण में कमल-समवेत न कहें, तो आकाश में रहनेवाली जो एकत्य-संख्या है. उसमं अतिब्याप्ति हो जाती है। क्योंकि, एकत्व-संख्या आकाश-समवेत है और नित्य भी है; क्योंकि नित्यगत संख्या नित्य ही होती है तथा गन्धासमवेत भी है। क्योंकि. गुण मे गुण नहीं रहता, इस सिद्धान्त से गन्ध में एकत्व नहीं रह सकता। क्योंकि, दोनों गुण ही हैं। यद्यपि कमल ने एकत्व रहता है, परन्तु वह एकत्व आकाशगत एकत्व संख्या से भिन्न है। इसलिए, आकाशगत एकत्व-संख्या में अतिव्याप्ति न हो, इसलिए कमल-समवेत भी लक्षण में रखना चाहिए। यदि लक्षण में नित्यत्व न रखा जाय. तो आकाश और कमल दोनों में रहनेवाली जो दित्य-संख्या है, उसमें अतिब्याप्ति दोष हो जापगा। नयोंकि, आकाश और फमलगत द्वित्व-संख्या आकाश और कमल दोनों में समवेत है और मन्धासमवेत भी है। किन्तु, नित्य नहीं है। अपेक्षाबृद्धि जन्य होने के कारण दित्वादि संख्या अनित्य हं होती है।

यदि लक्षण में गन्धासमवेतत्व विशेषण न दें, तो द्रश्य, गुण, कमं — इन तीनों में र नेवाली जो सत्ता-जाति है, उसमें द्रव्यत्य-लक्षण की अतिब्याप्ति हो जाती है; क्योंकि

१. जो गन्ध में समवाय-सम्बन्ध से नहीं रहे।

२. समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाले का नाम समवेत है।

३. एक ही स्थान में रहनेवाला।

४. जिसका लक्षण न करते हों, उसमें भी लक्षण का चला जाना अतिब्याप्ति-दोष कहलाता है। सत्ता, आकाषा और कमल घोनों में समवेत है और नित्य भी है। किन्तु, गन्धासमवेत नहीं है। क्योंकि, गन्ध में भी सत्ता समवाय-सम्बन्ध से रहती ही है। इसलिए, द्रव्य के जक्षण में गन्धासमवेत भी विशेषण देना आवश्यक है।

गुणत्व-निरूपण समविकारणासमवेत और असमवायिकारण से भिन्न में समवेत तथा सत्ता की साक्षात् व्याप्य जो जाती है, वही गुणत्व है। द्रव्य गुण और कर्म इन तीनों में रहनेवाली जो सत्ता-जाति है, उसके साक्षात् व्याप्य द्रव्यत्य, गुणत्व और कर्मस्य ये तीनों जातियाँ हैं। पृथिवीत्व, जलत्व आदि जाति द्रव्यत्यादि के साक्षात् व्याप्य होने पर भी सत्ता का साक्षात् व्याप्य नहीं है। किन्तु, सत्ता के परम्परया (द्रव्यत्वादि के द्वारा) व्याप्य हैं। गुणत्व सत्ता का साक्षात् व्याप्य है और समवायिकारणासमवेत भी है। क्योंकि, समवायिकारण द्रव्य है, उसमें समवाय-सम्बन्ध से गुणत्व नहीं रहता। यद्या गुक्लादि गुण द्रव्य में समवाय रूप में रहते हैं तथापि गुणत्व केवल गुण में ही रहता है, द्रवा में नहीं एवं असमवाया रूप से भिन्न में समवेत भी है, जैसे असमवाय-कारण से भिन्न जो आत्म-विशेष गुण, ज्ञान आदि हैं, उनमें समवाय-सम्बन्ध से गुणत्व रहता है।

आत्मा के जो विशेष गुण ज्ञानादि हैं, वे किसी के प्रति असमवायिकारण नहीं होते । यदि गुण के लक्षण में असमवायिकारणासमवेत यह विशेषण न दें, तो द्रव्य में भी गुण-लक्षण की अतिब्याप्ति हो जायगी। जैसे—द्रव्यत्व जाति सत्ता के साक्षात् व्याप्य और असमवायिकारण से भिन्न द्रव्य में समवाय-सम्बन्ध से रहती भी है। उक्त विशेषण रहने पर द्रव्यत्व में गुण लक्षण की अतिब्वाप्ति नहीं होती। क्योंकि, समवाय-कारण जो द्रव्य है, उसमें गुणत्व समवाय-सम्बन्ध से रहता है।

यदि असमवायिकारणभिन्नसमवेत यह विशेषण गुण-लक्षण में न दिया जाय, तो कर्मा व में गुग-लक्षण की अतिव्याप्ति हो जाती है। क्योंकि, कर्मत्व सत्ता का साक्षात् व्याप्य है और समवायिकारणासमवेत भी है। इसलिए, असमवायिकारण भिन्न समवेत भी गुण-लक्षण में देना आवश्यक है। उक्त विशेषण के देने पर अतिव्याप्ति नहीं होती। कारण यह है कि संयोग-थिभाग के प्रति कर्ममात्र, असमवायिकारण है। असमवायिकारण से भिन्न कर्म होता हो नहीं।

यदि गुण-लक्षण में सत्ता साक्षात् व्याप्य जाति यह विशेषण न दें तो ज्ञानत्व में भी गुण-लक्षण की अतिष्याप्ति हो जाती है। क्योंकि, समवायिकारण जो द्रव्य है, उसमें ज्ञानत्व समवाय-सम्बन्ध से नहीं रहता। इसलिए, समवायिकारणासमवेत है। और, असमवायिकारण से भिन्न जो ज्ञान है, उसमें समवेत यानी समवाय सम्बन्ध से रहता है। किन्तु, सत्ता का साक्षात् व्याप्य ज्ञानत्व नहीं है, इसलिए उक्त विशेष न देने पर ज्ञानत्व में अतिव्याप्ति नहीं होती।

कहीं-कहीं गुण का लक्षण भिन्न प्रकार से किया गया है, जैसे समवायिकारण और असमवायिकारण से भिन्न में समवेत हो, और सत्ता का साक्षात् व्याप्य हो, यही गुण का लक्षण माना गया है। इव्यस्य ने यह लक्षण नहीं घटेगा। कारण यह है कि द्रव्यस्य द्रश्य-भात्र में ही समयेत है तथा द्रव्यमात्र समयायिकारण अवश्य होता है। द्रवा-घटक ईश्यर भी 'जीवेश्यरों' यहाँ पर जीव और ईश्वरगत द्वित्य-संस्था के प्रति समयायिकारण होती ही है। क्योंकि, द्वित्व के प्रति अपेक्षावृद्धि कारण है और 'अयमेकः अयमेकः इति हमी द्वीं यही अपेक्षावृद्धि का स्वरूप है।

कर्मत्व—जो नित्य पदार्थ में समवाय-सम्बन्ध से न रहता हो और सत्ता का साक्षात् व्याप्य जाति हो, वही कर्मत्व है। द्रव्यत्व जाति सत्ता का साक्षात् व्याप्य होने पर भी नित्य द्रव्य जो आकात्र, परनाणु आदि हैं, उनमें समवाय-सम्बन्ध से रहता है, अतः द्रव्यत्व में अतिव्याप्ति नहीं होती। इसी प्रकार, जलादि परमाणु में रहने-वाले जो रूपादि हैं और परमात्मगत जो नित्य जान है, उनमें गुणत्व जाति भी समवाय सम्बन्ध से रहती हो है। इसलिए, वहाँ भी अतिव्याप्ति नहीं है। और, कर्म तो कोई भी नित्य नहीं होता, इसलिए कर्मत्य-जाति का नित्यासमवेत हैं; पर सत्ता का साक्षात् व्याप्य भी है। इसलिए, नित्यासमवेत और सत्ता का साक्षात् व्याप्य रूप कर्म-लक्षण का समन्वय हो जाता है।

सामान्य—सामान्य का लक्षण करते हुए महिष कणाद ने कहा है कि जो नित्य है और अनेक में समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाला है, वही सामान्य है। जैसे — गोत्व आदि।

विशेष—विशेष उसको कहते हैं, जो बन्योन्याभाव के विरोधी सामान्य से रहित समवेत अर्थात् समवाय-सम्बन्ध से नित्य द्रव्यों में रहनेवाला होता है। सामान्य-रहित यह विशेषण कहने से द्रव्य, गुण, कमें की व्यावृत्ति हो जाती है। क्योंकि, द्रव्यादि जो पदार्थ हैं वे सामान्य से रहित नहीं हैं। किन्तु; द्रव्यत्वादि सामान्य से युक्त ही हैं तथा समवेत विशेषण से समवाय की व्यावृत्ति होती है। समवायान्तर (दूसरा समवाय) न होने के कारण समवाय समवेत नहीं होता। अर्थात्, समवाय कहीं समवाय-सम्बन्ध से नहीं रहता। अन्योन्याभाव-विरोधी इस विशेषण से सामान्य की व्यावृत्ति होती है। यद्यपि सामान्य स्वतः ही सामान्य-रहित है, तथापि उनका सामान्य से रहित होना अन्योन्याभाव-विरोधी होने के कारण नहीं सिद्ध होता। परन्तु, सामान्यान्तर के स्थीकार करने पर अनवस्था-धोष हो जाता है—अतः वह सामान्य से रहित होता है। यह बात विशेष में नहीं है; क्योंकि विशेष में यदि विशेषत्व-रूप सामान्य स्वीकार करें, तय तो विशेष में ही विशेषत्व का आभाय हो जाता है, जिससे इस दशा में रूप-हानि-योष हो जायगा। न्यायसिद्धांत-मुक्तावली में भी आता है—

"ब्यक्तेरभे स्स्तुल्यत्वं सङ्करोऽधानवस्थितिः। स्वहानिरसम्बन्धो जातिवाधकसंग्रहः॥"

मभवाय—गुण, गुणी और जाति, व्यक्ति, तथा किया, क्रियावान् का जो सम्बन्ध है, वही समवाय है तथा यह नित्य सम्बन्ध है। इस प्रकार, छहीं पदार्थी का संक्षेत्र में लक्षण दिया गया। अब क्रम-प्राप्त द्रव्यादि का विभाग और कक्षण किया जाता है। द्रव्य नव प्रकार के होते हैं। पृथिवा, जल, तेज, वायु, आकाश, काल, दिक्, आत्मा और मन।

पृथिवीत्व—पाकक क्ष के समानाधिकरण में रहनेवाला जो द्रव्यत्व के साक्षात् ज्याप्य जाति है, वही पृथिवीत्व है। तेज के संयोग से पृथिवी के जो रूप, रस आदि गुण हैं, उनकी परावृति होती रहती है। जैसे - पके हुए आझादि फलों में तेज के संयोग से पूर्व हरित रूप का नाश और पीत रूप की उत्पत्ति होती है।

जलादि का रूप पाकज नहीं कहा जाता; क्योंकि तेज के कितना भी संयोग होने से उसका रूप नहीं बदलता। जल ने उज्जाता की जो प्रतीति होती है, वह उसमें प्रविष्ट मूक्ष्म अध्नि-कणों की ही उज्जाता है। जल का बस्तुत: स्पर्श तो श्रीतल ही है। पृथिवीत्व लक्षण में पाकज-रूप सामानाविकरण जो विशेषण दिया है, उससे जलादि की हीं ज्वावृत्ति होती है। जलत्वादि जाति द्रव्यत्व के साक्षात् व्याप्य होने पर भी पाकज रूप समानाधिकरण नहीं है। एक बात और भी विचारने योग्य है कि किसी जाति का लक्षण करना हो, तो उससे भिन्न जितनी जातियाँ है, उनकी व्यावृत्ति लक्षण में विद्यमान पदों के हारा हो करनी चाहिए। जातियाँ दो प्रकार की हैं—एक लक्ष्यभूत जाति के समाना-धिकरण और दूसरा, उसके व्याधिकरण। समानाधिकरण के दो भेद हैं—एक तद्व्याप्या और दूसरा तद्व्यापिका।।

पृथिवीत्व के लक्षण में पाक बरूप समानाधिकरण जो विशेषण दिया गया,, उसके पृथिवीत्व के व्याधिकरण जो जलत्वादि जातियाँ है, उनकी व्यावृत्ति होती है। तथा द्रव्यत्व साक्षात् व्याप्य जो विशेषण दिया, उसके द्वारा व्याप्या जीर व्यापिका ये दो प्रकार की समानाधिकरण जातियों की व्यावृत्ति होती है। जैसे—पृथिवीत्व की व्यापक जाति जो द्रव्यत्व व्याप्य जाति नहीं है एवं पृथिवीत्व के व्याप्य जो घटत्वादि जाति है, उसके द्रव्यत्व व्याप्य जाति होने पर भी साक्षात् व्याप्य नहीं है। इसलिए, उक्त विशेषण से अन्य सभी की व्यावृत्ति हो जाती है।

जलत्व—जलत्व भी परिभाषा में महर्षि कणाद कहते हैं कि जो अग्नि में नहीं रहता हो और सरित्, सागर आदि में समवाय-सम्बन्ध से रहता हो, वह जलत्व जाति है। यहाँ सरित्-समुद्र-समवेत विशेषण देने से जलत्व के व्याधिकरण पृथिवीत्व आदि की व्याधृत्ति हो जाती है; क्योंकि पृथिवीत्व आदि सरित्-सागर में समवेत नहीं हैं। इसी प्रकार जलत्व के व्याप्य जो सरित्व, सागरत्व आदि हैं, उनकी व्यावृत्ति भी उक्त विशेषण से हो जाती है। क्योंकि, सरित्व सागर-समवेत नहीं हैं और सागरत्व सरित्-समवेत नहीं है, और जलत्व के व्यापक जो ब्रव्यत्व अथवा सत्ता-जाति है, उसका सरित्-समुद्र में समवेत होने पर भी अग्नि में समवेत न होने से उसकी भी व्यावृत्ति हो जाती है।

तेजत्व-जो सामान्य (जाति) चन्द्र ओर सुवर्ण में समवाय-सम्बन्ध से रहता हो और जो जल में न रहता हो, उसे 'तेजस्त्व' कहते हैं। पृथिवीत्व की व्यावृति के लिए

१, तेज के संयोग से उत्पन्न का नाम 'पाकज' है।

२, लक्य, यानी जिसका लक्ष्ण करते हैं।

चन्द्र-सुवर्ण-समवेत विशेषण दिया गया। पृथिवीत्व चन्द्र और सुवर्ण में नहीं रहता, इसलिए उसकी व्यावृत्ति होती है। जलत्व-जाति सलिलासमवेत नहीं है। इससे उसकी भी व्यावृत्ति होती है।

वायुत्व — जो त्विगिन्द्रिय में समयाय-सम्बन्ध से रहता हो और द्रव्यत्व का साक्षात् व्याप्य हो, वही वायुत्व ी परिभाषा है। आकाश्चर्त्व, कालत्व, दिक्त्व—ये द्रव्यत्व से मिश्र कोई जाति नहीं हैं; वर्षों कि ये सब एकमान वृत्ति हैं। अनेक में जो समवेत हो और नित्य हो, उसी को जाति माना गया है! आकाश, काल और दिक्—ये पारिभाषिक संजाएँ हैं।

आकाशत्व-संयोग से अजन्य जो अनित्य विशेष गुण है, उसका समानाधिकरण जो विशेष है, उसी के आश्रय का नाम आकाश है। विशेष नित्य द्रव्यों में अवस्य रहता है और आकाश भी नित्य द्रव्य है, अतः आकाश में भी कोई विशेष गण अवश्य रहता है, यह मानना होगा। आकाश में विशेष गण-शब्द तो रहता ही है। बत:, एक ही अधिकरण में इहने से बड़द का समानाधिकरण भी विशेष होता है तथा शब्द अनित्य होने से जन्य भी है। व्योंकि, कणाद के मत में विभागज और शब्दज दो ही प्रकार के शब्द माने गये हैं, ये संयोगज शब्द को नहीं मानते । इसलिए, शब्द संयोगाजन्य भी इनके मत में सिद्ध होता है। यहाँ विशेषाधिकरण लक्षण करने से द्वयण्क और व्यण्क जो अनित्य द्रव्य हैं, उनकी और गण, कम आदि की भी व्यावृत्ति सिद्ध होती है। क्योंकि, विशेष नित्य द्रव्य में ही रहनेवाला होने के कारण द्रयणुक आदि में नहीं रहता। और, पृथिबी परमाण में रहनेवाले जो रूपादि विशेष गण हैं. वे यद्यपि जन्म हैं, तथापि संयोगाजन्य नहीं हैं। कारण यह है कि पृथिवी-परमाण्यत खपादि भी 'शकन' होते हैं तथा तेज के संयोग का ही नाम 'पाक है। अतः, पृथिबी-परमाण्यत ख्वादि संयोग-जन्य ही हैं, न कि संयोगाजन्य। जल, तेज, वायु के परमाणुगत जो विशेष गुण हैं, वे जन्य नहीं हैं, इसलिए उनकी भी व्यावृत्ति होती है। दिक, काल और मन में कोई विशेष गुण नहीं हैं, अतः इनका भी निरास होता है तथा परमातमा में रहतेवाले जो बृद्धि आदि विशेष गण हैं, वे जन्य नहीं हैं। जीवातमा में रहनेवाले जो बुद्ध्यादि गुण हैं वे जन्य होने पर भी संयोगाजन्य नहीं हैं। क्योंकि, जीवात्मागत गुण मनःसंयोग से जन्य ही है। अतः आकाश ही ऐसा बचता है, जिसमें पूर्वोक्त लक्षणों का पूर्ण समन्वय होता है। 'शब्दगुणकम्' यही आकाश का पूर्ण लक्षण हो सकता है। वर्णात, जिसमें शब्द-मात्र ही एक विशेष गुण हो। आकाश का शब्दगुणक लक्षण से ही सबकी व्यावृत्ति हो जाती है। पूर्वोक्त विशद लक्षण केवल बुद्ध-वंशय के लिए भी आचायों ने किया है।

कालत्व — विभु और दिक में जसमवेत जो परत्व है, उसका जो असमवाय-कारण है, उसका जो अधिकरण है, वही काल है। धर्यात्, दिक् में समवाय-सम्बन्ध से नहीं रहनेवाला परत्व का आधारभूत जो विभु पवार्थ है, उसी को 'काल' कहते हैं।

परत्व दो कार का होता है - एक समीपस्य वस्तु की अपेक्षा दूरस्य वस्तु में रहनेवाला, दूसरा कनिष्ठ की अपेक्षा ज्येष्ठ में रहनेवाला। जैसे - पहले का उदाहरण पाटिलपुत्र से काशी की अपेक्षा प्रयाग पर है, अर्थात् दूरस्य है। पर प्रयाग की भी अपेक्षा काशी अपर या समीपस्य है। इस परत्व और अपरत्व में दिक् और वस्तु (काशी आदि) का संयोग ही असमवायिकारण है। यह संयोग दिक्-समवेत, वर्थात् दिशा में समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाला है तथा परत्व में भी रहता है। व्येष्ठ में कालकृत परत्व । जैसे—लक्ष्मण की अपेक्षा राम पर। यहाँ काल और वस्तु का संयोग असमवायिकारण है। यह दिक् में असमवेत और काल भें समवेत है।

संयोग दो पदार्थों में रहनेवाला है; अतः संयोग दिष्ठ कहलाता है। यद्यपि यह संयोग दिष्ठ होने से ज्येष्ठ रसादि में भी रहता है, तथापि 'विभुत्वे सितं' यह विशेषण देने से उसकी व्यावृत्ति हो जाती है। यहाँ परत्व विशेषण न देने हे आकाश और आत्मा में भी अतिव्याप्ति हो जाती है। क्योंकि, दिक् में असमवेत असमवायिकारण जो शब्द और ज्ञान हैं, उनका अधिकरण आकाश और आत्मा ही है और विभु भी है। अतः, अतिव्याप्ति दोष-वारण के लिए परत्व विशेषण दिया गया।

परत्व का असमवायिकारण काल-वस्तु-संयोग की तरह विक्-वस्तु-संयोग भी है। दिक्-वस्तु-संयोग में समवाय-सम्बन्ध से रहता ही है, इसीसे विष् समवेत ही है, असमवेत नहीं। इसीलिए, 'दिकसमवेत' यह विशेषण विक् में अतिव्याप्ति-वारण के लिए दिया गया है।

दिक्द — विशेष गुण से रहित और काल से भिन्न जो महत् पदार्थ है, वहीं दिक् है। यहाँ कारण भिन्न कहने से काल में अतिव्याप्ति नहीं होती। विशेष गुण से रहित-विशेषण देने से आकाश और आत्मा में अतिव्याप्ति नहीं होती। क्यों कि, ये विशेष गुण से युक्त ही हैं। मन में अतिव्याप्ति-वारणार्थं महत् विशेषण दिया गया है।

आत्मत्व—आत्मा की परिभाषा करते हुए महर्षि कणाद ने कहा है कि मूर्ते पदार्थ से भिन्न द्रव्यत्व में जो व्याप्य जाति है, वही आत्मत्व है। पृथिवी, जल, तेज, वायु और मन—ये ही मूर्त्त पदार्थ हैं। एक व्यक्ति-भात्र में रहने के कारण ही आकाश जाति नहीं होता । अतः, मूर्त में असमवेत द्रव्यत्वव्याप्य-जाति ही आत्मत्व-जाति हो सकती है।

मनस्त्व—जो द्रव्य का समवायिकरण न हो, ऐसा जो अणु पदार्थ है, उसमें रहनेवाली जो द्रव्यत्व की व्याप्य-जाति है, वही मनस्त्व है। आत्मा विभु है, अणु नहीं; इसलिए मन की व्यावृत्ति होती है।

गुण के भेद

वैशेषिकों के मत में चीवीस प्रकार के गुण माने गये हैं -- रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथक्त्व, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, युद्धि, सुख, दुखः, इच्छा, द ष, प्रयत्न, गुक्तव, द्रवत्व, स्नेह, संस्कार, अदृष्ट (धर्म, अधर्म) और शब्द।

रूपावि शन्दों के रूपत्व आदि जाति ही लक्षण है। यथा, नील जो रुपविशेष है, उसमें समवेत जो गुणत्व के साक्षात् व्याप्य-जाति है; वही रुपत्व है। यहाँ नीलसमवेत विशेषण देने से रसत्वादि जाति में रूपलक्षण की अतिव्याप्ति नहीं होती। क्योंकि, रसत्वादि जाति नीलसमवेत नहीं है। सत्ता जाति यद्यपि नीलसमवेत हैं। परन्तु वह गुणत्व के क्याप्य नहीं है। अतः, उसमें भी अतिव्याप्ति नहीं होती। क्योंकि, नीलत्व गुणत्व का साक्षात् व्याप्य नहीं है। अतः, रूप का नीलसमवेत गुणत्व के साक्षात् व्याप्य जाति—यही लक्षण निर्दोष होता है। इसी प्रकार रसादि के लक्षण में भी स्वयं विचार करना चाहिए। यथा, मधुरसमवेत जो गुणत्व की साक्षात् व्याप्य-जाति है, वही रसत्व का लक्षण होती है। विशेषणों की सार्थकता (पदकुत्य) पूर्ववत् समझ लेना चाहिए।

कर्म-कर्म पौच प्रकार के होते हैं। —उत्क्षेपण, अपक्षेपण, आकुञ्चन, प्रसारण, और गमन। प्रमण रेचन आदि जो भो कर्म देखे जाते हैं, उन सबका अन्तर्भाव गमन में हो जाना है। । यथा —

'भ्रमणं रेचनं स्यादनीद्ध्वंज्यसनमेव च । तिर्यम्मनमध्यव्र ममनादेव लभ्यते ॥' (कारिकावली )

क्रवर की ओर वस्तु का जो संयोग होता है, उस संयोग के असमवायिकारण तथा उसमें समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाली ओ द्रव्यत्व-व्याप्य जाति है, उसे ही उत्स्रेपण कहते हैं। इसी प्रकार अधोदेश के संयोग का जो हेतु है, वही अपक्षेपण है। वटोरने (समेटने) का जो हेतु है, उसे आकुञ्चन; और पसारने के हेतुविशेष कर्म को ही प्रसारण कहते हैं। इसके अतिरिक्त सभी कर्म गएन हैं।

लामान्य—सामान्य दो प्रकार के हैं: परसामान्य और अपरसामान्य। द्रव्य,
गुण और कर्म इन तीनों में समदाय-सम्बन्ध से रहनेवाली जो सत्ता है, उसीको परसामान्य
कहते हैं। द्रव्यत्व, गुणत्व आदि अल्पदेश में रहनेवाली जो व्याप्य-जाति है, उसीको
अपरसामान्य कहते हैं।

विशेष सामान्य — विशेष अनन्त प्रकार का होता है और समवाय एक ही प्रकार का है। अतः, इनका विभाजन सुबकार ने भी नहीं किया।

हित्यादि संख्याओं की उत्पत्ति के प्रकार—हित्य-संख्या, पाकज-उत्पत्ति और विभागज-विभाग के विषय में वंशिपकों का विशेष आगृह रहता है। आचायों ने भी लिखा है—

'द्वित्वे च पाकजोत्पत्तौ विभागे च विभागजे। यस्त ग स्खलिता प्रज्ञा तं वै वैशेविकं विदुः॥'

द्वित्व की उत्पत्ति किस प्रकार और किस क्षण में होती है, इस विषय में पहले मीमांसकों का सिंद न्त दिखाया जाता है—जब दो घट परस्पर एक स्थान पर सिंहित होते हैं, तथ उस समय दित्व-संख्या की उत्पत्ति होती है। इसके बाद इन्द्रियसिन्नकण होने पर, 'अयमेकः अयमेकः' इस प्रकार की अपेक्षावृद्धि होने पर दित्व का ज्ञान होता है। अतः, अपेक्षावृद्धि से दित्व की उत्पत्ति नहीं होती, बल्कि दित्व का ज्ञान ही होता है, यही भीमांसकों का मत है। ये लोग अपेक्षावृद्धि को दित्व का उत्पादक नहीं, बल्कि व्यंजक-

मात्र मानते हैं। और जब दोनों घट धियुक्त हो जाते हैं, तब दित्य का नाश हो जाता है। इसी प्रकार, तित्व आदि संख्याओं की उत्पक्ति और नाज के विषय में भी मीमांसकों का मत समझना चाहिए। वंशेषिकों का मत इससे विपरीत है। इनका कहना है कि अज्ञात दित्व की उत्पत्ति मानना निरथंक है। अतः, अपेकाबुद्धि ही दित्व की उत्पादिका है, अभिव्यञ्जिका नहीं। इस अवस्था में इन्द्रिय और विषयों के सम्बन्ध होने के बाद संस्कार उत्पन्न होने तक आठ क्षण लगते हैं। प्रथम क्षण में इन्द्रिय का घटद्वय के साथ सम्बन्ध होता है। दितीय क्षण में एकत्व सामान्य का ज्ञान होता है। वृतीय क्षण में 'अयमेकः अयमेकः' इस प्रकार की अपेकाबुद्धि होती है। चतुर्थ क्षण में दित्व संख्या की उत्पत्ति और पंचम क्षण में दित्वत्य-सामान्य (जाति) का ज्ञान होता है तथा पढ़ठ क्षण में दित्व-संख्या का ज्ञान होता है। सप्तम क्षण में ये दो घड़ हैं, इस प्रकार दित्व-संख्याविशिष्ट दो घट-व्यक्ति का ज्ञान होता है। अष्टम क्षण में उस ज्ञान से आत्मा में संस्कार उत्पन्न होता है। इस प्रकार इन्द्रियार्थ-क्षिक पं के बाद से संस्कार-प्यंन्त की उत्पत्ति में फुल आठ धण लगते हैं। और, धूर्व-पूर्व की उत्पत्ति, उत्तरोत्तर की उत्पत्ति में फारण होती है, यह सिद्ध होता है। इसी उत्पत्ति-क्रम को आचारों ने छिखा है—

'आदा विन्त्रियसिक्षकर्व घटना देकत्यसामान्यधी रेकत्वो भयगोच रागितरतो द्वित्यं ततो जायते । द्वित्यत्वप्रभितिस्ततोऽनुपरतो द्वित्यप्रमान्नतरम् द्वै बच्ये इति धीरियं निगविता द्वित्योदयप्रक्रिया ॥'

यही द्वित्वादि के उदय में प्रक्रिया है।

मीमांसकों जीर वैद्धेषिकों में मतभेद यही है कि अपेक्षावृद्धि द्वित्व की अभि-व्यंजिका है या उत्पादिका। जैसा ऊपर कहा जा घुका है कि मीमांसका अपेक्षावृद्धि को द्वित्व का अभिव्यंजक-मात्र मानते हैं और वैद्योषक उत्पादक-मात्र। नैयायिकों का कहना है कि अपेक्षावृद्धि द्वित्व की उत्पादिका भी हो सकती है। कारण यह है कि जहाँ व्यञ्जकत्वाभाव से सहकृत अपेक्ष्यमाण रहता है, वहाँ उत्पादकत्व भी रहता है। यथा शब्द से अपेक्षित कण्ड, तालु आदि स्थानों में जो वायु-संयोग है, यह बच्द का उत्पादक भी होता है। इसी प्रकार, द्वित्व की उत्पत्ति में भी अपेक्षावृद्धि अपेक्षित है और व्यञ्जकत्वा-भाव सहकृत भी है। अतः, अपेक्षावृद्धि द्वित्व की उत्पादिका हो सकती है। यही नैयायिकों का सिद्धान्त है।

वैशेषिकों का कहना है कि अपेक्षावृद्धि द्वित्य की उत्पादिका भी हो सकनी है, ऐसी बात नहीं है। क्योंकि, इससे तो अपेक्षावृद्धि द्वित्य की अभिव्यञ्जिका भी सिद्ध हो जाती है, जो अभीष्ट नहीं है।

दित्वादि अपेक्षावृद्धि के व्यंग्य हो ही नहीं सकते, अपितु जन्य ही होते हैं। इसमें अनुमान का स्वरूप ऐसा है कि द्वित्व, त्रित्व आदि संख्या (पक्ष ) अपेक्षावृद्धि का

१. 'एक यह, एक यह', इसीको अपेक्षावृद्धि भी कहते हैं। २. सम्बन्ध।

व्यंग्य नहीं है (साव्य): दित्व, जित्व बादि संख्याओं के अनेकाशित होने के कारण (हेतु) जो-जो अनेकाशित ग्रुण है, वे अपेका-बुद्धि के व्यंग्य नहीं होते (व्याप्ति)। जैसे, पृथकत्व आदि ग्रुण (दृष्टान्त)। यही अनुवान के स्वरूप हैं।

तात्पर्यं यह है कि जिस प्रकार पृथवत्व आदि गुण अनेक द्रव्यों में आश्रित होने के कारण अपेक्षाबुद्धि के व्यंग्य नहीं होते, इसी प्रकार दित्व आदि भी अनेक में आश्रित होने से अपेक्षाबुद्धि के व्यंग्य नहीं हो सकते। इससे सिद्ध हो जाता है कि अपेक्षाबुद्धि दित्व आदि की सत्यादिका ही होती है, व्यंजिका नहीं।

## द्वित्वादि-निवृत्ति-प्रकार

पूर्व में इन्द्रिय और विषयों के साथ सम्बन्ध होने में संस्कार की उत्पति-पर्यंन्त जो आठ क्षण दिखाये गये हैं, उनमें तृतिय क्षण उत्पन्न होने वाकी जो अपेक्षायुद्धि है, वह अपने से उत्तर चतुर्थं क्षण में हित्व का उत्पादन और दितीय क्षण में उत्पन्न एकत्व-जाति-श्चान का नाश भी करती है, इसी प्रकार पञ्चम क्षण में उत्पन्न होनेवाका जो दित्वत्व-शान है, वह अपने से उत्तर पष्ठ क्षण में दित्व-संस्था-ज्ञान को उत्पन्न करता है और तृतीय क्षण में उत्पन्न होनेवाकी अपेक्षायुद्धि का नाश भी करता है। सप्तम क्षण, अर्थात् जिस क्षण में 'दो घट' इस आकार का द्रव्य-ज्ञान होता है, चतुर्थं क्षण में उत्पन्न जो दित्व संस्था है, उसकी निवृत्ति पहुके ही हो चुकी है। इसी प्रकार, सप्तम क्षण उत्पन्न होनेवाका जो 'दो घट' इस आकार का द्रव्य-ज्ञान है, वह अपने से उत्तर अब्दम क्षण में ज्ञाता में संस्कार उत्पन्न करता है और पष्ठ क्षण में उत्पन्न दित्व-संस्था-ज्ञान को नब्द भी करता है। इसी प्रकार, अब्दम क्षण ने संस्कार की उत्पन्न करता है। इसी प्रकार, क्षण ने संस्कार की उत्पन्न करता है। इसी प्रकार, क्षण ने संस्कार की उत्पन्न करता है। इसी प्रकार, बद्ध क्षण ने संस्कार की उत्पन्न करता है। इसी प्रकार, क्षण ने संस्कार की उत्पन्न करता है। इसी प्रकार, बद्ध द्वा क्षण ने संस्कार की उत्पन्न को संस्कृत के दर्शन, प्रत्यों में दिखाया गया है। जैसे—

'आवावपेशायुद्धया हि नश्येदेकत्वजातिश्वीः । द्वित्वोदयसमं पश्चात् सा च तज्जातिश्वद्धितः ।। द्वित्वादयगुणधीकाल ततो द्वित्वं निवलंते । अपेकायुद्धिनग्रीन द्वव्यवीजन्मकालतः ।। गुलबुद्धिरं व्ययुद्धम् संस्कारोत्पत्तिकालतः । द्रव्यबुद्धिरं संस्कारादिति नागक्रमो मतः ॥'

विवादास्पद जो ज्ञान है (पक्ष); वह उत्तरोत्तर कार्य से नाश्य होता है (साध्य); विभु-द्रव्य के क्षणिक विशेष ग्रुण होने के कारण (हेतु); विभु (व्यापक), द्रव्य के जितने क्षणिक विशेष ग्रुण हैं, वे सब उत्तरोत्तर काळ म अपने कार्य के नाश्य होते हैं (व्याप्ति); जैसे, जाकाश का विशेष क्षणिक ग्रुण शब्द (दृष्टान्त)। तात्प्यं यह है कि विभु-द्रव्य जो आकाश है, उसका विशेष-ग्रुण जो शब्द है, वह अपने द्वितीय क्षण में अपने सद्दा शब्दान्तर को उत्पन्न करता है और उसी क्षण में नष्ट भी हो जाता है, अर्थात् कार्यभूत शब्द के उत्पन्न होने से कारणभूत शब्द का विनाश

हो जाता है। यही कारणभूत और कार्यभूत राब्दों का विनाहय-विनाहक-भाव सम्बन्ध है। अर्थात्, कारणभूत शब्द विनाहय और कार्यभूत शब्द विनाहक होता है। इससे यह सिद्ध हुआ कि काब्द प्रथम क्षण में स्वयं उत्पन्न होकर द्वितीय क्षण में शब्दान्तर को उत्पन्न करता है और तृतीय क्षण में स्वयं नष्ट हो जाता है और द्वितीय जो कार्यभूत शब्द है, वही प्रथम (कारणभूत) शब्द का विनाहक होता है। इसी प्रकार विभु-द्रव्य जो जीवातमा है, उसका विशेष और क्षणिक गुण ज्ञान है, वह भी द्वितीय क्षण में ज्ञानान्तर को उत्पन्न करता है और तृतीय क्षण में ज्ञानान्तर से स्वयं नष्ट भी हो जाता है। अर्थात्, प्रथम क्षण में उत्पन्न ज्ञान से उत्पादित जो ज्ञान अथवा संस्कार है, वही प्रथम ज्ञान का विनाहक होता है। इससे उत्तरोत्तर ज्ञान अथवा संस्कार से पूर्व (कारणभूत) ज्ञान का नाच होता है।

अपेक्षाबृद्धि के नाश होने से दित्व का नाश होता है। यह पहले दिखाया जा चुका है। यहाँ एक और विशेष बात है—कहीं-कहीं अपेक्षाबृद्धि के नाश के विना भी आश्रय के नाश-मात्र से दित्व का नाश हो जाता है। जंसे —घटादि द्रव्यों के आरम्भक घटादि के अवययों का जो संयोग है, उस संयोग के विनाशक जो विभाग हैं, उस विशाग के विनाशक जो कमें हैं उन कमों से चतुर्थं क्षण में घट का नाश होता है, यह सिद्धान्त है। जंसे—घटादि द्रव्यों का नाशक दण्डप्रहारादि रूप कमें प्रयम क्षण में हुआ। उस कमें से दितीय क्षण में अवयवों का विभाग हुआ। विभाग के बाद तृतीय क्षण ने घटादि के आरम्भक संयोग का नाश हुआ। चतुर्थं क्षण में घट का नाश हुआ, यह द्रव्य-नाश का कम है।

पहले दित्व की अत्पत्ति के विचार में जो आठ क्षण बताये गये हैं, उनमें अपेक्षाबद्धि का जनक ( उत्पादक ) एकत्व-जाति का ज्ञान द्वितीय क्षण में उत्पन्न होता है, यह कहा गया है। वह एकत्द-जाति का ज्ञान यदि उक्त भ्रण-चतुष्टय के प्रथम क्षण में हो, अर्थात् घट के नाश में जो चार क्षण दिखाये गये हैं, उनमें यदि प्रथम क्षण में हो, ता इस अवस्था में द्वितीय क्षण में, अर्थात् संयोगनाशक विभाग-क्षण में अपेक्षाबृद्धि की उत्पति होगी । तृतीय संयोग-नाश-क्षण में द्वित्वत्व-जाति को ज्ञान होगा । इस क्षण में दित्व का आश्रय जो घट है, उसके नाश से ही उसके उत्तर क्षण में घटद्वय में रहनेवाला द्वित्व का नाश हो जाता है। क्योंकि, दित्व का आश्रय जो घट है, उसी का नाश हो गया, तो दित्व रहेगा कहाँ? यहाँ अपेक्षाबुद्धि के नाश के विना ही केवल आश्रय के नाश से दित्व का नाश हो जाता है । यहाँ द्वित्व के नाश के पहले अपेक्षावृद्धि का नाश नहीं होता। कारण यह है कि द्वित्वत्व-जाति के ज्ञान के बाद जब दित्व-संख्या का ज्ञान होता है, उसके बाद अपेक्षाबुद्धि का नाश होता है। यहाँ द्वित्वत्व-जाति के ज्ञान-काल में ही घट-रूप आश्रय का नाश हो जाता है, उस समय अपेक्षा-बुद्धि का नाशक द्वित्व-संख्या का ज्ञान न होने से अपेक्षाबुद्धि का नाश नहीं हो सकता। वयों कि, अपेसाबुद्धि के नाश में द्वित्व-संख्या-ज्ञान ही कारण है। कारण के आभाव से कार्य का अभाव सर्वसम्मत है। यहाँ आश्रय के नाश के क्षण में अपेक्षाबुद्धि बनी रहती है, इसलिए यहाँ अपेक्षा-बृद्धि के रहने पर भी केवल आश्रय के नाश से ही दित्व का नाश

विव विभाग गतक कर्म से पहले ही एकत्व-जाति का ज्ञान कदाचित् हो गया, तो उस स्थिति में विभागजनक कर्म की उत्पत्ति के क्षण में (अर्थात् प्रथम क्षण में) अपेक्षा-बुद्धि की उत्पत्ति होगी। दिनीय विभाग-अण में दित्व की उत्पत्ति होगी। तृतीय संयोग-नाश-क्षण में दित्यत्य-जाति का ज्ञान होगा। चतुर्यं घट-नाश-क्षण में अपेक्षावृद्धि का माश होगा । इस स्थिति में, अपेकाबुद्धि और घटरूप आश्रय के एक ही क्षण में नाश होने से अपेकाब्द्धि और बाख्य (घट) इन दोनों के नाश से दित्व का नाश माना जाता है। यही दित्व के नाल के दोनों कारण, अपेक्षाबुद्धि और आश्रय का नाश, विद्यमान है। विनाशक-विनाश की प्रतियोगिनी जो बुद्धि है, बही अपेक्षाबुद्धि है। जयात् विनाश का जो विनाश है, उस विनाश की प्रतियोगिणी जो बुद्धि है, उसी का नाम अपेक्षावृद्धि है । जैत-अपेक्षावृद्धि का जो नाश है, वह द्वित्व-संख्या का विनाशक है। इस विनाशक बुद्धि के नाश की प्रतियोगिनी अपेक्षाबुद्धि है। इस प्रकार, लक्षण का समन्त्रय होता है। इस लक्षण में यदि विनाशक पद न दें, तो केवल विनाश-प्रतियोगिनी बुढि को ही अपेक्षायुद्धि मानना होगा ! इस स्थिति में, सकल जीव-बुद्धि में अतिव्यप्ति हा जायगी। क्योंकि, 'यह घट है, यह पट है', इत्याकारक जो जीव-धुढि है, उसका भी ततीय क्षण में नावा अवस्यस्भावी है। इसनिए, 'यह घट है', इत्यादि वृद्धि भी विनाश की प्रतियोशिनों हो जाती है, इससे अपेक्षाबुद्धि के लक्षण की अतिन्याप्ति हो जाती है। यदि बिनाशक पद देते हैं, तो 'यह घट है', इत्यादि बुद्धि के विनाशक न होने के कारण अतिव्याप्ति दोष नहीं होता; क्योंकि उस घट-शान के नाश से किसी अन्य विनाश की उत्पत्ति नहीं होती। इसलिए, उस घट-शान का विनाश किसी का विनाशक नहीं है। और, अपेकाबृद्धि के नाश से दित्व-संख्या का विनाश होता है, इसलिए अपेजावृद्धि का विनाश विनाशक-विनाश होता हो है। अतः, इस विनाशक-विनाश की प्रतियोगिनी बृद्धि अपेक्षाबृद्धि ही होगी, दूसरी नहीं। इस प्रकार, लक्षण का समन्वय होता है।

जनत सन्दर्भ के द्वारा यह दिखाया गया कि द्वित्व-संख्या अपेक्षाबुद्धि का जन्य है
और अपेक्षाबुद्धि द्वित्व का जनक है, अभिन्यञ्ज्ञक नहीं, यह वैशेषिकों का मत है। यद्यपि
नैयायिक लोग भी इसी का अनुसरण करते हैं, तथापि उनका उतना आग्रह इस
विषय में नहीं है, जितना वैशेषिकों का। यदि कोई कहे कि द्वित्व अपेक्षाबुद्धि का
व्यङ्ग्य है जन्य नहीं, तो नैयायिक यहाँ मौन रह जाते हैं। अर्थात्, इसमें उनको कोई
आपित नहीं तीख पड़ती ? परन्तु, वैशेषिक इस बात को नहीं सह सकते। वैशेषिक किसी
प्रकार भी द्वित्व की अपेक्षा-बुद्धि का व्यङ्ग्य नहीं मान सकते। इसी प्रकार, विभागजविभाग के विषय में भी इनका यही लिखानत है।

यहाँ तक वैशेषिकों का मत दिखाने के बाद, क्रम-प्राप्त पाककोत्पत्ति के विषय में लिखना आवश्यक हो जाता है, इसलिए पाकज-उत्पत्ति का प्रकार दिखाया जा रहा है—द्रव्य के साथ जब तेज का संयोग होता है, तब रूप, रस, यन्त्र, क्यां की

परावृत्ति देखी जाती है। जैसे—अवक्व अवस्था में स्थामवर्ण का जो घट हैं, वह अग्नि के संयोग से रक्त हो जाता है और हरित वर्ण का जो आम और केला फल है, वह तेज के संयोग से ही पीत वर्ण का हो जाता है। इसी प्रकार तेज के संयोग से उसमें मधुर सुगन्ध और मृदुता आ जाती है। यहाँ घटादि का अवयव जो कपाल है, उसके वियुक्त (अलग) होने से या नाश होने से घटादि का नाश होता है।

इसी प्रकार, कपालों के भी अवयवों का वियोग अथवा नाश होने से कपाल का नाश होता है। इसी प्रकार, व्यणुक-पर्यन्त द्रव्यों का नाश उनके अवयवों के नाश होने से होता है। किन्तु, द्रयणुक का नाव अवयवों के नाश से नहीं होता, बल्क द्वगुक के अवयवों का वियोग होने से ही द्वयण्क का नाश होता है; क्योंकि द्वयण्क के अवयव जो परमाण हैं, उनके नित्य होने के कारण उनका विनाश होना असम्भव ही है। इसलिए, द्वयणुक के अवयव-परमाणुओं का परस्पर वियोग होते पर ही द्वयणुक का नाका माना जाता है। इस प्रकार, परमाण-पर्यन्त अवयवों के परस्पर-वियुक्त होने पर स्वतन्त्र परमाणु में ही रूप, रस आदि की परावृत्ति होती है। अर्थातु, परमाणु में पूर्व रूपादि का नाश और नवीन रूपादि की उत्पत्ति होती है और पुनः उन परमाणुओं के द्वयणुक, व्यणुक आदि कम से नवीन घटादि उत्पन्न होते हैं। यही वैशेषिकों की पीलुपाक-प्रक्रिया है। 'पीलु' परमाणु को ही कहते हैं। वैशेषिक लोग इसी कम से परमाणु में ही पाक मानते हैं। अर्थात्, परमाणु के वियुक्त होने पर स्वतन्त्र परमाणु में ही पाक-जन्य रूपादि की परावृत्ति होती है, ऐसा वंशियक मानते हैं। इन विषयों का विवेचन मुक्तावली में विश्वनाथभट्ट ने भली-भाँति किया है। वैशेषिकों का कहना है कि अवयवी से युक्त अवयवों में पाक होना असम्भव है, किन्तु अग्नि-संयोग से जब अवयव-वियक्त हो जाते हैं या नष्ट हो जाते हैं, तभी स्वतन्त्र परभाण में पाक होता है।

# पीलुपाक

पस्व परमाणुओं के संयोग होने से द्रयणुक, त्र्यणुक आदि कम से महा अवयवी घटादि-पर्यन्त की उत्पत्ति होती है। यहाँ तेज के अतिशय वेग के कारण झटिति पूर्व-व्यूह का नाश और व्यूहान्तर की उत्पत्ति होती है। इसमें सूक्ष्मतर काल के आकलन (ज्ञान) न होने के कारण पूर्व घट का नाश लक्षित नहीं होता। यह वैशेपिकों की पीलुपाक-प्रक्रिया का कम है।

### पिठरपाक

नैयायिकों की पाक-प्रक्रिया का नाम पिठरपाक-प्रक्रिया है! पिण्डभूत घटादि अवयवी का नाम 'पिठर' है। इनके मत में तेज के संबोग होने पर भी अवयवों का विनाश नहीं होता। अवयवों से सम्बद्ध अवयवी में ही पाक होता है। अर्थात्, वैशेषिकों के समान इनके मत में अग्नि-संयोग से परमाणुओं का विभाग और पूर्व स्थाम आदि रूप का नाश तथा रक्त आदि रूप की उत्पत्ति-पर्यन्त नव या दस क्षण रूगते हैं। नैयायिकों के मत में इस प्रकार इतने क्षण नहीं रूगते। एक कारू में ही अग्नि-संयोग से

पूर्व रूप का नाश और रूपान्तर की उत्पत्ति हो जाती है। यहाँ अवयवों का विभाग नहीं होता, किन्तू अवयवों से युक्त अवयवी ( घटादि ) में एक काल में ही पूर्व रूप ( स्यामता जादि ) का नाश और पर रूप ( रक्तता आदि ) की उत्पत्ति होती है। यही पिठरपाक है। वैशेषिकी पीलुपाक-प्रक्रिया में अग्नि-संयोग से सर्वप्रथम परमाणुओं में कमं उत्पन्न होता है । वह कमं द्रव्य का आरम्भक जो संयोग है, उसके विनाशक-विभाग को उत्पन्न करता है। तात्पर्य यह है कि उस परमाण कर्म से परमाणु में विभाग उत्पन्न होता है, उस विभाग से परमाणुओं के संयोग का नाश होता है। यही द्रव्यारम्भक संयोग है। द्वयणुकारम्भक संयोग के नाश होने पर द्वयणुक का नाश हो जाता है । इस अवस्था में स्वतन्त्र परमाणु में अग्नि-संयोग से श्याम रूप का नाश होता है। द्वयणुक के नाश होने के पूर्व परमाणु द्वयणुक से सुकत रहता है, इसिलए सर्वावयव से सम्पूर्ण क्यामता की निवृत्ति नहीं हो सकती, इसीलिए द्वयणुक का नाश मानना आवश्यक हो जाता है । स्यामता की निवृत्ति होने के बाद अन्य अग्नि के संयोग से रक्तता की उत्पत्ति होती है। पूर्व रूप का व्वंस ही रूपान्तर की उत्पत्ति में कारण होता है। इसलिए, श्यामता के नाश के बाद ही रक्तता की उत्पत्ति होती है, उसके पहले नहीं। एक बात और भी है कि जिस अग्नि-संयोग से श्यामता का नाश होता है, उसीसे रक्तता की उत्पत्ति नहीं होती। करण यह है कि रूप का नाशक जो अग्नि-संयोग है, वह रूपान्तर का उत्पादक नहीं हो सकता। इसलिए, रूपनाशक अग्नि-संयोग रूपान्तरजनक अग्नि-संयोग विजातीय होता है, यह मानना ही होगा । इसी प्रकार रूपजनक तेज के संयोग से विजातीय रसजनक तेज का संयोग होता है। आम आदि फल में जिस तेज के संयोग से पीत आदि रूप उत्पन्न होते हैं, उस तेज के संयोग से भिन्न तेज के संयोग से मधुर आदि रस उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार, प्रत्येक रूप, रस, गंध आदि के जनक जो तेज के संयोग हैं, वे परस्पर भिन्न होते हैं। एक बात भीर है कि घट में अग्नि-संयोग से जब स्थामता की निवृत्ति और रक्तता की उत्पत्ति हो जाती है, तब परमाणु में अबृष्ट का आश्रय जो आत्मा हैं, उसके संयोग से द्रव्यारम्भक किया उत्पन्न होती है। रक्तता आदि की उत्पत्ति के पहले द्रव्य का आरम्भ करनेवाली किया की उत्पत्ति नहीं हो सकती। कारण यह है कि निर्मुण द्रव्य में किया का रहना असम्भव है।

परमाणु में द्रव्यारम्भक किया की उत्पत्ति में कोई भी दृष्ट कारण नहीं है बौर
विना कारण के कार्य की उत्पत्ति असम्भव ही है। इसिलए, अदृष्ट को कार्य-मात्र के प्रति
कारण माना गया है। अदृष्ट शब्द से धर्माधर्म का ग्रहण किया जाता है। उस
अदृष्ट का आश्रय जीवात्मा है और वह व्यापक है। व्यापक होने के कारण सकल कार्य
देश में सिन्निहित रहता हुआ, सकल कार्य-मात्र का साधारण कारण होता है। इसी
अदृष्ट कारण से परमाणु में द्रव्यारम्भक किया होती है और उस किया से पूर्व देश से
विभाग होता है। विभाग से पूर्व देश के साथ जो संयोग है, उसकी निवृत्ति होती है।
उसके निवृत्त होने पर दूसरे परमाणु के साथ संयोग होता है। इसी संयुक्त परमाणु-इय से
इयणुक का आरम्भ होता है। इयणुक की उत्पत्ति के वाद कारण-परमाणु में जो-जो

गुण हैं, उनकी कार्य में उत्पत्ति होती है। कारण में जो गुण हैं, वे ही कार्य में उत्पत्त होते हैं। यह सर्वेसिद्धान्तिसद्ध है। 'कारणगुणाः कार्यगुणानारभन्ते', अर्थात् कारण में रहनेवाले गुण ही कार्य में गुण के आरम्भक होते हैं। जसे, तन्तु का रूप पट के रूप का आरम्भक होता है। जिस प्रकार, तन्तु पट का समवायी कारण होता है, उसी प्रकार तन्तु का रूप पटगत रूप का असमवायी कारण होता है। इस प्रकार, पाकज रूपादि की उत्पत्ति में पौलुपाक-प्रक्रिया से नव क्षण लगते हैं। विभागज-विभाग के अङ्गीकार करने पर इस क्षण भी माने जाते हैं।

# विभागज-विभाग

विभागज-विभाग दो प्रकार का होता है। एक कारण-मात्र विभाग से उत्पन्न, दूसरा कारणाकारण-विभाग से उत्पन्न । कारण-मात्र विभाग से उत्पन्न प्रकार—कार्य से व्याप्त जो कारण है, उसमें जो कर्म उत्पन्न होता है, वह जब अवयवान्तर कि विभाग उत्पन्न करता है, तब आकाश आदि प्रदेश से विभाग उत्पन्न नहीं करता और जब आकाश आदि प्रदेश से विभाग उत्पन्न नहीं करता से विभाग उत्पन्न नहीं करता।

इसका तात्पर्य यह है कि कार्य से व्याप्त जो कारण है, उसमें उत्पन्न जो कमं है, वह इयणुक का आरम्भक जो परमाणुद्धय का संयोग है, उसके विनाशक विभाग को उत्पन्न करता है और द्वयणुक के अनारम्भक आकाश-प्रदेश का जो संयोग है, उसके विनाशक विभाग को उत्पन्न नहीं करता।

कारण यह है कि एक कमें में कार्य का आरम्भक जो संयोगिवशेष है, उसके विनाशक विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति और कार्य के अनारम्भक संयोगिवशेष के विनाशक विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति नहीं रह सकती; क्यों कि एक धर्म में दो धर्मों का रहना सर्वशास्रविख्द है। तात्पर्य यह है कि गिन-संयोग से जो परमाणु में कमें उत्पन्न होता है, उस कर्म से विभाग उत्पन्न होता है। उस विभाग में एक ही शक्ति रह सकती है, चाहे वह कार्य के आरम्भक संयोग का आरम्भक नाशक हो, अखवा अनारम्भक संयोग का। यदि कार्य के आरम्भक और अनारम्भक दोनों प्रकार के संयोग के नाश करनेवाली शक्ति विभाग में मान लें, तो कमल-कुड्मल का विकास-काल में ही भक्त हो जायगा।

कमल के विकास-काल में कमल का अनारम्भक आकाश देश के साथ जो संयोग है, उनके विनाशक विभाग का जनक एक प्रकार का कमें उत्पक्त होता है। अर्थात्, विकास-काल में जो कमल के अवयवों में कमें उत्पन्न होता है, उस कमें से अवयवों में विभाग उत्पन्न होता है और उस विभाग से कमल का आकाश-प्रदेश के साथ जो संयोग है, उसका नाश होता है और वह संयोग कमल का आरम्भक नहीं है। अर्थात्, उस आकाश-प्रदेश के साथ जो कमल-कुद्मक का संयोग है, उसका नाशक विभाग को उत्पन्न करनेवाली शक्ति उस कमें में मानी जाती है।

इस स्थिति में यदि कमल के आरम्भक अवयवों के साथ जो संयोग है, उसके विनाशक विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति भी उस कमें में मान लें, तब तो कमल के आरम्भक संयोग के नाश होने से कमल का भी नाश अवश्यम्भावी है। इसिछए, कमल-कुद्मल का भन्न होना निश्चित हो जाता है। इस अवस्था में, जिस प्रकार 'जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि अवश्य है' इस साहचर्य-रूप व्याप्ति का व्यक्तिचार कहीं नहीं देखा जाता। उसी प्रकार, जिस कर्म में अनारम्भक आकाश-प्रदेश के साथ संयोग के विनाशक-विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति रहेगी, उस कमं में आरम्भक अवयवान्तरों के साथ संयोग के विनाशक विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति नहीं रहेगी, इस नियम काभी व्यभिचार नहीं हो सकता। इसी प्रकार, जहाँ आरम्भक अवयवान्तरों के साथ संयोग के विनाशक विभाग को उत्पन्न करने की शक्ति रहती है, वहीं अनारम्भक आकाश-देश के साथ संयोग के नाशक विभाग की उत्पन्न करने की शक्ति नहीं रहती, यह नियम भी व्यभिचरित है। इसलिए, परमाणु में होनेवाला जो अनारम्बक संयोग कर्म है, उसके विरोधी आकाश-प्रदेश के विभाग को उत्पक्ष नहीं करता। किन्तु, उस कर्म से जन्य (उत्पन्न) जो विभाग है, वह उस कमंबान् में भी आकाश-प्रदेश के विभाग को उत्पन्न करता है। बहु जो विभाग का जनक विभाग है, वह अपने से अव्यवहित उत्तर-क्षण मे आकाश-प्रदेश के विभाग को उत्पन्न नहीं करता; क्योंकि इसमें कोई सहायक नहीं है। यदि सहायक से रहित (असद्वाय) विभाग को ही आकाश-प्रदेश के विभाग का जनक मान लें, तो कमं का जो लक्षण बाचायं ने किया है, उसकी विभाग में अतिव्याप्ति हो जायगी; क्योंकि संयोग और विभाग का जो असहाय कारण है, वही कर्म का लक्षण है, ऐसा बाचार्य ने स्वयं कर्म का छक्षण किया है और यहाँ विभाग का असहाय कारण-विभाग भी हो जाता है। इसलिए, अतिव्याप्ति दोष कर्म-लक्षण के विभाग में हो जाता है। इससे सिद्ध होता है कि सहायवान् जो विभागजनक विभाग है, वही अपने उत्तर-क्षण में आकाश-प्रदेश का विभाग उत्पन्न करता है, असहाय नहीं है। यहाँ असहाय उसी को कहते हैं, जो अपने उत्तर-क्षण में उत्पन्न भावान्तर की अपेक्षान करे।

अब यहाँ शिक्षा होती है कि जो विभाग जिस विभाग का उत्पादक है, उसमें
सहायक कीन है ? इसका उत्तर यह है कि प्रथम क्षण में अग्नि के संयोग से परमाणु में
कमं उत्पन्न होता है और द्वितीय क्षण में दूसरे परमाणु के साथ विभाग उत्पन्न
होता है और तृतीय क्षण में द्वयणुक का आरम्भक जो संयोग है, उसका नाश होता है।
चतुर्थ क्षण में द्वयणुक का नाश होता है। द्वयणुक के नाश पर्यन्त यही कम रहता है।
अब यहाँ यह विचारणीय है कि द्वितीय क्षण में उत्पन्न जो विभाग है, बहु तृतीय क्षण के
आरम्भक संयोग का नाशक क्षण है, उसकी सहायता से आकाश-प्रदेश विभाग को
उत्पन्न करता है, जब यह माना जाय, तब तो वह विभागज-विभाग चतुर्थ काण में
उत्पन्न होता है, यह मानना होगा और यदि चतुर्थ द्वयणुक-नाश के उत्तर क्षण में,
आकाश-प्रदेश का विभाग होता है, यह माना जाय, तो द्वयणुक-नाश के उत्तर क्षण में,

अर्थात् द्वयणुक के स्याम रूप के नाश के क्षण में आकाश-प्रदेश का विभाग उत्पन्न होता है, यह मानना होगा। इस प्रकार ये दो पक्ष सिद्ध होते हैं।

यहाँ एक मिद्धान्त यह है कि आरम्भक संयोग का नाश-विशिष्ट जो क्षण है, और द्वयणुक का नाश-विशिष्ट जो क्षण है, वे दोनों क्षण उक्त विशिष्ट रूप से ही विभाग की सहायता करते हैं। दूसरे दार्थनिकों का सिद्धान्त यह है कि विशिष्ट भी उक्त क्षण में अपने एकमात्र स्वतन्त्र रूप से ही सहायता करते हैं। इस प्रकार, विशिष्ट अथवा केवल आरम्भक संयोग का नाशक जो क्षण है, यदि उसकी विभाग का सहायक मानें, तो पहले इयणुक के नाश से छेकर रूपान्तर-युक्त इयणुक की उत्पत्ति-पर्यन्त जो नव काण दिखाये गये हैं, वहाँ दस क्षण मानना होगा। कारण यह है कि तृतीय और चतुर्थ क्षण के बीच में एक अधिक क्षण का स्वीकार करना आवश्यक हो जाता है। इसी प्रकार विज्ञिष्ट अथवा केवल द्वयणुक के नाश के क्षण को विभाग का सहायक माने, अर्थात् द्वितीय क्षण मार्ने, तो ग्यारह क्षण मानना होगा; क्योंकि उसी तृतीय और चतुर्य क्षण के बीच में दो क्षण और भी मानना आवश्यक हो जाता है। जैसे-पूर्व में हक्त जो नव क्षण हैं, उनमें चतुर्थ में पुनः द्रव्य का आरम्भक कर्म उत्पन्न होता है, यह पहले ही कहा जा चुका है। यहाँ ऐसा समझना चाहिए कि चतुर्थ क्षण में जो पुनः द्रव्यारम्भक कर्म की उत्पत्ति होती है, वह विभागजनक जो कर्म है, उसके नाश के बाद ही हो सकती है। विभागजनक कर्म के विद्यमान रहने पर भी आरम्भक कर्म का होना असम्भव ही है। कारण यह है कि विभाग और आरम्भ दो परस्पर-विरोधी होने के कारण एक काल में असम्भावित हैं।

दो पक्ष, जिनके विषय में पहले कहा जा चुका है, उनमें प्रथम पक्ष में विभागज-विभाग प्रथम, अर्थात् द्वयणुक नाश-क्षण में उत्पन्न होता है। इसके बाद पूर्व संयोग का, द्वितीय, अर्थात् स्थामरूप के नाश-क्षण में, नाश होता है। उत्तर देश के साथ संयोग की उत्पत्ति तृतीय, अर्थात् रक्तता की उत्पत्ति के क्षण में होती है। यहाँ उत्तर-देश के साथ संयोग की उत्पत्ति पर्यन्त विभागजनक कर्म को अवश्य मानना होगा। क्योंकि, कर्मरहित वस्तु का उत्तर देश के साथ संयोग होना असम्भव ही है; इसिलए विभागजनक कर्म का नाश चतुर्थ क्षण में और आरम्भक कर्म की उत्पत्ति पञ्चम क्षण में भाननी होगी।

द्वितीय पक्ष में द्वितीय क्षण के विभागज-विभाग की उत्पत्ति होगी और तृतीय, अर्थात् रक्तता की उत्पत्ति के क्षण में पूर्व-संयोग का नाश होगा। चतुर्थ क्षण में उत्तर संयोग की उत्पत्ति होगी। पञ्चम क्षण में विभागजनक कर्म का नाश होगा। इसके बाद षठ क्षण में आरम्भक कर्म की उत्पत्ति माननी होगी।

इस प्रकार विभागज-विभाग के अङ्गीकार करने में कारणभूत विभाग और कार्यभूत विभाग में पौर्वापर्य के भेद होने पर वह लक्षित नहीं होता। कारण यह है कि क्षणात्मक काल अत्यन्त सूक्ष्मतर है, इसलिए ज्ञान का साधन किसी इन्द्रिय का विषय नहीं होता । अर्थात्, क्षणात्मक काल के अत्यन्त सूक्ष्मतर होने से पौर्वापर्य का भेद

कोक में प्रतीत नहीं होता।

इस प्रकार कारणमात्र विभागजन्य विभाग का निर्देश संक्षेप में किया गया। अब कारणाकारण-विभागजन्य विभाग का निर्देश संक्षेप में किया जाता है। यहाँ यह भी समझना चाहिए कि कारणमात्र-विभागज-विभाग इसलिए कहा जाता है कि केवल कारण-भात्र के ही विभाग से विभाग उत्पन्न होता है। जैसे द्वयणुक का परमाणुद्धय (दोनों परमाणु) कारण दोता है। इनमें कोई परमाणु अकारण नहीं होता है, इसलिए इन परमाणुओं के विभाग से जो थिभाग उत्पन्न होगा, वह कारण-मात्र विभागजन्य कहा जायगा।

कारणाकारण-विभाग-जन्य-विभाग इसलिए वहा जाता है कि कारण और अकारण दोनों के विभाग से यह विभाग उत्पन्न होता है। जैसे—हाथ में उत्पन्न जो कर्म है, वह जिस प्रकार अपने अवयवान्तरों से विभाग छत्पन्न करता है, उसी प्रकार आकाश देश से भी विभाग पैदा करता है। यहाँ हाथ धरीर का अवयव होने का कारण होता है। आकाश शरीर का कारण नहीं होता, इसलिए आकाश अकारण ही है। इस कारण (हाथ) और अकारण (आकाश) के विमाग से जो शरीर और बाकाश का विभाग होता है, वह कारणाकारण-विभाग से जन्य विभाग होता है। व्योंकि, हाथ कारण और आकाश अकारण-इन दोनों कारण-अकारण के अनुकूल ही विभाग होता है। जैसे-इाच दिवण से उत्तर की ओर चलता है, उस समय दक्षिण आकाश-प्रदेश से ही हस्ताकाश का विभाग करता है और उस विभाग से उत्पन्न शरीराकाश का विभाग भी उसी प्रकार होता है। अब यहाँ यह विचार होता है कि शरीराकाश का जो विभाग है, वह शरीरगत कर्म-जन्य है अथवा हस्ताकाश के विमाग से जन्य। शरीरगत कर्म-जन्य तो कह नहीं सकते; क्योंकि उस काल में शरीरगत कोई कर्म नहीं है। केवल हस्तगत कर्म होने से कर्म का आश्रय हस्त ही कहा जायगा, इसलिए शरीर निष्त्रिय है । अवयवी की किया से अवयव भी कियाश्रय कहा जा सकता है, परन्तु अवयव की किया से अवयवी किया का आश्रय नहीं हो सकता। यहाँ हस्तमात्र अवयव के प्रचलन होने से शरीर का प्रचलन नहीं फहा जा सकता। इसलिए, कारणाकारण के विभाग से ही घरीराकाश का विभाग मानना ही होगा। यदि कहें कि हस्त में रहनेवाकी जो किया है, उसीसे शरीराकाश का भी विभाग हो जायगा। तात्पर्य यह कि जिस प्रकार हस्तगत क्रिया से हस्त और बाकाश का विभाग होता है, उसी प्रकार हस्तगत किया से ही शरीराकाश का भी विभाग हो सबता है, तो यह भी ठीक बात नहीं है। कारण यह है कि किया अपने आश्रय में ही अपना कार्य उत्पन्न कर सकती है, अनाश्रय में नहीं। प्रकृत में कर्म हस्त में रहनेवाला है, शरीर मे नहीं; इसलिए हस्ताकाश के विभाग के उत्पादक होने पर भी शरीराकाश के विभाग का उत्पादक नहीं हो सकता। तात्पर्य यह कि हस्तगत कर्म व्यधिकरण होने के कारण शरीर और आकाश के विभाग का जनक नहीं ही सकता। इसिंछए, हस्ताकाश के विभाग से ही शरीराकाश का विभाग मानना होगा। यही कारणा कारण-विभागज-विभाग कहा जाता है।

### अन्धकार-विचार

अब 'अन्धकार' के विषय में विचार किया जाता है-यहाँ वेदान्तियों और मीमांसकों का मत है कि स्वाभाविक नीलरूप से विशिष्ट अन्छकार भी द्रव्य है। इस में श्रीधराचार्य का कहना है कि अन्धकार यद्याप द्रव्य है, परन्तु उसमें नीलकृत जो भासित होता है, वह आरोपित है, वास्तविक नहीं। जैसे-बाकाश-मण्डल या जल में नील रूप का मान आरोपित होता है, उसी प्रकार, तम ( अन्धकार ) में भी नील रूप आरोपित है। मीमांसकों में प्रभाकर के अनुयायियों का कहना है कि आलीक-ज्ञान का अभाव-स्वरूप ही तम है, कोई वस्तु नहीं। नैयायिकों और वैशेषिकों का मत है कि आलोक के अभाव का ही नाम तम है, दूसरा नहीं। यह मीमांसकों और येदान्तियों का जो द्रव्य-पक्ष है, वह तो ठीक नहीं; क्योंकि अन्धकार को यदि द्रव्य मानते हैं, तो यह शाङ्का होती है कि उक्त नब द्रव्य में ही इसका अन्तर्भाव है, अथवा यह दशम द्रध्य है ? तव द्रव्यों में तो इसका अन्तर्भाव कह नहीं सकते; वयोंकि जिस द्रव्य में अन्तर्भाव मानेंगे, उस द्रव्य के जितने गुण हैं, उन सबको तम में मानना होगा, जो तम में उपलब्ध नहीं होते। जैसे यदि पृथिवी में अन्धकार का अन्तर्भाव मानें, तो पृथिवी के जो गन्ध, स्पर्श आदि चौदह गुण हैं, इन सबकी अन्धकार मानना होगा। पृथिवी आदि के जो गुण हैं, उनको आगे दिखाया बायगा। इसी प्रकार तेज में अन्तर्भाव मानने से तेज के जो उष्ण-स्पर्शादि गुण हैं, उनको तम में मानना होगा। परन्तु, पृथिवी आदि के गन्ध आदि जो गुण हैं, उनकी उपलब्धि अन्धकार में नहीं होती इसलिए किसी में भी अन्तर्भाव नहीं कह सकते। यदि दितीय पक्ष, अर्थात् दशम द्रव्य मानें, वह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि अन्धकार निगुंण होने के कारण द्रव्य ही नहीं हो सकता, तो दशम द्रव्य मानाना अनुचित ही है। तात्पर्य यह है कि इन्य का लक्षण गुणाश्रयत्व है, अर्थात् जो गुण का आश्रय हो, वही द्रन्य है। अन्धकार में रूप, रस आदि गुणों में किसी गुण का भी सद्भाव नहीं है, इसलिए जब द्रव्य का रुक्षण ही अन्धकार में नहीं घटता, तो पुनः उसका दशमद्रव्यत्व किस प्रकार सिद्ध हो सकता। यदि यह कहें कि नील रूप गूण के आश्रय होने से तम भी द्रव्य कहा जायगा। इससे तम का दशमद्रव्यत्व उपपन्न हो जाता है, यह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि नील रूप रस, गन्ध आदि से व्याप्त रहता है, अर्थात् जहाँ-जहाँ नील रूप है, वहाँ-वहाँ गन्ध, रस आदि की उपजिध्य अवश्य रहती है। जैसे-नीलकमल, प्रियञ्च-कलिका आदि में नील रूप के साथ-साथ गन्धादि गुण अवस्य रहते हैं। इसलिए, नील रूप के ज्यापक गन्धादि गुण होते हैं जार ज्यापक के अभाव में ज्याप्य कभी नहीं रह सकता। इसलिए, अन्धकार में व्यापकीभूत गन्धादि गुणों के न रहने से व्याप्य नील रूप का अभाव सुतरां सिद्ध हो जाता है, इसलिए अन्धकार में नील रूप के अभाव का निश्चय होता है। अब यहाँ यह भी आशङ्का होती है कि 'नीलं तमः चलति'; अर्थात् नीला अन्यकार चलता है। यहाँ नील तम में गमन-क्रिया की जो प्रतीति होती है, उसकी क्या गति होगी ? इसका उत्तर यह है कि जिस प्रकार श्रन्य नम में

ज्ञममूलक नील रूप की प्रतीति होती है, उसी प्रकार अन्धकार में भी नील रूप और चलन किया की प्रतीति अम के कारण ही है, बास्तविक नहीं।

इस प्रकार, अन्वकार जब दशम द्रव्य सिद्ध नहीं हुआ, तो उसमें नील रूप बारोपित है। यह जो श्रीधराचार्य का कहना है, वह भी नहीं बनता। क्योंकि, विधिष्ठान के निष्यम के विना आरोप होना वसम्भव है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार वाह्न के देखने पर ही उसमें पाण्ड्रोग आदि दोव से ही पीतत्व आदि की प्रतीति होती है, अन्यथा नहीं। एक बात और भी है कि सहकारी जो बाह्याकोक है, सससे रहित बक्ष-कप के आरोप में समर्थ नहीं होता है, अर्थात् महकारी बाह्यालोक से दुक्त जो चक्षु है, बही रूप के बारोप में समर्थ होता है और 'इदं तमः' (यह तम है), इस प्रकार का जो ज्ञान है, वह चलुरिन्द्रिय से अजन्य है, ऐसी बात नहीं है। किन्तु, अन्धकार का ज्ञान चक्षारिन्द्रिय का जन्य ही है। क्योंकि, अन्धकार के ज्ञान में चक्षुरिन्द्रिय की अपेक्षा जो देखी जाती है, वह अन्यथा अनुपपम ही है। अर्थात्, वह अपेक्षा नहीं हो सकती। इस प्रकार, अन्वकार यदि चालुष प्रत्यक्ष का विषय है, यह सिद्ध हो गया, तो प्रभाकर के एकदेशियों का जो यह कहना है कि 'आलोक शान का अभाव-स्वरूप ही तम है', यह भी नहीं बनता। कारण यह है कि अभाव का जो प्रतियोगी है, उसका प्रत्यक्ष जिस इन्द्रिय से होता है, उसी इन्द्रिय से उस अभाव का भी प्रत्यक्ष होता है। 'येनेन्द्रियेण यद गृह्यते तेनेन्द्रियेण तदभावोऽपि', यह तियम सर्वसम्मत है। जिस प्वार्थ का बभाव होता है, वह पदार्थ उस बभाव का प्रतियोगी कहा जाता है। जैसे, घट के अभाव का प्रतियोगी घट होता है और जिस इन्द्रिय से घट का ज्ञान होता है, उसी इन्द्रिय से घट के अभाव का भी ग्रहण होता है। इस स्थिति में अधन्कर को यदि आलोक-ज्ञान का अभाव-स्वरूप मानते हैं, तो यहाँ अभाव का प्रतियोगी जो ज्ञान है, उसके मानस-प्रत्यक्ष होने के कारण अन्धकार भी मानस-प्रत्यक्ष का विषय होने लगेगा, जो सर्वया अनुभव-विरुद्ध है। इसलिए, अलोक-जान का अभाव-स्वरूप ही तम है, यह वैशेषिकों का सिद्धान्त है।

अब यहाँ आशक्ता होती है कि जितने अभाव हैं, उनका बोध 'नट्न्' शब्द के द्वारा ही किया जाता है और यहाँ तम, अन्धकार इत्यादि विधि-प्रस्थय के वेद्य हैं, इसिलए अन्धकार अभाव-स्वरूप नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि जिसका ज्ञान नट्ट् के द्वारा होता है, वही अभाव है और जिसका ज्ञान नट्ट् के द्वारा नहीं होता, वह भाव ही है, अभाव नहीं। इसिलए, तम आदि शब्द से बोधित होने से अन्धकार भाव ही है, यहाँ इस प्रकार का अनुमान किया जाता है। जैसे—विवादास्पद अन्धकार (पक्ष) भावरूप है (साध्य); नट्ट् से अनुल्लिखित बुद्धि के विषय होने से (हेतु), जो-जो नट्ट् से अनुल्लिखित बुद्धि के विषय होने से (हेतु), जो-जो नट्ट् से अनुल्लिखित बुद्धि के विषय होते हैं, (ब्याप्ति), जैसे—घट-पट आदि (दृष्टान्त); अर्थात्, जिस प्रकार घट-पट आदि पदार्थों के अभाव की प्रतीति निषेध-मुख से होती है, विधि-मुख से नहीं, जैसे—'घट नहीं हैं' इत्यादि। इस प्रकार घट-पट आदि पदार्थों की प्रतीति निषेध-मुख से नहीं होती; किन्तु 'घट हैं', 'पट हैं' इत्यादि की विधि-मुख से ही प्रवीति

होता है। इसी प्रकार अन्धकार है, इस प्रकार विधि-मुख से ही अन्धकार की प्रतीति होने के कारण अन्धकार भाव ही है, अभाव नहीं; यह सिख हो जाता है।

इसके उत्तर में यह कहा जाता है कि विधि-प्रत्यय वेद्य होने से अथवा 'नञा,' से अनुिक्त बुद्धि का विषय होने से यह जो हेतु दिया गया, वह न्यभिचरित है। जैसे—प्रलय, विनाश, अवसान इत्यादि अभावार्थक सब्द भी विधि-प्रत्यय-वेद्य असवा 'नञा,' से अनुिक्त खित बुद्धि के विषय होने से भावार्थक हो जाते हैं। यहाँ प्रलय शब्द से सृष्टि का अभाव, विनाश शब्द से क्वंस और अवसान शब्द से समाप्ति अयवा वर्ण का अभाव ही प्रतीत होता है और ये विधि-प्रत्यय-वेद्य हैं तथा 'नञा,' से अनुिक्त खित बुद्धि के विषय भी हैं। इसिल्ए यह हेतु व्यभिचरित होने से अन्धकार के भावत्व का साधक नहीं हो सकता। इसिल्ए, यह सिद्ध होता है कि अन्धकार का भाव-स्वरूप ही है। यदि यह कहें कि अन्धकार अभाव-रूप है, तो उसमें भावधमं का आरोप कैसे होगा? अर्थात्, भाव जो नीलपुष्पादि हैं, उनके जो नील आदि धमं हैं, उनका आरोप अभाव-स्वरूप अन्धकार में नहीं हो सकता। यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि दुःख के अभाव में मुख की प्रतीति और संयोगाभाव में भी विभाग का अभिमान देखा जाता है। जैसे, भार के भीतर जाने पर 'में सुखी हो गया', इस प्रकार की प्रतीति सर्वानुभवसिद्ध है।

अब यहाँ एक काङ्का और होती है। जिस प्रकार, रूपवान घट के अभाव का जान आलोक-सहकृत चक्षरिन्द्रिय से ही होता है, उसी प्रकार रूपवान आलोक के अभाव का भी ज्ञान आलोक-सहकृत चक्षु से ही होना चाहिए, और ऐसा नहीं होता। किन्त, अन्धकार के ज्ञान में आलोकनिरपेक्ष चक्षु ही कारण होता है, इसलिए मालोकाभाव-स्वरूप अन्धकार नहीं हो सकता। यह भी ठीक नहीं हैं; क्योंकि जिसके ज्ञान में चन्नु जिसकी अपेक्षा रखता हो, उसी के अभाव के ज्ञान में उसकी अपेक्षा होती है। जैसे-घट के ज्ञान में चक्षु की आलोक की अपेक्षा है, इसलिए घट के अभाव-ज्ञान में भी आलोक की अपेक्षा आवश्यक है। प्रकृत में आलोक के ज्ञान में आलोकान्तर की आवश्यकता नहीं रहती, इसलिए आलोक के अभावरूप अन्धकार के ज्ञान' में भी अलोक की अपेक्षा नहीं होती। यदि यह कहें कि अन्धकार के ज्ञान में अधिकरण का ज्ञान होना आवश्यक है, वह भी ठीक नहीं है। क्योंकि, अभाव के ज्ञान में अधिकरण-ज्ञान की आवश्यकता नहीं रहती। अन्यथा, 'कोलाहल बन्द हो गया', यहाँ शब्द-नाश का जो प्रत्यक्ष होता है, वह नहीं हो सकता । क्योंकि, शब्द-नाश का आश्रय (अधिकरण) जो आकाश है, उसका प्रत्यक्ष नहीं होता। इस प्रकार, अन्धकार के आलोकाभाव को रूपसिद्ध हो जाने से अन्धकार को द्रव्यरूप मानते थे, वे परास्त हो जाते हैं। इसी अभिप्राय से महर्षि कणाद ने यह सूत्र बनाया है - 'द्रव्यगुणकर्मनिष्पत्तिवैधर्म्यादभावस्तमः'। यहाँ निष्पत्ति का अर्थ उत्पत्ति है और वैधम्यं का अर्थ वैलक्षण्य है। अर्थात, द्रव्य-गुण-कर्म की उत्पत्ति की विरुक्षणता से अभाव-रूप ही तम है। तात्पर्य यह है कि तम उत्पत्ति-विनाशशाली होने से अनित्य है, इसलिए नित्य जो सामान्यविश्वेष समवाय है, उसमें उसका अन्तर्भाव नहीं होता और न उत्पत्तिमान् द्रव्य-गुण-कर्म में ही; क्योंकि द्रव्य-गुण-कर्म की अपेका इसकी उत्पत्ति विलक्षण है। जितने जन्य (उत्पन्न करनेवाले ) द्रव्य हैं, वे अवयव से आरब्ध होते हैं, जैसे—घट आदि।

तम की उत्पत्ति अवयव से आरब्ध नहीं है। आलोक के अवसरण में सहसा तम का अनुभव होने लगता है। तात्पर्य यह है कि गुण-कर्म की उत्पत्ति द्रव्य के आश्रय से होती है और तम की उत्पत्ति में यह बात नहीं है। इसी उत्पत्ति की विलक्षणता से तम अभाव-रूप है, यह सिद्ध होता है और यही प्रकार का तात्पर्य भी है। अभाव-विचार

इसके बाद सप्तम अभाव पदार्थ का विवेचन किया जाता है। अभाव को प्रतीति निषेध-मुख प्रमाण से होती है। जैसे—-'घट नहीं है, पट नहीं है' इत्यादि। समवाय-सम्बन्ध से रहित और समवाय से भिन्न जो पदार्थ है, वही अभाव का लक्षण है।

समवाय-सम्बन्ध-रहित, यह विशेषण देने से द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष में अभाव का लक्षण नहीं जाता है। क्योंकि, उक्त द्रव्यादि समवाय सम्बन्धवान् ही है। जैसे, द्रव्य का द्रव्य में रहनेवाले गुणों और क्रियाओं के साथ समवाय-सम्बन्ध है और अनित्य द्रव्यों का स्वाध्यभूत अवयवों के साथ समवाय है और गुण-कर्म का स्वाध्यभूत द्रव्य के साथ और आश्रित सामान्य के साथ समवाय-सम्बन्ध है। सामान्य का स्वाध्यभूत द्रव्य, गुण और कर्म के साथ समवाय-सम्बन्ध है और विशेष का आश्रयभूत नित्य द्रव्य के साथ समवाय-सम्बन्ध है। इस प्रकार, द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य और विशेष इन पाँचों में समवाय-सम्बन्ध से रहित न होने के कारण अभाव-लक्षण की अतिव्याप्ति नहीं होती। यद्यपि समवाय समवाय-सम्बन्ध से रहित है; क्योंकि अनवस्था के भय से समवाय में समवाय का अंगीकार नहीं किया जाता, इसलिए समवाय-सम्बन्ध से रहित होने के कारण समवाय में अभाव-लक्षण की अतिव्याप्ति होने हे। तथापि, समवाय-भिन्न इस विशेषण से उसकी व्यावृत्ति हो जाती है।

संक्षेप में अभाव दो प्रकार का होता है। पहला संसर्गाभाव, दूसरा अन्योन्याभाव। अन्योन्याभाव एक ही प्रकार का है। इसलिए, इसका विभाग नहीं हो सकता। संसर्गाभाव तीन प्रकार का होता है—प्रागमाव, प्रव्वंसाभाव और अत्यत्ताभाव। इन तीनों में संसर्ग (राम्बन्ध) का ही अभाव होता है, इसलिए उसका नामकरण संसर्गाभाव किया गया। संसर्ग-प्रतियोगी जो निषेध है, वह संसर्गाभाव है। जैसे—घटोत्पत्ति के पहले यहाँ घट नहीं है। इस प्रकार, प्रागमाव का व्यवहार किया जाता है। यहाँ मृत्पिण्ड में घट के सम्बन्ध का निषेध किया जाता है। इसी प्रकार, घट के नाश के बाद यहाँ घट नहीं है, ऐसा प्रव्वंसाभाव का व्यवहार किया जाता है। यहाँ घड़ के दुकड़ों में घट के सम्बन्ध का निषेध प्रतीत होता है। इसी प्रकार, भूतल में घट नहीं है, इस अत्यन्ताभाव-स्थल में भी भूतल में घट के सम्बन्ध का ही

निषेश्व फिया गया है। संसर्गाभाव में प्रागमाव और प्रध्वंसामाव अनिस्व हैं;
क्यों कि प्रागमाव अनावि होने पर भी सान्त है और प्रध्वंसामान अनन्त होने पर भी
उत्पत्तिमान् है। केवल अत्यन्ताभाव और अन्योन्याभाव नित्य हैं। इससे प्रागमाव का
लक्षण यह होता है कि अत्यन्त अनावि होता हुआ भी जो अनित्य हो, वह प्रागभाव है
और उत्पत्तिमान् होते हुए भी जो अविनाशी हो, वह प्रध्वंसामाव है। कोई भी
भाव-पदार्थ अनावि होता हुआ अनित्य और उत्पत्तिमान् होता हुआ भी निश्य
नहीं है। इसलिए, अतिक्याप्ति न होने के कारण लक्षण में अभाव-पद की
अवद्यकता नहीं है।

प्रतियोगी है आश्रय जिसका, ऐसा जो अभाव है, वह अत्यन्ताभाव है। प्रागभाव और प्रव्यंसामाव का प्रतियोगी आश्रय नहीं होती; क्योंकि घटोत्पत्ति के पहले या घट-नाश के बाद प्रतियोगी घट की सत्ता नहीं है और घटाभाव भी है। इसलिए, यह सिद्ध हो जाता है कि यहाँ प्रागभाव प्रध्वंसाभाव का आश्रय-प्रतियोगी नहीं होता। बन्योन्याभाव भी आश्रय-प्रतियोगो नहीं होता; नयोंकि घट में घट का भेद नहीं रहता। लेकिन, अत्यन्ताभाव का प्रतियोगी आश्रय होता है। जैसे भूतल में घट णा अभाव है, बैसे घट में भी घट का अभाव है, यह कह सकते हैं; क्योंकि इस में स्व नहीं रहता। अत्यन्ताभाव और अन्योन्याभाव में एक यह भी विखक्षणता है कि बत्यन्ताभाव की प्रतीति प्रतियोगी के समानाधिकरण में नहीं होती। भूतल में घट रहने पर उस समय उस विद्यमान घटात्यन्ताभाव की प्रतीति नहीं होती बौर अन्योग्याभाव की प्रतीति प्रतियोगी के समानाधिकरण में होती है। जैसे, घटवान् म्तल में घट के भेद की प्रतीति देखी जाती है। अत्यन्ताभाव के लक्षण में बचाव पद का जो निवेश किया जाता है, उसका तात्पर्य है कि प्रतियोगी है आश्रय जिसका, वह अध्यन्ताभाव है। यदि इतना ही अत्यन्ताभाव का लक्षण करें, तो बाकाश के सद्श्य आकाश के आश्रित सूर्य का प्रकाश भी व्यापक है। यहाँ सदृश्य का अनुपयोगी जो सूर्य-प्रकाश है, वह प्रतियोगीभूत अकाश के आश्रित ही है, इसलिए यहाँ अतिक्याप्ति हो जाती है। इसके कारण के लिए यहाँ अभाव पद भी दिया गया है, जिससे अतिव्याप्ति न हो।

अन्योन्याभाव का लक्षण यह है कि अत्यन्ताभाव से भिष्न जो निश्य जमाब है, वह अन्योन्याभाव है। अत्यन्तोभाव से भिन्न निश्य परमाणु आदि अतिष्याप्ति के कारण के छिए यहाँ भी अभाव पद दिया गया । यहाँ यह भी आशक्का होती है कि यदि अन्योन्याभाव को ही अत्यन्ताभाव मान लें, तो क्या आपत्ति है।

इसका उत्तर यही है कि दोनों में भेद (विलक्षणता) का ज्ञान न रहने से ही यह जाशका होती है। अन्योन्याभाव में तादात्म्य, अर्थात् स्वाख्य का निषेध होता है। जैसे—'घट-पट स्वख्प नहीं है', इस अभिश्राय से 'घट, पट नहीं है'—ऐसा कहा जाता है। यह अन्योन्याभान का उदाहरण है। और अत्यन्ताभाव में सम्बन्ध का निषेध किया जाता है जैसे—वासु में रूप नहीं है। यहाँ दासु में रूप के सम्बन्ध का ही निषेध किया जाता है। इसिछए, अन्योन्योभाव से विलक्षण अत्यन्ताभाव सिद्ध होता है।

अब यहाँ एक आश द्धा और होती है कि यदि यह अमाव पुरुषायं का उपयोगी नहीं है, तो इसके बिवेचन की क्या आवश्यकता है ? तात्पयं यह है कि यदि छह पदार्थों के ज्ञान से ही मुक्ति होती है, तो पुनः अभाव का विवेचन क्यों किया ?

इसका उत्तर यह है कि पुरुषायं के उपयोगी न होने पर भी अभाव पुरुषायं-स्वरूप ही है; क्योंकि मुक्ति ही परम पुरुषायं है और मुक्ति का स्वरूप है— दुःस का अत्यन्तोच्छेद और अत्यन्तोच्छेद अभाव-रूप ही है। इसलिए, अभाव को परम पुरुषायं मुक्ति-स्वरूप होने के कारण इसका विवेचन मुक्त होता है; क्योंकि यह अभाव स्वयं परम पुरुषायं-स्वरूप है।

अन्धकार के विवेचन के समय गुण का आश्रय न होने के कारण तम का किसी में अन्तर्भाव नहीं होता, ऐसा कहा गया है। यहाँ जिज्ञासा होती है कि किन-किन द्रव्यों में कौन-कौन गुण रहते हैं ? इसके उत्तर में विश्वनायभट्ट ने अपनी कारिकावली में लिखा है—

'स्पर्शादयोऽष्टी वेगास्यः संस्कारो मस्तो गुणाः । स्पर्शाद्यब्दी इपवेगी इवत्वं तंजसो गणाः॥ स्पर्शादयोऽष्टी वेगश्व गुरुत्वञ्च द्रवत्वकम । रूपं रसस्तथा स्नेहो वारिण्येते चसर्वश ।। स्तेहहीना गन्धयताः क्षितात्रेते चत दंश बुद्ध्यादिषद्कं संख्यादिपञ्चकं भावना तथा । धर्माधर्मा ' गुणवेते आत्मन्स्त चतर्दश ॥ संख्यादिपञ्चकं कालदिशोः शब्दश्च ते च से।। संख्यादयः पञ्च बृद्धिरिच्छा यत्नोऽपि चेश्वरे। परापरत्वे संख्याद्याः पञ्च वेगक्च मानसे ॥

# द्रव्यों का गुणबोधक चक्र

|          | स्या      | वरिमाज  | वन्दव      | गेग      | भाग   | राव     | परत्व  |         |          |         |         |       |       |        |
|----------|-----------|---------|------------|----------|-------|---------|--------|---------|----------|---------|---------|-------|-------|--------|
| ii ii    | Œ.        | £       | 5"         | Ħ.       | (lo   | ь       | क्र    |         |          |         |         |       |       |        |
| कूरव र   | संस्या    | वरिसाण  | पृथत्वेव   | संयोग    | विमाग | ा<br>जि | See!   | यरन     |          |         |         |       |       |        |
| जीवाहम । | क ,<br>जि | सिख     | is ion     | इच्छा    | hs hs | गरन     | संस्या | परिमाण  | पू यक्तव | संयोग   | विभाग   | भावना | वम्   | ब्रह्म |
| e,       | संस्या    | परिमाण  | वृष्णिकत्व | संयोग    | विभाग |         |        |         |          |         |         |       |       |        |
| काल      | संख्या    | विस्माण | पृथ्वतत्व  | संयोग    | विभाग |         |        |         |          |         |         |       |       |        |
| बाकाश    | मंख्या    | वरिमाण  | पृथक्तव    | संयोग    | विभाग | शब्द    |        |         |          |         |         |       |       |        |
| म        | स्पर्ध    | संस्या  | वरिसाण     | पृथवहत्व | संयोग | विभाग   | परत्व  | अपरत्व  | वेग      |         |         |       |       |        |
| व        | स्पर्ध    | संस्या  | परिमाण     | त्यक्रव  | संयोग | विभाग   | परत्व  | अपरत्व  | E        | he      | प्रवत्व |       |       |        |
| E B      | स्यवं     | संख्या  | वरिमाण     | . प्थक्त | संयोग | विभाग   | परत्व  | अपरत्व  | बेग      | गुरुत्व | द्रवर्  | bid.  | CH CH | He se  |
| विवी     | पर्का,    | ल्या    | िरमाण      | श्रकत्व  | विग   | वभाग    | रात्व  | प्रदर्व | E        | करव     | वत्व    | E     | E .   | 1      |

अन्त में ऊपर हम जो कुछ लिख गये हैं, उसे संक्षप में यों समझा खाय कि कणाद ने अपने वैशेषिक-सूत्र को दस अध्यायों में लिखा है। प्रत्येक अध्याय के दो-दो आह्निक हैं। अध्यायों और आह्निकों का प्रतिपाद्य विषय इस प्रकार है—-

| अध्याय १  | one on gar or or     | पदार्थ-कथन                                 |
|-----------|----------------------|--------------------------------------------|
|           | आह्निक १             | सामान्य ( = जाति) वान्                     |
| MEMIN D   | वाह्निक २            | सामान्य, विशेष                             |
| अध्याय २  | आह्तिक १             | पृथिया आदि भूत                             |
| Lag I     | आह्निक २             | दिशा, काल                                  |
| अघ्याय ३  | आह्निक १             | आत्मा, मन<br>आत्मा                         |
| बच्याय ४  | आह्तिक २             | मन<br>शरीर आदि                             |
| 010414    | आह्निक १             | कार्य, कारण, भाव आदि                       |
| बाह्याय ५ | आह्निक २             | गरीर (पार्थिव, जलीयनिस्य)<br>कर्म          |
| dodla 4   | आह्निक १             | शारीरिक कर्म                               |
| अध्याय ६  | आह्निक २             | मानसिक कर्म<br>धर्म                        |
|           | आह्निक १             | दान आदि धर्मों की विवेचना                  |
| अध्याय ७  | आह्निक २             | धर्मानुष्ठान<br>गुण, समवाय                 |
| 4,4,4     | आह्निक १             | निरपेक्ष गुण                               |
|           | आह्निक २             | सापेक्ष गुण<br>प्रत्यक्ष-प्रमाण            |
| बच्याय .  | आह्तिक १             | कल्पना-सहित प्रत्यक्ष                      |
|           | आह्निक २             | कल्पना-रहित प्रत्यक्ष                      |
| बच्चाय ९  | बाह्मिक १            | अभाव, हेतु<br>नभाव                         |
|           | आह्निक २             | हेतु .                                     |
| वच्याय १० | we-                  | अनुमान के भेद                              |
|           | आह्तिक १<br>आह्तिक २ | अनुमान के भेद<br>अनुमान के भेद             |
| गराचि कण  |                      | कर्म, प्रत्यक्ष, अनुमान-बैसी सांसारिक क्रम |

यद्यपि कणाद ने द्रव्य, गुण, कमं, प्रत्यक्ष, अनुमान-जैसी सांसारिक बस्तुओं पर ही एक बुद्धिवादी की दृष्टि से विवेचना की है, तथापि उस विवेचना का मुक्य कथ्य है—धमं के प्रति की गई शङ्काओं को युक्तियों के द्वारा दूर कर फिर से धमं की धाक को स्थापित करना । इस दार्शनिक प्रयोजन की सिद्धि के लिए दृष्ट हेतु और अदृष्ट कल्पना का वे बाश्यय लेते हैं। अदृष्ट के उदाहरण में चुम्बक और लोहा का उदाहरण सटीक बैठता है। कणाद पूछते हैं—चुम्बक की ओर लोहा क्यों खिचता है?

5.

क्स के शरीर में ऊपर की और पानी कैसे चढ़ता है? आग की रुपट ऊपर की और कैसे उठती है? हवा क्यों अगल-बगल में फैलती है? परमाणुओं में एक दूसरे के साथ संयोग से प्रवृत्ति क्यों होती है? इसी तरह जन्मान्तर—गर्भ में जीव का आना — आदि में हमें अवृष्ट की फल्पना करनी पड़ेगी। इन सबका मूल हेतु यह है कि कणाद धर्म की स्थापना चाहते हैं और इसलिए अदृष्ट पर विश्वास रखने की बात सामने आती है। आहार भी धर्म का अंग है। शुद्ध आहार वह है, जो यज्ञ करने के बाद बचा रहता है। जो आहार ऐसा नहीं है, बह अगुद्ध है। कणाद ने विश्व के तत्त्वों को छह पदार्थों में विभाजित किया है—द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय। वे नव द्रव्य मानते हैं—पृथ्वी, जल्ल, अग्नि, वायु, अक्षाश, काल, दिक्, आत्मा और मन। इनमें आकाश, काल, दिक् और आत्मा सर्वंच्यापी तत्त्व हैं। मन भी अति सूक्ष्म अणु-परिमाणवाला है। गुण सदा किसी द्रव्य में रहता है। जैसे—

|          | द्रव्य<br>पृथिवी | विशेष गुण<br>गन्ध | सामान्य गुण<br>रस, रूप, स्पर्श | )              | ]        |
|----------|------------------|-------------------|--------------------------------|----------------|----------|
| ₹.       | वानना            | गग्व              | (0, 64, 140                    |                | 1        |
|          |                  | 1-                | रस रूप, स्पर्श )               | संयोग विभाग    | संख्या   |
| 2.       | जल               | रस                | तरलता, स्नि•घता                | -परत्व, अपरत्व | - परिमाण |
|          |                  |                   |                                | परत्व, अपरत्व  | षुधक्तव  |
| ₹.       | अगिन             | रूप               | रूप, स्पर्श                    |                |          |
| ٧.       | वायु             | स्पर्श            | स्पर्श                         |                |          |
| ٧.       | <b>आकाश</b>      | शब्द              | शब्द                           | j              | j        |
|          | काल              |                   | 130                            |                |          |
| Ę.<br>9. | दिक्             |                   |                                |                |          |

कणाद ने सिफेँ ११ गुण माने हैं— रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, प्थत्रत्व, संयोग, विभाग, परत्व और अपरत्व।

आत्मा के सम्बन्ध में कणाद का विचार है कि इन्द्रियों और विषयों के सम्पकं से हमें जो ज्ञान होता है, उसका आधार ज्ञान का अधिकरण आत्मा है; क्यों कि इन्द्रियां और विषय दोनों ही जड़ हैं। स्वास-प्रश्वास, निमेश-उन्मेष, सुख-दु:ख, इच्छा-द्रोष, प्रयत्न ये सब-के-सब शरीर के रहते हुए भी जिस एक तत्त्व के अभाव में नहीं होते, बह्बी (तत्त्व) आत्मा है। आत्मा प्रत्यक्ष-सिद्ध है।

प्रत्यंक आत्मा का अलग-अलग मन है। मन प्रत्यक्ष का विषय नहीं है। एक बार एक ही विषय का ज्ञान होने के कारण हम मन का अनुमान कर सकते हैं। उसके नव द्रव्यों में आत्मा परिगणित हुआ है, किन्तु वह इन्द्रियों और मन की सहायता से ज्ञान प्राप्त करनेवाला अनेक जीव-रूप है। फल देनेवाला जो अदृष्ट — सुकृत-दुष्कृत — है, वह शेप वासना का संस्कार है, उसे ईश्वर नहीं कहा जा सकता। सृष्टि के निर्माण के लिए परमाणुओं में गित की आवश्यकता है। कणाद के अनुसार यह परमाणु-गित अदृष्ट के अनुसार होती है। इस प्रकार, कुल मिलाकर कणाद के वैशेषिक-दर्शन को हम अदृष्टवादी दर्शन कहते हैं।

# योग-दर्शन

योग-दर्शन महर्षि पत्रञ्जलि की रचना है। पत्रञ्जलि ने जीव और ईश्वर दोनों तत्त्वों को माना है। इसीलिए, इसे 'सेश्वर सांहय-दर्शन' कहते हैं। इसका एक नाम 'सांहय-प्रवचन' भी है। पत्रञ्जल-प्रणीत होने के कारण इसे 'पात्रञ्जल-दर्शन' भी कहते हैं। पत्रञ्जलि के पूर्व हिरण्यगर्भ, याज्ञवत्स्य आदि बनेक बाचार्य योग-शास्त्र के प्रवक्ता थे। परन्तु, जनसाधारण के लिए पत्रञ्जलि ने उसी योग-शास्त्र को सूत्र-छप में, सरल रीति से समझाया है। इसीलिए, इसे 'पात्रञ्जल-दर्शन' नाम से बिमहित करते हैं।

योग-शास्त्र में चार पाद हैं—समाधि-पाद, साधन-पाद, विभूति-पाद और कैवल्य-पाद। प्रथम पाद में 'अथ योगानुशासनम्' इस सूत्र से पतञ्जलि ने योग-शास्त्रारम्भ की प्रतिज्ञा की है। इसमें 'अथ' शब्द मङ्गलवाचक है। 'अथ' शब्द का दूसरा अयं है—अधिकार, प्रस्ताव या प्रारम्भ। अतः, योगानुशासन का अयं है, साङ्गोपाङ्ग विवेचन। इसके अनन्तर योग की परिभाषा है—'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः'। चित्त की वृत्तियाँ प्रमाण, विपर्यय, विकल्प आदि हैं। इनका निरोध अर्थात् निवर्तन 'योग' शब्द का अर्थ है। समाधि का अर्थ है सम्यक् आधान, अर्थात् चित्त का अपने स्वरूप में अवस्थान। योग-वासिष्ठ में भी समाधि का लक्षण इस प्रकार बताया गया है—

'इमं गुणसमाहारमनात्मत्वेन पश्यतः। सन्तःशीतनता यस्य समाधिरिति कथ्यते॥'

अर्थात्, इस गुण-समूह को आतमा से भिन्न देखते हुए जब अन्तःकरण में शीतला का अनुभव होता है, तब वही समाधि कही जाती है। वह दो प्रकार को हैं—सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात। सम्प्रज्ञात समाधि में संशय और विपर्यय से शून्य ध्येय का आकार अच्छी तरह ज्ञात होता है। इस अवस्था में वृत्ति तो ध्येयाकार रहती है; किन्तु ध्यान और ध्येय में भेद बना रहता है। असम्प्रज्ञात समाधि में ध्येयाकार वृत्ति का भी निरोध हो जाता है। इसलिए, इसमें ध्यान और ध्येय का भेद नहीं रहता। अर्थात्, ध्येय से पृथक् ध्यान भी भासित नहीं होता है।

दितीय पाद में—'तपःस्वाघ्य।येश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः' इत्यादि सूत्रों के द्वारा चञ्चल चित्तवालों के लिए तप, स्वाघ्याय प्रभृति, क्रिया-योग और यम, नियम आदि बहिरङ्ग साधनों का वर्णन है। उक्त भूत्र में 'तप' शब्द से चान्द्रायण आदि क्लेशकारक तप का बोध नहीं होता; क्योंकि शरीर में क्लेश होने से चित्त एकाग्र नहीं रह सकता। यहां 'तप' का अयं है—हितकारक, स्वल्प और सास्विक मोजन तथा शीत, उष्ण, सुल, दुःल आदि का सहन एवं इन्द्रियों का निरोध। योग में तप प्रसद्यता का कारण होता है, न कि पोड़ा का। स्वाच्याय का अयं है—मोल-शाक्त का

अध्ययन, अथवा नियमपूर्वक प्रणव आदि का जए। ईश्वर-प्रणिधान का अर्थ है— परमात्मा का अनुिष्यतन और सब कमी का परमात्मा में समर्पण। अस्तु, ईश्वर-प्रणिधान सब किया-योगों में उत्तम किया-योग माना गया है। ईश्वर के प्रणिधान करनेवाला व्यक्ति अपने सभी कमों को ईश्वर की सेवा-बुद्धि से करता है। 'यदात्कमंं करोमि तत्तदिखलं घम्भो! तवाराधनम्', अर्थात् हे परमात्मन्! में जो कुछ कमंं करता हूँ, सब आपको आराधना है। इस भावना में ममता का लेश भी नहीं रहता। यद्यपि उक्त 'क्रिया-योग' वस्तुतः योग नहीं है, तथापि योग के साधन होने के कारण क्रिया-योग शब्द से इनका व्यवहार शास्त्रकार ने किया है।

यम, नियम, आसन, प्राणायाम और प्रत्याहार—ये वहिरङ्ग साधन हैं।
यम पाँच हैं — अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपिरग्रह। अपने आचरण और
वाणी से किसी भी जीव को दुःख न देना अहिंसा है। जैसा मन में, वैसा वचन में, यही
सत्य है। विना अनुमित के किसी की वस्तु को न छेना अस्तेय है। इन्द्रियों का नियमन
करना ही ब्रह्मचर्य है। भोग-साधनों को अस्वीकार करना ही अपिरग्रह है।

नियम भी पाँच हैं—शौच, सन्तोष, तप, स्वाब्याय और ईश्वर-प्रणिधान। शौच दो प्रकार के हैं—शारीरिक और मानसिक। मिट्टी, जल आदि से शरीर आदि को गुढ़ करना बाह्य शौच है, और पञ्चगव्य आदि के द्वारा अन्तः गुढ़ि करना बाभ्यन्तर शौच है। सन्तोष का अथं है—तृष्णा का क्षय, अर्थात् किसी भी वस्तु की चाह न रहना। तप, स्वाब्याय और ईश्वर-प्रणिधान का अथं ऊपर आ चुका है।

आसन का लक्षण पतञ्जलि ने बताया है—'तत्र स्थिरसुखमासनम्'। अर्थात्, जो स्थिर और सुखावह हो, वही आसन है। जैसे—सिद्धासन, पद्मासन, विस्तकासन आदि। जिसका आसन स्थिर हो जाता है, उसको शीत, उष्ण आदि द्वन्द्व बाधा नहीं पहुँचाते।

प्राणायाम का अर्थ है—श्वास और प्रश्वास की स्वाभाविक गति का निरोध। नासिका के द्वारा वायु के अन्तर्गमन का नाम है, श्वास, और वहिर्गमन का नाम है प्रश्वास। इसी को पतञ्जिल ने सूत्र-रूप में कहा है—'श्वासप्रश्वासयोगीतिविञ्छेदः प्राणायामः'।

प्राणायाम स्थिर होने से चित्त स्थिर होता है। चित्त के स्थिर होने से विधयों के साथ चित्त का सम्धन्ध टूट जाता है। उस समय इन्द्रियाँ भी विषयों से विधुक्त होकर निरवलम्ब चित्त का अनुसरण करने लगती हैं। इसी अवस्था का नाम प्रत्याहार है। प्रत्याहार की अवस्था में इन्द्रियाँ भी विषयों से निवृत्त होकर चित्त के साथ स्वरूपानुकारी हो जाती हैं।

योग के आठ अङ्गों में यम, नियम, आसन, प्राणायाम और प्रत्याहार वहिरङ्ग साधन हैं तथा धारणा, व्यान और समाधि अन्तरङ्ग साधन हैं। साक्षात् साधन होने से अन्तरङ्ग और परम्परया साधन होने से बहिरङ्ग कहे जाते हैं। इन सबका बीज यम और नियम ही है।

योग-रूप वृक्ष को तैयार करने के लिए चित्त-रूप क्षेत्र में यम-नियम-रूप बीज का वपन करना चाहिए; क्योंकि उसी बीज से आसन, प्राणायाम आदि अङ्कुर का उद्गम होता है। फिर, श्रद्धापूर्वक अभ्यास-रूप जल से सेचन करने पर यही अञ्चुर एक दिन प्रत्याहार-रूप कुमुम ओर व्यान कुमुम और व्यान-धारण-रूप फल से परिपूर्ण होकर विशाल योग-वृक्ष के रूप में तैयार हो जाता है।

धारणा, घ्यान और समाधि—ये जो तीन अन्तरङ्ग साधन है, सीर उनके अवान्तर फल जो अनेक प्रकार की सिद्धियाँ हैं, उनका विवेचन तृतीय पाद में सूत्रकार ने किया है।

घारणा और ज्यान में जन्तर—विषयाकार चित्तवृत्ति को प्रत्याहार द्वारा चींचकर मूलाघार या हृत्युण्डरीक में निहित करना घारणा है। 'देशवन्धिश्चत्तस्य धारणा।' इस सूत्र का यही तात्पर्य है। जब घारणा अभ्यास से प्रगाढ हो जाता है, तब उसे घ्यान कहते हैं। जब वही घ्यान अभ्यास से घ्येय-मात्राकार हो जाता है, तब प्रत्याहार कहलाने लगता है। घारणा, घ्यान और समाधि—इन तीनों की एक संज्ञा संयम है। 'त्रयमेकत्र संयमः।' इन तीनों का मुख्य फल योग है और अवान्तर फल सिद्धयां।

जन्मान्तर का ज्ञान, भूत-भविष्यत् अर्थं को ज्ञान, अन्तर्धान इत्यादि अनेक प्रकार की सिद्धियों का वर्णन सूत्रकार ने तृतीय पाद में किया है।

चतुर्थं पाद में सूत्रकार ने 'जन्मीपिधमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः' इस सूत्र से पांच प्रकार की सिद्धियों का वर्णन किया है। देवताओं की सिद्धि जन्म से ही होती है। पिक्षयों का आकाश में उड़ना, पणुओं का जल में तैरना जन्म से ही प्रसिद्ध है। शौपिधयों से भी सिद्धि प्राप्त होती है। यह आयुर्वेद, रसेश्वर-दर्शन आदि में विणत है। मन्त्र और तपोवल से, भी सिद्धियों की प्राप्ति का वर्णन तन्त्रादि शासों में पाया जाता है। समाधि से सिद्धि इसी शास्त्र का गौण विषय है। यम, नियम आदि साठ अङ्गों की प्राप्ति व उपासना से जब योग-वृक्ष फिलत होता है, तब पूर्ण भावना से समाधि-रूप फूल के परिपक्व होने पर प्रकृति और पुरुष के भेद का साक्षात्कार होता है। उस समय असङ्ग और निर्लेष पुरुष के स्वरूप में अवस्थान होने से, दुःख का आत्यन्तिक विनाश-रूप मोक्ष की सिद्धि होती है।

पतञ्जिल छव्वीस तत्त्वों को मानते हैं — एक मूलप्रकृति, सात प्रकृति-विकृति, सोलह केवल विकृति और एक पुरुष । इन पच्चीस तत्त्वों को तो सांख्य ने भी माना है। पतञ्जिल इनके अतिरिक्त एक ईश्वर तत्त्व को भी मानते हैं। इसीलिए, यह संस्वर या ईश्वरवादी सांख्य कहा जाता है। ईश्वर का लक्षण बताते हुए पतञ्जिल लिखते हैं—

'क्लेशकसंविपाकाशयैरपरामृहटः पुरुवविशेष ईश्वरः।'

अविद्या, अस्पिता, राग-द्वेष, द्वेष और अभिनिवेश—ये पांच क्लेश हैं। शुभ या अशुभ अथवा विहित और निषद्ध —ये दो प्रकार के कमें हैं। कमें का जो फल है जाति, आयु और भोग—उन्हें विपाक कहते हैं। चित्त में कमंजन्य जो संस्कार है, उसीको आशय कहते हैं। इसी का नाम कमंवासना भी है। इसी प्रकार क्लेश, कमं, विपाक और आशय से जो मुक्त है वही पुरुषिवशेष ईश्वर है। जीव और ईश्वर में भेद वही है कि जीव अविद्यावश चित्त में रहनेवाले क्लेश आदि से प्रभावित होता रहता है,

परन्तु ईश्वर इससे गुक्त है । यद्यपि जीव भी नित्य, असङ्ग और निर्लेष माना गया है, तथापि चित्तानुकारी होने से उसमें औपाधिक क्लेश का भान होता है और ईश्वर में औपाधिक क्लेश की सम्भावना नहीं रहती। यही ईश्वर में विशेषता है।

ईश्वर अपनी इच्छामात्र से बनेक बारीर धारण करता है। इसी इच्छा-शरीर को निर्माण-काय पहते हैं। निर्माण-काय में स्थिर होकर ही परमात्मा संसार-रूप अग्नि से सन्तप्त मनुष्यों के ऊपर अनुग्रह करके की किक और वैदिक सम्प्रदायों का प्रवत्तं म करता रहता है, जिसके आश्रयण से विवेकी पुरुष त्रिविध तापों से विमुक्ति पात हैं। यहाँ शङ्का होती है पुरुष पद्म-पत्र की तरह निर्लेप और विशुद्ध है, उसमें किशी प्रकार दु.ख की सम्भावना नहीं है, फिर अनुग्रह किसके लिए?

इसका उत्तर यह है कि पुरुष यद्यपि निर्लेष है, तथापि त्रियुणात्मक वृद्धि के साथ तादात्म्य होने से उसमें भी युद्धिगत सुख दुःख और अविवेक सासित होते है, उर समय बुद्धिगत सुख-दुःख भी दुद्धितादात्म्यापन्न पुरुष अपना ही समझने लगता है। इसी दुःख के नाश के लिए ईश्वरानुग्रह की आवश्यकता होती है।

यहाँ पुरुष के स्वरूप-ज्ञान के लिए पञ्चशिलाचार्य की उवित का उद्धरण दिया जाता है - "अपरिजामिनी हि भोनत्शक्तिः अप्रतिसंक्रमा च परिजामिन्यर्थे प्रतिसंक्रान्तेव तद्वृत्तिमनुपतति । तस्याग्च प्राप्तचैतन्योपग्रहरूपायाः वृद्धिवृत्तेरनुकारिमात्रतया बुद्धिवृत्यविशिष्टा हि ज्ञानवृत्तिरित्याख्यायते ।" इसका तात्पर्य यह है कि यद्यपि पुरुष अपरिणामी भोक्तुशक्तिवाला है, विषय से असम्बद्ध होने के कारण निलेंप है, तथापि सतत परिणामशील बुद्धि में प्रतिबिम्बित होता हुआ तदाकार भासित होने लगता है। उस समय बुद्धि वृत्ति का अनुसरण करनेवाली हो जाती है। जीतन्य-प्रतिविम्ब को ग्रहण करनेवाली बुद्धि वृत्ति के अनुसरण से उससे अभिन्न भासित होती है, और ज्ञानवृत्ति कहलाने लगती है । अर्थात्, आस्मा यद्यपि विकास के हेतुभूत संयोग से रहित होने के कारण निलेंप है, तथापि बुद्धि में प्रतिबिम्बत होने से बुद्धि-गुणों से संकान्त भासित होता है। अर्थात्, जिस प्रकार जलतरङ्ग की चञ्चलता से तद्गत सूर्य-प्रतिबिम्ब के चञ्चल होने पर भी वास्तविक सूर्य में चञ्चलता नहीं आती, कुछ भी विकार नहीं होता, उसी प्रकार बुद्धि के सुख-दु:खादि आकार में परिणत होने पर उसमें प्रतिविभिवत चेतन आतमा भी सुख-दु:खादि से युक्त भासित होता है; परन्त बस्तुत: उसमें कुछ भी विकार नहीं होता-वह सदा निलेंप और असङ्ग ही रहता है।

विषय के आकार में जो बुद्धि का परिणाम है, वही ज्ञान है। यद्यपि ज्ञान बुद्धि का ही गुण है, तथापि बुद्धि से संयुक्त आत्मा में भी वह भासित होता है, इसीलिए 'आत्मा ज्ञानी है', इस प्रकार का व्यवहार लोक में होता है। वुद्धि-तत्त्व भी आत्मा के सम्बन्ध से चेतन कहा जाता है। इस प्रकार, निलेंप आत्मा भी वुद्धिगत विषयाकार के प्रहण-रूप प्रतीति का अनुसरण करता हुआ बुद्धि से अत्यन्त भिन्न होने पर भी बुद्धि-स्वरूप ही भासित होता है। इस अवस्था में बुद्धिगत सुख-दु:खादि को अपना ही समझता है, और बनुतप्त होता है। इसलिए, बुद्धिगत दु:खादि की निवृत्ति के लिए यम-नियमादि का अनुष्ठान और ईश्वर-प्रणिधान की अवश्यक संव्यता प्रतीत होती है।

अव्हाङ्ग योग के श्रद्धापूर्वंक नित्य-निरन्तर दीवंकाल-पर्यंन्त अनुव्ठान करने से वृद्धि-तत्त्व श्रीर पुरुष (आत्मा) में भेद का प्रत्यक्ष होने छगता है। इसी भेद-ज्ञान का नाम अन्यवाख्याति है। इस अन्यवाख्याति से अविद्या आदि क्लेश का समूछ नाश हो जाता है। इस अवस्था में निलेंप पुरुष को कैवल्य, अर्थात् मोक्ष प्राप्त हो जाता है। इस अवस्था में निलेंप पुरुष को कैवल्य, अर्थात् मोक्ष प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार, योगशास्त्र के सामान्य विषयों का संक्षेप में दिग्दर्शन कराकर कुछ खास सुत्रों के अपर पूर्वाचार्यकृत शक्का-समाधान प्रत्तुत किये जाते हैं।

विषय, प्रोजन, सम्बन्ध और अधिकारी-इन वारों को अनुबन्ध कहते हैं। इस अनुबन्ध चतुष्ट्य के ज्ञान होने के अनन्तर ही ज्ञास्त्र बलोकन में प्रवृत्ति होती है। इनमें एक के अभाव में भी ग्रन्थ-अध्ययन की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। ग्रन्थ का विषय क्या है, उसका क्या प्रयोजन है, ग्रन्थ और प्रयोजन में क्या सम्बन्ध है, और इस ग्रन्थ के पड़ने का अधिकारी कीन है? इत्यादि विषयों का ज्ञान अत्याध इयक है। इसीके विश्लेषण के लिए योग-शास्त्र का पहला सुत्र है—

'अय योगानुशासनम्।'

इस सूत्र से आचार्य ने योग-शास्तारम्भ की प्रतिज्ञा की है। योग और योग के अङ्ग जो अक्यास, बैराग्य, यम, नियमादि हैं, उनके लक्षण, भेद, साधन और फल का प्रतिपादन करनेवाला जो शास्त्र है, उसका मैं आरम्भ करता हूँ, यह सूत्र का अर्थ है। यहाँ अथ शब्द का प्रारम्भ अर्थ ही आचार्यों ने माना है।

### 'अथ' शब्द का विवेचन

यहाँ अश्वाङ्का यह होती है कि कोश में अथ शब्द के अनेक अर्थ आचायों ने लिखे हैं—'मङ्गलानन्तरारम्भप्रश्नकात्स्न्येष्वयो अय । अर्थात् मङ्गल, अनन्तर, आरम्भ, प्रश्न और कात्स्न्यं अर्थ में 'अयो' और 'अथ' शब्द का प्रयोग होता है। तो, क्या कारण है कि प्रकृति में अध का प्रारम्भ अर्थ ही लिया जाता है ? इसका उत्तर यह होता है कि राब्द का नहीं अर्थ गृहीत होता है, जिसका अन्वय वाक्यार्थ में होता हो। प्रकृत में अथ शब्द के मङ्गल अर्थ का वाक्यार्थ में अन्वय नहीं होता। कारण, अनिन्दित अर्थ की प्राप्ति ही मङ्गल शब्द का अर्थ है। और, सुख की प्राप्ति भीर दुःख की निवृत्ति का ही नाम अभीष्ट है। योगानुशासन न सुख है और न दुःख का परिहार ही, इस स्थिति में 'योगानुशासन मङ्गल है,' ऐसा सूत्र का अर्थ करना सर्वया असङ्गत हो जाता है। वस्तुतः, बात यह है कि अय शब्द था वाच्य अयं मङ्गल होता ही नहीं, अपदार्य होने से वाक्यार्थ में अन्वय नहीं होता; दशीं कि मङ्गल ती बार शब्द के उच्चारण और श्रवण का कार्य है, न कि उसका वाच्य अर्थ। जिस प्रकार, पाकादि कार्य के लिए नीयमान सजल घट को देखने से ही यात्रिक का मङ्गल होता है, उसी प्रकार प्रारम्भ अर्थ में प्रमुज्यमान अय शब्द के अवण से हो मङ्गल सम्भावित है, उसका बाच्य अर्थ होने से नहीं। अथ शब्द का लक्ष्य अर्थभी मङ्गल नहीं है। कारण, वाच्य अर्थ से सम्बद्ध ही लक्ष्य अर्थ होता है, प्रद्वत में किसी प्रकार भी अय के वाच्य अर्थ से मङ्गल का सम्बन्ध नहीं है, इसलिए पदार्थ न होने से वाक्यार्थ में उसका

अन्वय होना दुर्घट है। 'पदार्थः पदार्थे नान्वेति' यह सर्वंतन्त्र-सिद्धान्त है। दूसरी बात यह है कि वाक्यार्थ में मङ्गल के अन्वय होने की योग्यता भी नहीं है। क्योंकि, अब शब्द के श्रवणमात्र से मङ्गल अर्थ भावतः सिद्ध हो जाता है, वह वस्तुतः पद का अर्थ नहीं है। और, किसी पद का जो अर्थ होता है, उसीकी वाक्यार्थ में अन्वययोग्यता रहती है। जैसे, 'पीनोऽयं देवदत्तः दिवा न भुङ्कते' यहाँ दिन में भोजन के निषेध से और स्थूलत्व की अनुपपित से जो रात्र-भोजन का अनुमान या आक्षेप किया जाता है, उस (रात्र-भोजन अर्थ) का कहीं भी वाक्यार्थ में अन्वय नहीं होता; क्योंकि वह पदार्थ नहीं है। इसीलिए, वाक्यार्थ में अन्वय होने की उसमें योग्यता भी नहीं है। इसी प्रकार मङ्गल अर्थ भी रात्रि-भोजन की तरह, भावतः सिद्ध होने से वाक्यार्थ में अन्वय के योग्य नहीं है। यदि आधिक (भावतः सिद्ध) अर्थ का भी वाक्यार्थ में अन्वय मान लें, तब तो 'बाब्दी ह्याकांक्षा शब्देनैव प्रपूर्यते, यह सिद्धान्त भङ्ग हो जायगा। इसलिए, यहाँ अर्थ शब्द का मङ्गल अर्थ मानना उचित नहीं।

यहाँ दो शङ्काएँ और भी उपस्थित होती हैं,—एक यह कि मङ्गल अर्थ अथ अथ अथ अथ अथ अथ अथ कार्य नहीं है, यह स्मृति से विरुद्ध हो जाता है! स्मृति कहती है—'ओङ्कारक्वाथ शब्दश्व होवेती ब्राह्मणः पुरा, कण्ठं भित्वा विनिर्याती तस्मान्माङ्गलिकावुभी।' अर्थात्, ओम् और अथ—ये दोनों, शब्द सृष्टि के आदि में ही ब्रह्मा के कण्ठ से उत्पन्न हुए, इसलिए माङ्गलिक अर्थात् मङ्गल के वाचक हैं। यदि यहाँ स्मृति से मङ्गल का वाचक अथ शब्द सिद्ध होता है, तो क्या कारण है कि प्रकृत में इस अर्थ को न माना जाय?

दूसरी बात यह है कि—प्रारिप्सित ग्रन्थ की निविन्घ समाप्ति के लिए ग्रन्थ के आदि, मध्य तथा अन्त में मङ्गल करना हमारे शिष्टाचार से सिद्ध है। पतज्जलि ने कहा है—'मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि च शास्त्राणि प्रथन्ते वीरपुष्टय-काणि च भवन्त्यायुष्पतपुष्ट्याणि च अध्येतारश्च मङ्गलयुक्ताः यथा स्युरिति मङ्गल-माचरणीयम्,' अर्थात् जिस शास्त्र के आदिमध्यान्त में मङ्गल रहता है, वह विख्यात होता है, उसके बनानेवाले और पढ़नेवाले भी मङ्गलयुक्त होते हैं। इसलिए, मङ्गल का बाचरण करना चाहिए।

इस स्थिति में जब अथ शब्द का वाच्य मंजूल अर्थ सिद्ध हो जाता है, और पतज्जिल की आज्ञा से भी मंजूल करना सिद्ध होता है, तब फिर क्या कारण है कि प्रकृत में मंजूल अथ शब्द का अर्थ न हो ? पतज्जिल एक ओर मंजूल की अवश्यकर्त्तव्यता बताते हैं और उन्हीं के रचित प्रकृत ग्रन्थ में मंजूल अर्थ न माना जाय—यह किस प्रकार उचित हो सकता है ?

इसका उत्तर यह है कि गृह-कार्य के लिए कोई व्यक्ति घड़ा में पानी भर कर ले आ रहा। उसको यात्रा पर देखकर यात्रिक का मङ्गल भी होता है। इस प्रकार प्रारम्भ अर्थ के लिए प्रयुक्त अय शब्द के श्रवणमात्र से मङ्गल होना भावतः सिद्ध है। वह अय का वाच्य अर्थ नहीं है। 'तस्मान्माङ्गलिकावुभी' यहाँ 'माङ्गलिकी' का अर्थ 'मङ्गलवाचकी' नहीं है; किन्तु—'माङ्गलिकी' में 'मङ्गलं प्रयोजनमस्य' इस ब्युत्पत्ति में 'प्रयोजनम्' इस सूत्र से प्रयोजन अर्थ में ठङा प्रत्यय करने से 'मङ्गल-प्रयोजनवाला' ऐसा अर्थ होता है।

इसी प्रकार यहाँ आनन्तर्यं अयं भी अय शब्द का नहीं होता; क्योंकि— आनन्तर्यं अयं मानने मे यह आकांक्षा होती है कि किसके अनन्तर? यदि कमें के अनन्तर अयं मानें, तो यहाँ अथ शब्द का ग्रहण ही व्यथं हो जाता है। क्योंकि, किसी काम के करने के अनन्तर ही किसी काम में कोई प्रवृत्त होता है, इस स्थित में अनन्तर अयं के भावतः सिद्ध हो जाने से सूत्र में अथ शब्द का ग्रहण व्ययं ही हो जाता है, इसिलए अनन्तर अयं भी गुक्त नहीं हो सकता। यदि शग-दमादि साधन-सम्पति के अनन्तर अयं मानें, तो यह भी ठीक नहीं होता, कारण यह है कि सूत्र जन्य बोध में जो प्रधान अयं होता है, उसी में सूत्रघटक अथ शब्दायां का अन्वय करना सर्वसिद्धान्त और समुचित है। 'अथ योगानुशासनम्' इस सूत्रजन्य बोध में अनुशासन ही प्रधान है, योग नहीं। योग तो अनुशासन के विशेषण होने से गौण हो जाता है, इसिलए अप्रधान है। अतः, अप्रधान योग में अथ शब्दायं अनन्तर का अन्वय करना सिद्धान्त के विश्वद्ध और अनुचित हो जाता है।

तात्पर्य यह है कि अनुशासन का अर्थ शास्त्र होता है। शास्त्र बनाने में ही सूत्रकार का तात्पर्य है, योग बनाने में नहीं। योग तो स्वयंसिद्ध है। इस शास्त्र में प्रवृत्ति के लिए अनुबन्धचतुष्ट्य के अन्तर्गत विषय को अवश्य दिखाने के लिए ही योग शब्द का सूत्र में प्रयोग किया गया है, इससे यह अप्रधान है। और, इस योग की शिक्षा देनेवाला शास्त्र ही प्रधान है। इसलिए, उसी में अय शब्दार्य का अन्वय होना युक्त प्रतीत होता है।

दूसरे शब्दों में अनुशासन की अपेक्षा नियमेन जो पूर्ववृत्ति हो, उसीकी अपेक्षा आनन्तर्य मान लेना शास्त्रकारों का समुचित सिद्धान्स है। यहाँ प्रकृत में अनुशासन के कृत्ती सुत्रकार है। सुत्रकार के सूत्र बनाने में, प्रवृत्ति की अपेक्षा नियमेन पूर्वभावी तत्त्व-आन की प्रकाशनेच्छा ही है, न कि शम-दमादि साधन-सम्पत्ति। क्योंकि, इसके विना भी तत्त्व-प्रकाशन की इच्छा-मात्र से ग्रन्थ बनाने में विद्वानों की प्रवृत्ति देखी और सुनी जाती है। अस्तु;

यदि यहाँ यह कहें कि शम-दमादि साधन-सम्पत्ति के बाद ही ग्रन्थ बनाने में प्रवृत्ति होती है, तो इसी के आनन्तर्य अर्थ अथ शब्द के मान लेने में क्या आपत्ति है? इसके उत्तर में यह कहा जाता है कि शास्त्रकार जिसके बाद शास्त्र-रचना में प्रवृत्त हुए हैं, उसका ज्ञान श्रोताओं के शास्त्र से जायमान योगविषयक ज्ञान में अथवा योगविषयक प्रवृत्ति में कारण नहीं है, इसलिए उसकी अपेक्षा भी अथ शब्द का आनन्तर्य अर्थ नहीं ले सकते। वस्तुतः, अनुशासन को अपेक्षा से तत्त्व-प्रकाशन की इच्छा नियमेन पूर्वभावी हैं भी नहीं, कारण यह है कि तत्त्य-ज्ञान के प्रकाशन की इच्छा के बिना भी शिष्य प्रश्न के बाद या गुरू की आज्ञा से शास्त्र रचने में प्रवृत्त देखा जाता है। एक बात और है कि अथ शब्द के आनन्तर्य अर्थ माननेदाले के सामने भी यह प्रश्न होता है कि योगानुशासन निःश्रेयस् का हेतु निर्वत्त है,

अथवा नहीं ? यदि आदा पक्ष मानें, तो तत्त्व-ज्ञान-प्रकाशनेच्छा के अभाव में भी अनुशासन की कर्त्तंच्यतापित हो जायगी।

यदि योगानुशासन को निश्चेयस् का निश्चित हेतु न माना जाय, तो तत्त्वप्रकाशन की इच्छा रहने पर भी अनुशासन की अकर्त्तव्यता हो जायगी; क्योंकि
योगानुशासन की, निःश्चेयस् के निश्चित हेतु न होने के कारण, धावक्यकता
ही न रहेगी। और, योगानुशासन निःश्चेयस् का हेतु है, यह बात श्रुति स्मृति से सिद्ध है।
श्रुति कहती है—'अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोको जहाति, अर्थात्
जानी पुरुप आत्मा में चित् के निदिध्यासन-स्वरूप अध्यात्म-योग के लाभ होने से
आत्मसाक्षात्कार कर हर्ष और शोक को त्याग देते हैं। इसी बात को गीता स्मृति में
भगवान् ने अर्जुन से कहा है—'समाधावचला बुद्धिस्तदा योगभवाप्स्यिस' अर्थात्
जव तुम्हारी बुद्धि समाधि में स्थिर हो जायगी, तब तुम योग का फल—आत्मसाक्षात्कार—
पाओगे। श्रुति स्मृति के इन प्रमाणों से सिद्ध हो जाता है कि योग मोक्ष का राधन
अवश्य है। इससे यह भी सिद्ध होता है कि तत्त्व-ज्ञान के प्रकाशन की इच्छा नहीं
रहने पर भी उपर्युक्त कारणों से अनुशासन करने में प्रवृत्ति अवश्य होती है। इसिछए,
तत्त्व-प्रकाशनेच्छा अनुशासन की अपेक्षा नियमेन पूर्वभावी नहीं है, यह सिद्ध हो जाता है।

थव यहाँ यह शङ्का होती है 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' इस सूत्र के भाष्य में भगवान् शङ्कराचार्य ने 'अथ' शब्द का आनत्त्रयं अथं ही माना है, अधिकार नहीं। अतः, 'अध्य योगानुशासनम्' में भी 'अध' शब्द का अधिकार अधं क्यों नहीं माना जाता? इसका उत्तर यह है कि ब्रह्म-जिज्ञासा में 'अध' का अधिकार अधं नहीं हो सकता। कारण, जिज्ञासा का तात्पयं है—ब्रह्म-ज्ञान की इच्छा और अधिकार का प्रारम्भ । इस स्थिति में सूत्र का अधं होगा—ब्रह्म-ज्ञान की इच्छा का प्रारम्भ किया जाता है। परन्तु यह अर्थ यहाँ ठीक नहीं होता; क्योंकि इच्छा का कहीं आरम्भ नहीं किया जाता। प्रत्येक अधिकरण में इच्छा का कहीं आरम्भ नहीं, किन्तु विचार किया गया है। यदि यहाँ यह कहें कि 'स विजिज्ञासितव्यः' (छा० ६१७११), 'तद्विजिज्ञासस्य' (तै० ३११११) इत्यादि वाक्यों में प्रायः सब लोगों ने सन् प्रत्ययान्त ज्ञा धातु का विचार अर्थ माना है, ज्ञान और इच्छा वर्थ नहीं; क्योंकि ज्ञान और इच्छा विधेय नहीं हैं, किन्तु विचार का ही विधान किया जाता है। इसलिए, यहाँ भी जिज्ञासा का विचार अर्थ मानकर, अर्थ शब्द का अधिकार अर्थ मानने में क्या आपत्ति है ? वर्योंकि, विचार तो प्रत्यिकरण में किया ही जाता है।

इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि ऐसा मानने में कोई आपित नहीं है, तथापि अधिकारी विशेष के लाभ के लिए ही भाष्यकार ने अथ शब्द का आनन्तर्य अथं माना है। कारण यह है कि ब्रह्म-विचार आरम्भ किया जाता है, ऐसा अथं मानने पर जो ब्रह्म-विचार का जिज्ञासु होगा, वही अधिकारी समझा जायगा; शम-दमादि साधनचतुष्ट्य सम्पन्न नहीं। यदि आनन्त्यं अर्थ मानते हैं, तो किसका अनन्तर ? इस आकांक्षा में जिस साधन के अनुष्ठान से ब्रह्म-विचार में सहायता मिले, उसीकी अपेक्षा अनन्तर मानना युक्त और समुचित है।

श्रम-दमादा साधनजनुष्टय-सम्पत्ति के बाद ही ब्रह्म-दिचार हो सकता है। इसिनए, उक्त साधन-वनुष्टय की प्राप्ति के अनन्तर, यहाँ अर्थ अय शब्द का होता है। साधनजनुष्टय-सम्पत्ति के अनन्तर ब्रह्म-विचार करना चाहिए, यह 'अयाची ब्रह्मिक्जासा' का अर्थ है। उक्त साधनजनुष्टय से सम्पन्न अधिकारी के लाभ के लिए ही अथ शब्द का आनन्तयं अर्थ जिज्ञासा सूत्र में भाष्यकार ने माना है। 'तहमाच्छान्तो दान्तः उपरतिस्तितिक्षः समाहितो , भूत्वा आहमन्येव आहमानं पश्य' ( वृ० आ० ४।४।३ ), यह श्रुति भी इसी अर्थ को पुष्ट करती है। इन प्रमाणों से सिद्ध हो जाता है कि योग मोक्ष का साधन अवस्य है।

उपयुंकत विचारों से स्पष्ट सिद्ध हो गया कि प्रकृत 'अध योगनुशासनम्' इस सूत्र में 'अथ' शब्द का अधिकार ही अधे हैं, आनन्तयें आदि नहीं। अन्यायें नीयमान सजरू घट के सवान श्रवणमात्र से मज्जल भी भावतः सिद्ध हो जाता है।

पहले. कहा जा चुका है कि विषय-प्रयोजना आदि अनुवन्धचतुष्टय को दिखाने के लिए आचार्य पतञ्जलि ने 'अथ शब्दानुशासनम्' तूत्र लिखा है। अब प्रकृत ग्रन्थ में विषय, प्रयोजन, विषय के लाथ ग्रन्थ का सम्बन्ध इत्यादि वातों के ऊपर विचार किया जाता है।

प्रकृत शास्त्र का विषय अन्तरक्त-बहिरक्त साधनों के साथ सफल योग ही है;
क्यों कि जिसका प्रतिपादन किया जाता है, वहीं विषय है, और इसका प्रतिपादन
प्रकृत ग्रन्थ में है। शास्त्र से प्रतिपादित जो योग है, उसका मुख्य प्रयोजन कैवस्य है।
शास्त्र और योग के साथ प्रतिपाद्य-प्रतिपादक सम्बन्ध है। योग प्रतिपाद्य और ग्रन्थ
प्रतिपादक है। योग और कैवस्य के साथ साध्य-साधन सम्बन्ध है। कैवस्य साध्य
और योग साधन है। जब पूर्वोक्त प्रभागों से यह सिद्ध हो चुका कि योग का फल
मोक्ष ही है, तब यह भी भावतः सिद्ध हो जाता है कि मोक्ष चाहनेवाला ही इस ग्रन्थ
का अधिकारी है।

उपयुक्त विचारों से यह सिंख होता है कि विषय प्रयोजनादि से युक्त होने के कारण ब्रह्म-विचार के सद्दा योगानुशासन-शास्त्र का भी आरम्भ करना चाहिए। यद्यपि यहाँ प्रस्तुत योग ही है, शास्त्र नहीं; इसलिए पतञ्जलि को योग का ही आरम्भ करना चाहिए था, शास्त्र का नहीं; तथापि मुख्यतया प्रतिपाद्य जो योग है, उसका प्रतिपादन योगविषयक शास्त्र में ही हो सकता है, उसलिए उस योग के प्रतिपादन में करण शास्त्र ही हो सकता है, और कर्ला का व्यापार करण में ही होता है, कमें में नहीं। जैसे वृक्ष के काटनेवाले का व्यापार कुरुर आदि करण में ही होता है, वृक्ष आदि कमें में नहीं, वैसे पतञ्जित का प्रवचन-छप जो व्यापार है, वह करणभत शास्त्र में ही होगा, कमें भूत योग में नहीं। निष्कर्ष यह है कि अब शब्द का जो अधिकार अर्थ सिद्ध हुआ, वह किसका अधिकार ? इस प्रकर की आकांक्षा होती है। इसमें प्रवचन-छ्यापार की अपेक्षा शास्त्र का अधिकार और अभिधान-स्यापार की अपेक्षा योग का अधिकार समझना चाहिए। दूसरे शब्दों में, शास्त्र के प्रवचन द्वारा योग का अधिकार समझना चाहिए। दूसरे शब्दों में, शास्त्र के प्रवचन द्वारा योग का अधिकार समझना चाहिए। दूसरे शब्दों में, शास्त्र के प्रवचन द्वारा योग का अभिधान ही शास्त्र का मुख्य प्रयोजन सिद्ध होता है।

# योग-विवेचन

अब प्रकृत शास्त्र में अनुशासनीय योग ना नया लक्षण है, इस आकांक्षा में महिष पतञ्जिल कहते हैं—

# 'योगिवचत्तवृत्तिनिरोधः ।'

अर्थात्, चित्त की जो अनेक प्रकार की वहिशुं खी वृत्तियाँ हैं, उनका निरोध ही योग शब्द का वाच्यायं है। यहाँ यह प्रश्न एउता है कि 'युजियोंगे' इस संयोगार्थंक युज् धात से निष्पन्न जो योग शब्द है, उसका निरोध अर्थ मानना उचित नहीं हो सकता। इसी अभिप्राय से महर्षि याजनल्कय ने भी कहा है - जीवात्मा और परमात्मा का जो संयोग है, उसीको योग कहा जाता है 'संयोगो योग इत्युवतः जीवात्मपरमात्मनोः ।' इस स्थिति में, प्रकृत योग शब्द का निरोध अर्थ किस प्रकार होगा ? इसका उत्तर यह है कि प्रकृत योग शब्द का संयोग अर्थ नहीं हो सकता; क्योंकि जीवात्मा और परमात्मा के संयोग में कोई भी कारण नहीं है। संयोग के तीन कारण हैं, अन्यतरकर्म, उभयकर्म और संयोग । इन्हीं तीन प्रकार के कारणों से उत्पन्न संयोग भी तीन प्रकार का होता है-अन्यतरकर्मज, उभयकर्मज और संयोगज । अहाँ दो में एक का कर्म से संयोग होता है, उसे अन्यतरकर्मज कहते हैं। जैसे-वृक्ष और पक्षी का संयोग। यहाँ केवल एक पक्षी का ही कमें से संयोग होता है। दो पहलवानों का जो संयोग है, वह उभयकर्मज है, क्योंकि वहाँ दोनों के कम से संयोग होता है। संयोग से जो संयोग उत्पन्न होता है उसे संयोगज कहते हैं। जैसे-हस्त और पुस्तक के संयोग से शरीर और पुस्तक का जो संयोग है, वह संयोगज है । प्रकृत में जीवात्मा और परमात्मा ये दोनों व्यापक है। ब्यापक में चलनादि किया नहीं रहती, और विना किया के संयोग नहीं होता ! इसलिए, इन दोनों का कोई संयोग हो ही नहीं सकता । यदि यह कहें कि जीवात्मा और परमात्मा को नित्य संयोग ही मान लें, इसमें कारणान्तर की अपेक्षा नहीं है, तो इसपर यही कहा जाता है कि व्यापक द्रव्यों के साथ संयोग किसी प्रकार का होता ही नहीं। नैयायिक और वैशेषिक भी दो व्यापक पदार्थों के संयोग का खण्डन करते हैं। ये संयोग की नित्य मानते ही नहीं । घट का पट या आकाश के साथ जो संयोग है, उसको नित्य मानना सब शास्त्र और प्रक्ति के विरुद्ध है। यदि संयोगी नित्य भी हो, परन्त परिच्छित्र हो, तो भी उसका संयोग अनित्य देखा जाता है। जैसे -दो परमाणओं का जो संयोग है, वह अनित्य ही है। यदि दोनों संयोगी में एक विभ भी है, तो संयोग अनित्य ही होता है । क्योंकि, तत्तत् प्रदेश में नवीन-नवीन संयोग उत्पन्न होने से वह कार्य, अर्थात् अनित्य ही यहता है। जैसे-आत्मा और मन का संयोग । यह तत्तत् आत्म-प्रदेश में नवीन-नवीन उत्पन्न होता रहता है। यदि दोनों मंयोगी को नित्य और व्यापक मानें, तो उन दोनों विभु-पदार्थी का संयोग भी नित्य हो सकता है, परन्तू वह संयोग भी सदातन नित्य ही होगा, इस स्थिति में यह 'विचार करना होगा कि प्रकृत अर्थ जो जीवात्मा और परमात्मा है, वह सदातन नित्य है; इसलिए, इनका संयोग भी सदातन नित्य ही होगा । इस स्थिति में जीवात्मा और परमात्मा के संयोग के उद्देश्य से जो योग-शास्त्र का अनुशासन किया जाता है, वह व्यर्थ ही हो जायगा;

क्यों कि संयोग तो दोनों का नित्य सिद्ध है और संयोग का फल जो मोक्ष है, वह भी सदातन होने से सिद्ध ही है।

यदि यह कहें कि संयोग के नित्य होने पर भी फल के उत्पादन में शास्त्रादि सहकारी कारण की अपेक्षा रखते ही हैं, इसलिए शास्त्रादि स्वयं नहीं हो सकते। इसका उत्तर यह है कि यदि सहकारी को अवश्य मानना है, तो सहकारी से ही फल उत्पन्न हो जायगा, फिर नित्य संयोग की कल्पना हो व्ययं है। इसी कारण, संयोग को प्रायः सब लोगों ने अनित्य माना है। काल और आकाश का संयोग नहीं माना जाता; क्योंकि युत (सिद्ध) के साथ जो सम्बन्ध है, वही संयोग कहा जाता है। इसको नैयायिक और वैशेषिक तो अपना परम सिद्धान्त मानते हैं। इससे प्रकृत मे यह सिद्ध हुआ कि योग शब्द का संयोग अर्थ नहीं हो सकता, किन्तु पूर्वोक्त चित्त-वृत्ति का निरोध ही योग शब्द का वास्तिवक अर्थ है, अथवा धातु के अनेकार्थ होने के कारण 'युजिर' धातु का भी समाध अर्थ होने में कोई आपत्ति नहीं है। धातुओं का अनेकार्थ होना प्रायः सब ने स्वीकार किया है। इसी अभिप्राय से आचार्यों ने लिखा है—

'निपाताश्चोपसर्गारच द्यातवश्चेति ते त्रयः। अनेकार्थाः स्मताः सर्वे पाठस्तेषां निदर्शनम्॥"

अर्थात् — निपात, उपसर्ग और धातु—ये तीनों अनेकार्थ होते हैं, इनका पीठ उदाहरणमात्र है। इसलिए, वैयाकरणों ने युज् धातु का समाधि अर्थ भी माना है— 'युज् समाधी'। याज्ञवल्बय का जो पूर्वोक्त 'संयोगो योग इत्युक्तः' वाक्य है, उसके साध भी कोई विरोध नहीं होता; क्योकि यहाँ भी योग शब्द का समाधि अर्थ मानना समुचित प्रतीत होता है। इसीलिए, याज्ञवल्क्य ने स्वयं कहा है—

'समाधिः समतावस्था जीवात्मपरमात्मनोः। ब्रह्मण्येव स्थितिर्या सा समाधिरभिधीयते॥'

अर्थात्--जीवातमा और परमात्मा की जो साम्यावस्था है, उसीको समाधि कहते हैं। जीवात्मा की ब्रह्म में जो स्थिति है, वही समाधि है। बुद्धि आदि उपाधि के सम्बन्ध से जीव में जो कल्पित धर्म प्रतीत होते हैं, उनका परित्याग के साथ स्वाभाविक असङ्ग रूप से परमात्मा के समान जो स्थिति है, उसीको साम्यावस्था कहते हैं। अपने स्वरूप से स्थिति का ही नाम समाधि है, और यही मोक्ष है। इसी अवस्थाविशेष की प्राप्त के लिए भगवान् पतञ्जलि ने योग-शास्त्र का उपदेश किया है।

### योग और समाधि

अब यहाँ शङ्का उठती है कि पूर्व सूत्र में वित्त-वृत्ति के निरोध को योग बताया गया है और इस समय समाधि को योग वताते हैं। यदि समाधि को चित्त-वृत्ति-निरोध से भिन्न माना जाय, तो स्पष्ट ही पूर्वापरविरोध हो जाता है।

यदि चित्त-वृत्ति-निरोध को ही समाधि मानें, तो 'यमनियमासनप्राणायामपत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽब्टावङ्गानिं' इस पतञ्जलि-सूत्र से विरोध हो जाता है। कारण, इस सूत्र में समाधि को योग का अङ्ग कहा गया है। समाधि, योग का अङ्ग होने से, योग की उपकारक होगी, और योग उपकार्य। उपकार्य और उपकारक इन दोनों का आश्रय जिल्ल होता है। इसलिए, यहाँ समाधि को योग क्यों ग्रहा ?

इसका समाधान यह है कि यद्यपि योग का अङ्ग होने से समाधि योग से वस्तुत.
भिन्न है, तथापि अङ्ग और अङ्गी में अभेद का आरोप कर योग और समाधि को भाष्यकार ने एक माना है। वस्तुतः, समाधि आठ योगाङ्गों में अन्तिम अवयव है। पतञ्जिल ने इसीका निरूपण 'तदेवार्यमात्रनिर्भासं स्वरूपजून्यमिव समाधिः' इस सूत्र से किया है। सूत्रगत तत् पव से, 'प्रत्यंकतानता घ्यानम्' इस सूत्र से, उस घ्यान का ही ग्रहण किया है। मात्र पद का अर्थ स्वयं सूत्रकार ने ही 'स्वरूपजून्यमिव' शब्द से कर दिया है। भावार्थ यह है कि जब घ्यान ही घ्येय के आवेश में हो जाता है, उस समय घ्यातृ-घ्यानभाव अत्यन्त अन्य हो जाता है और वह केवल घ्यमात्र का ही ग्राही होता है। उस समय घ्यान वर्त्तमान रहता हुआ भी, घ्यातृ-घ्यान-घ्येय विभाग के यहण न करने से, स्वरूप-जून्य के सब्धा हो जाता है। इसी वर्ण नाम समाधि है। यही सूत्र-लक्षित अन्तिम योगाङ्ग है।

वस्तुतः, विचार करने पर 'योगः समाधिः' इसमें कोई विरोध प्रतीत नहीं होता; क्यों कि समाधि शब्द का अने अर्थ भाष्यकारों ने माना है। 'समाधानं समाधिः' इस भाषसाधन व्युत्पत्ति से अङ्गीभूत योग रूप समाधि का ग्रहण होता है। और 'समाधीयते अनेन' इस करण-साधन-व्युत्पत्ति से योगाङ्ग-रूप समाधि का ग्रहण है। इन दोनों अर्थों में समाधि शब्द का प्रयोग सूत्रकार ने स्वयं किया है। कारण, साधन-समाधि शब्द का प्रयोग 'यमनियमासन' इत्यादि सूत्रों में किया है। और 'ता एव सवीजः समाधिः' (गो० सू० ११४६), 'तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्निर्वोजः समाधिः' इन दोनों सूत्रों में, अङ्गीभूत योग अर्थ में ही समाधि शब्द का प्रयोग किया गया है। व्यास-भाष्य में भी दोनों अर्थ में समाधि शब्द का प्रयोग अनेक स्थलों पर किया गया है। इसलिए, 'योगः समाधिः' यह भाष्य भी सङ्गत हो जाता है। समाधि शब्द के, भाव-साधन और करण-साधन-व्युत्पत्ति से, दोनों अर्थ मानने से स्कन्दपुराण का बचन भी सङ्गत होता है। जैसे—

'यत्समत्वं द्वथोरत्र जीवात्मपरमास्मनोः । सन्द्रद्यमंत्रं समाधिरिंशधीयते ।। परमात्मास्मनोयोंऽयमविभागः परन्तप । स एव तु परो योगः समासात्कथितस्तव ।।'

इसका भावार्थ यह है कि जिस अवस्था में चित्त के विकारभूत समस्त संवर्ध के निष्ट हो जाने से जीवात्मा और परमात्मा में समता आ जाती है. उसे समाधि कहते हैं। यहाँ करण-साधन अङ्गवाचक समाधि शब्द का प्रयोग है। द्वितीय दलोक में योग शब्द के वाच्य अर्थ में समाधि शब्द का प्रयोग है। परमात्मा और जीवात्मा का जो अविभाग, अर्थात् एकता है, वही योग है। इससे दोनों अर्थों में समाधि शब्द का प्रयोग सिद्ध होता है।

आत्मा की अपरिणामिता

अब यहाँ यह आशक्ता होती है कि यदि चित्त-वृति के निरोध को योग कब्द का अबं मानते हैं, तो बारमा का कूटस्य होना, जो शास्त्रों से सिद्ध है, व्याहत हो जाता है; क्योंकि अमाण, विषयंय, विकल्प, निद्रा और स्पृति—ये पाँच प्रकार की वृत्तियाँ वताई गई हैं। उनमें अज्ञात अयं का निरचय परानेवाली जो वृत्ति है, वह प्रमाण है। मिथ्या ज्ञान का नाम जिपयंय है। बाह्यार्थ-रहित केरल कल्पनामय आहायं ज्ञान-रूप जो प्रतीति है, वही विकल्प है। निद्रा और स्पृति प्रसिद्ध है। इन्हीं वृत्तियों का निरोध योग कहा गया है। निरोध खब्द का अर्थ नाश ही होता है। और यह भी निद्धित है कि जो वृत्ति का आश्रय है, वही नाश का भी आश्रय होता है। और, वृत्ति के ज्ञान-स्वरूप होने से उसका तथा वृत्ति के निरोधरूप विनाध का भी अश्रय आत्मा ही होगा। इस प्रकार, आत्मा में जायनान जो वृत्ति-निरोधरूप विनाश है, वह अपने आश्रयभूत आत्मा में भी किशी प्रकार विकार को दल्प अवस्य ही करेगा; क्योंकि धर्म में विकार होने से धर्मी में भी बद्द विकार होता है, यह सर्वतन्त्र-सिद्धान्त है। इसी तात्पर्य से आचार्यों ने लिखा है— उपयक्षप्रयन् धर्मों विकार दिना प्रति हि धर्मिणम्' (न्या० रत्ना० सि० वि०)। अर्थन्त्, धर्म का विकार धर्मों में भी अवस्य विकार पेदा करता है।

इस स्थिति में, वृत्ति के निरोध-रूप विनाश-काल में आत्मा में भी विनाणस्य होने के छोरण सर्विसद्धान्त-सिद्ध आत्मा का कृटस्थ होना भड़्त हो जायगा। कृटस्थ धव्द का बीधा-पादा अर्थ है,—'कूटेन मूलस्वरूपेण सदा तिब्बित इति कूटस्थः', अर्थात् सदा मूलस्वरूपे के जो निविकार रहता है, वही कूटस्थ कहा जाता है। इसका ममाधान यह है कि यह आधक्का तभी हो सकती है, जब प्रमाण आदि वृत्तियाँ आत्मा के धमें हों; परन्तु वास्तव में यह नहीं हैं; क्योंकि प्रमाणादि वृत्तियाँ जित्त के ही धमें हैं, जिन्हें अन्तःकरण और वृद्धि का पर्याय कहते हैं। ज्ञान तो अन्तःकरण का ही परिणामविशेष है। वृद्धि-वृत्ति में विषयाकार का जो समर्पण है, वही विषय-क्षान है। और विषयों के आकार से उपरक्त को बृद्धि-वृत्ति है, वही विच्छिति, अर्थात् आत्मा में प्रतिविम्वत होनी है। आत्मा में जो प्रतिविम्व पड़ता है, वह प्रतिविम्वन सागर्था-वृत्ति-विशिष्ट चित्त का ही है। जित प्रकार, जल या वर्गणादि म प्रतिविम्वन सागर्था-वृत्ति-विशिष्ट चित्त का ही है। जित प्रकार, जल या वर्गणादि म प्रतिविम्वन स्थून द्वय का ही सामर्थ्य होता है। उस समय बुद्ध-वृत्ति और जित्-शक्ति (आत्मा) में मेद की प्रतिति नहीं होने के कारण बुद्ध-वृत्ति से अभिन्न आत्मा अर्थ का अनुभव करता है, ऐसा लोक में व्यवहार होता है।

इसमें प्रकृति में यह सिद्ध होता है कि ज्ञान वस्तुतः आत्मा का धर्म नहीं है, किन्तु बुद्धि का ही धर्म है। इस स्थिति में, ज्ञानविशेष रूप जो प्रमाणादि वृत्तियाँ हैं, वे भी बुद्धि के ही परिणामविशेष धर्म हैं, आत्मा के नहीं। इसलिए, आत्मा के कूटस्थत्व का व्याघात नहीं होता।

यहाँ पुनः आशङ्का होती है कि नैयायिक ज्ञान का आत्मा का ही गुण मानते हैं। इस अवस्था में, कूटस्थत्व-भंग की बात पूर्ववत् बनी ही रहती है। इसके उत्तर में योगाचायाँ का कहना है कि यदि आत्मा को अपरिणामी— निर्विकार—कूटस्थ मानना है तो किसी प्रकार भी ज्ञान आत्मा का गुण नहीं हो सकता; क्योंकि विषयों का जो आकार है, उस आकार के सदृश आकार से परिणाम का नाम ही ज्ञान है और इस प्रकार का, आत्मा का परिणाम नैयायिक भी नहीं मानते, चूँकि आत्मा को परिणामी मानने से आत्मा अनित्य हो जाता है, जो आस्तिक-दर्शनों का सम्मत नहीं है।

यदि कोई कहे कि आत्मा का अपरिणामी होना किसी प्रमाण से सिद्ध नहीं है, तो इसका उत्तर यह होता है कि आत्मा का विषय वृत्तिविशिष्ट बुद्धि ही है, जिसको चित्त भी कहते हैं। और, चित्त का विषय-घटादि सकल पदार्थ होते हैं। घटादि पदार्थ आत्मा के साक्षात् विषय नहीं होते; क्योंकि विषयों के प्रत्यक्ष होने में इन्द्रिय-संयोग और प्रकाशादि भी कारण होते हैं। इन्द्रिय-संयोग और प्रकाश के न रहने पर विद्यमान भी घट-पटादि पदार्थ अज्ञात ही रहते हैं। परन्तु, चित्तवृत्ति में वह बात नहीं है, चित्तवृत्ति विद्यमान रहती हुई कवापि अज्ञात नहीं रह सकती। दूसरे शब्दों में, अज्ञात सत्ता का वृत्ति में सदा अभाव ही रहता है। यदि अज्ञात चित्तवृत्ति की भी सत्ता मानी जाय, तो विद्यमान चित्तवृत्ति का भो कदाचित् ज्ञान न होने से, 'मैं सुखी हूँ अथवा नहीं, मैं दु:खी हूँ अथवा नहीं, मैं इच्छा करता हूँ या नहीं', इत्यादि अनेक प्रकार के संगय होते रहेंगे, जो स्वभावतः किसी को नहीं होते। इससे सिद्ध होता है कि चित्तवृत्ति का ज्ञान सदैव बना रहता है। इसिलए, पूर्वोक्त संगय नहीं होते; क्योंकि वस्तु में ही संगय होता है, यह सर्वशास्त्र सिद्ध और लोकानुभूत है।

अब यहाँ यह विचारना है कि जब चित्तवृत्ति सदा ज्ञात है, यह मान लिया, तब तो उसके सदा ज्ञातत्व की उपपत्ति के लिए वृत्ति के साक्षित्व-फाल में आत्मा को अपरिणामी मानना अत्यावण्यक हो जाता है। क्योंकि, चित्त के सदृश आत्मा को भी यदि परिणाभी मान लें, तो उस अवस्था में चित्तवृत्ति का सदा ज्ञातत्व सिद्ध नहीं होता। कारण यह है कि परिणामी होने से आत्मा कादाचित्क हो जायगा, सनातन नहीं रहेगा। अर्थात्, इस अवस्था में वह कभी पहेगा और कभी नहीं भी।

यहाँ ज्ञातता का ताल्पर्य है ज्ञानिविषयता। जिसका ज्ञान होता है, वही ज्ञान का विषय या ज्ञात कहा जाता है। विषय में रहनेवाला धर्मविशेष का नाम विषमता या ज्ञातता है। जहाँ घट का ज्ञान होता है, वहाँ घट ही ज्ञान का विषय और वही ज्ञात कहा जाता है। जिस समय घट का ज्ञान होता है, उसी समय घट में ज्ञातता वाती है। अज्ञात घट में ज्ञातता नहीं रहती। ज्ञातता का तात्पर्य है—अपने आकार के सदृश आकार का वृद्धि वृत्ति में समर्पण। तात्पर्य यह हुआ कि जिस समय विषय अपने आकार के सदृश वाकार वृद्धिवृत्ति में समर्पण करता है, उस समय उसमें ज्ञातता आती है। वही विषय की ज्ञातता है, और वृद्धिवृत्ति की ज्ञातता आतमा में वृद्धिवृत्ति का प्रतिविम्बन-मात्र है। इसका तात्पर्य यह है कि विषयों का ज्ञान अपने आकार के सदृश आकार वृद्धिवृत्ति में समर्पण के विना नहीं हो सकता, और वृद्धिवृत्ति में ऐसी बात नहीं है। केवल वृद्धिवृत्ति की सत्ता से ही उसका ज्ञान सदा वर्तमान रहता है। अज्ञात

बुद्धिवृत्ति की सत्ता ही नहीं होती है। कारण यह है कि चिच्छिक्ति-छप जो आत्मा है यह साक्षी अर्थात् अधिष्ठाता के रूप में सदा वर्तमान रहता है, और उस आत्मा का अपना अन्तरङ्ग जो स्वाभाविक निमंछ सत्त्व, अर्थात् प्रतिविम्ब के ग्रहण करने की शक्ति है, यह भी सदा वर्तमान ही रहता है। इसिछए, बुद्धिवृत्ति के सत्ताकाल में उसमा चिच्छिक्ति में सदा प्रतिविम्बत होना भी स्वाभाविक ही हो जाता है। इस अवस्था में, बुद्धिवृत्ति का सदा ज्ञातत्व और चिच्छिक्ति का सदा ज्ञातुत्व स्वयं सिद्ध हो जाता है। चिच्छिक्ति के सदा ज्ञातुत्व होने के कारण हो उसका अवरिणामी होना भी सिद्ध हो जाता है; क्योंकि परिणामी का सदा ज्ञाता होना असम्भव है।

यहाँ एक बाङ्का और होती है कि पुरुष यदि ज्ञाता है, तो विषय के साथ उसका सम्बन्ध होना अनिवायं हो जाता है। इस स्थित में आत्मा असंग कैसे रह सकता है? इसका उत्तर यही होता है कि आत्मा का अन्तरङ्ग जो निर्मल स्वभाविक सत्त्व अर्थात् प्रतिविम्ब-ग्राहकत्व-शक्ति है, वह भी सदा वर्तमान रहता है। इस कारण, उस निर्मल सत्त्व में जिस विषय का प्रतिविम्ब पड़ता है, उसी विषय का भान होता है। इसलिए, छायामात्र से विषय के भान होने पर भी आत्मा निःसंग ही रहता है। जिस प्रकार, दर्गण में विम्ब की छाया पड़ने पर भी दर्गण निर्मल और असंग ही रहता है, उसमें विम्ब का विकार कुछ भी नहीं आता, उसी प्रकार आत्मा भी निलें और असंग ही रहता है।

जिस प्रकार, चित्तवृत्ति परिणामशील है, उसी प्रकार चित भी परिणामी होता है; क्यों कि जिस वस्तु का चित्त में उपराग (छाया) होता है, वही जात कहा जाता है। जिसका चित्त में उपराग नहीं होता, वह अज्ञात रहता है। जिस प्रकार चुम्बक अफिय होने पर भी छोहे का आकर्षक है, उसी प्रकार विषय अफिय होने पर भी फियाशील चित्त का आकर्षक है। अर्थात्, यद्यपि विषय अफिय है, तथापि अपने में वर्त्तमान आकर्षकत्व-शक्ति से इन्द्रियों के द्वारा चुम्बक के समान चित्त को खींचकर उसमें अपनी छाया को समर्पित कर देता है। इसीका नाम उपरञ्जन या उपराग है।

उपराग होने पर ही विषय ज्ञात कहा जाता है और चित्त के परिणामी होने पर ही उपराग सिद्ध होता है। इसलिए, चित्त को परिणामी मानना आवश्यक है।

योगाचारों के मत में चित्त व्यापक माना जाता है। इनका कहना है कि यदि चित्त को अणु मान लिया जाय, तो एक काल में अनेक विषयों के साथ सम्बन्ध न होने के कारण चित्त की एकाग्रता सिद्ध हो जाती है, पुनः उसके लिए योग-शास्त्र की रचना का प्रयोजन ही क्या हो सकता है? और, चन्दनादि सुगन्धि द्रव्यों से वासित शर्वत आदि के पीने में जो एक काल में अनेक इन्द्रियों के विषय का ज्ञान होता है, वह भी नहीं बनता। और, योगियों को एक काल में अनेक वस्तुओं का जो ज्ञान होता है, वह भी अणु मानने से नहीं बनता।

यदि यह कहें कि योगियों का जो प्रत्यक्ष होता है, वह तो लीकिक सिश्तकर्ष से नहीं, बल्कि अलीकिक योग-सन्निकर्ष से ही होता है, इसके लिए व्यापक

मानना युक्त नहीं है। इसका उत्तर यह होता है कि मन के व्यापक मान लेने पण शीकिण सिवाकों से ही सब सिद्ध हो जाता है, तो इसके लिए दूसरे सिन्नकर्ष की कल्पना व्यर्थ ही है। और, दूसरे सिन्नकर्ष की कल्पना करने में गौरव भी है, इसलिए, योगजन्य साक्षारकार में भी लीकिक सिन्नकर्य की ही कारण मानना समुचित है। तात्पर्य यह है कि सब पटार्थों के ग्रहण करने में केवल एक चित्त ही समर्थ है, और तम नाम का जो एक आवरण है, उसके निवारण करने में ही योग कारण होता है। विषय का साक्षात्कार सर्वार्थग्रहण-समर्थ चित्त का ही कार्य है। इसी प्रकार, उपलब्धि के प्रतिबन्धक जो अतिदूर, सामीप्य, इन्द्रियघात, मनोऽनवस्थान आदि बताये गये हैं, उनका निराकरण करना भी योग का कार्य होता है। अर्थात चित में सब पदार्थों के ग्रहण करने का सामर्थ्य स्वाभाविक है, परन्त तमागुण से चित्त के आवृत्त होने के कारण या दूरादि प्रतिबन्ध होने से सबको सब बस्तुओं का ज्ञान नहीं होता। जब योग-बल से तमोगुण नब्ट हो जाता है, और प्रतिबन्धक भी दूर हो जाते हैं, तब योगियों को एक काल मे सकल पदार्थों का ज्ञान सूलभ हो जाता है। चित्त को सर्वार्थ ग्रहण करने का जो सामध्यं प्राप्त है, वह उसके व्यापक होने के ही कारण। इसलिए, चित्त व्यापक माना जाता है। इनके मत में इन्द्रियाँ भी व्यापक मानी जाती हैं। योगियों को देशान्तरस्य और कालान्तरस्थ वस्तुओं का जो पत्यक्ष होता है, वह इन्द्रियों के व्यापक मानने में ही युवत होता है, अण मानने में नहीं। इन्द्रियों का ज्ञान तत्तत् स्थान में ही होता है, इसका कारण शरीरादि का सम्बन्ध ही है। इन्द्रियों का अणुत्व-व्यवहार भी, शरीरादि-स्थानकृत होने से, औपाधिक ही माना जाता है।

यदि यह कहें कि इन्द्रियों का व्यापक होना यद्यपि आवश्यक है, तथापि उनके भीतिक होने के कारण व्यापक होना युक्तिसङ्गत नहीं प्रतीत होता। इसका उत्तर यही होता है कि इन्द्रियों को यदि भौतिक मानें, तो यह शङ्का युक्त हो सकती थी, परन्तु इनके मत में इन्द्रियों की उत्पत्ति सात्त्रिक अहङ्कार से मानी गई है। अहङ्कार व्यापक होने से इन्द्रियों का व्यापक होना भी युक्तिसङ्गत है। यदि यह कहें कि मन की गमन क्रिया श्रुति-स्मृति से नुमोदित और लोकप्रसिद्ध है, तो इस स्थिति में, उसका व्यापक होना नहीं बनता। कारण यह है कि क्रिया व्यापक पदार्थ में नहीं रहती और मन में रहती है, इसलिए मन को व्यापक नहीं मान सकते। इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि मन व्यापक है, तथापि उपाधि के वश से प्राण का गमनागमन भी अयुक्त नहीं होता। व्यापक आत्मा का भी गमनागमन-क्रिया 'तदेजित तन्नैजित' इत्यादि श्रुतियों में प्रसिद्ध है, और वह औपाधिक माना भी गया है।

मन को मध्यम-परिमाण भी नहीं मान सकते। कारण यह है कि मन के मध्यम-परिमाण होने से प्रलय-काल में उसका विनाश अवश्यमभावी है, फलतः शुभाशुन कर्म-जन्य जो अदृष्ट संस्कार है, उसका आधार ही नष्ट हो जायगा। इस स्थिति में, पूर्वाजित कर्मफल का भोग जन्मान्तर में नहीं हो सकता। इसलिए, सन को ध्यापक मानना आवश्क है। मन को व्यापक मानने में एक दूसरा दीप यह दिया जाता है कि मन और इन्द्रियों को यदि व्यापक मानते हैं. तब तो सब दिप यों के साथ इन्द्रियों का सम्बन्ध सदा रहने में योगी या अयोगी सब को सब काल में सब विषयों का ज्ञान होना चाहिए।

इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि चित्त (मन) व्यापक है, तथापि जिस शरीर में चित्र विषयाकार से परिणत होता है, उसी शरीर के साथ जिस विषय का सम्बन्ध ह, उसी बारीर में उसी विषय का ज्ञान होता है, दूसरे करीर में नहीं। इतिलए, यह भीय भी यहाँ नहीं हो सकता। पहले भी कह चुके हैं कि विषय चुम्बक के समान है और चित्त छोहा के समान । इन्द्रियों के द्वारा चित्त को आकुष्ट कर विषय उसे अपने आकार का समर्गण करता है। दूसरे कब्दों में, विषय इन्द्रिय के द्वारा चित्त से सम्बद्ध होकर उसे जपरक करता है। इससे यह सिद्ध होता है कि परिणाम चित्त का है। धर्म है, आत्मा का नहीं 'कामसञ्जल विचिकित्साश्रदाश्रदाश्रतिस्कृतिहाँ-धीं भीरित्येतत्सर्व भन एवं ( वृ० उ० १।४।३ ), यह श्रुति भी काम आदि को मन का ही बताती है। विषय की अभिलापा का नाम काम है। 'यह नीला है, यह पीला है'. इस आकार की कल्पना का नाम संकल्प है। विचिकित्सा संशय की कहते हैं। आस्तिक्य-वृद्धि को श्रद्धा और इससे विपरीत को अश्रद्धा कहते हैं। धृति को धर्य और इससे इतर को अधृति कहते हैं। 'ह्ली' लज्जा 'धी' ज्ञान और 'भी' भय को कहत है। ये सब मन के ही परिणामविशेष हैं। अति ने 'सन एव' इस प्रकार एव शब्द का जो प्रयोग किया है, इससे सुचित होता है कि मन से भिन्न आत्मा के ये परिणाम या धर्म नहीं है। इसलिए, आत्मा परिणामी नहीं होता, यह वात सिद्ध हो जाती है। पूरुप का परिणामी न होना पञ्चशिखाचार्य न भी लिखा है-'अपरिणामिनी हि भोनत्वक्ति.', इसका विवेचन पुरुषस्वरूप-निर्णय मे आ चुका है।

भगवान् पतव्यक्ति ने भी 'सदा ज्ञातादि त्वात्यः तत्प्रभीः पुरुषस्यापरिणामित्यात्' सूत्र से आत्मा को अनुमानं द्वारा अपरिणामी सिद्ध किया है। सूत्र का भावार्थ यह है कि आत्मा की विषयभूत जो चित्तवृत्तियाँ हैं, वे सदा विद्यमानावस्था में ज्ञात ही रहती हैं, चित्त के विषय घटादि के समान ज्ञात और ज्ञात दोनों प्रकार की नहीं होती हैं। इसका कारण यह है कि उन वृत्तियों का भोक्ता जो पुरुष है, वह विषयाकारादि-ग्रहण्डप अभेष परिणामों से शून्य हैं, इसीलिए अपरिणामी भी हैं।

# परिणाम-विवेचन

अब परिणाम कितने प्रकार के होते हैं, इसके बारे में कुछ लिखा जाता है। परिणाम तीन प्रकार के होते हैं—धर्म-परिणाम, लक्षण-परिणाम और अवस्था परिणाम। धर्मी में पूर्वधर्म के निरोभाव से धर्मन्तर का प्रादुर्भाव होना धर्म-परिणाम है। चित् के तत्तत् विषयों के आकारवाली जो अनेक प्रकार की वृत्तियाँ हैं, उनको धर्म कहते हैं। उनमें एक नील के आलोचन-रूप जो नीलाकार चित्तवृत्ति है, उसके तिरोभाव में विषयान्तर के आलोचनरूप वृत्ति का प्रादुर्भाव होता है। सुवर्ण के कटक-धर्म के तिरोभाव से मुकुट-धर्म का प्रादुर्भाव होता है।

मृत्तिका के पिण्ड-धर्म के तिरोभाव से घट-धर्म का प्रादुर्भाव होता है। यहाँ द्रव्य का भी धर्म शब्द से ध्यवहार किया गया है।

एक बात और भी जानना चाहिए कि नाश और उत्पत्ति शब्द के स्थान में
तिरोमाव और अविभाव शब्द का ही प्रयोग किया गया है। योगकारों के मत में
सत्कार्यवाद सिद्धान्त होने से किसी वस्तु की उत्पत्ति या नाश नहीं माना जाता। इसिलए,
आविभाव तिरोभाव ही इनके मत में अभीष्ट हैं। असत् की उत्पत्ति और सत् का
विनाश इनके यहाँ नहीं होता। इस स्थिति में जिस प्रकार धर्मी स्वरूप में विद्यमान
रहता हुआ ही सब धर्मों का, जो अपने में होते रहते हैं, ग्रहण करता रहता है, उसी
प्रकार प्रत्येक धर्म भी सदा विद्यमान रहता हुआ ही भूत, भविष्यत्, वर्तमानरूप
भिन्न-भिन्न छक्षणों से युक्त होता रहता है। यही धर्म का छक्षण-परिणाम वहा जाता है।

विद्यमान धर्मों के एक लक्षण को छोड़कर लक्षणान्तर से होनेवाले परिणाम को ही लक्षण-परिणाम कहते हैं। यहाँ लक्षण शब्द से भविष्यत्व, वर्तमानत्व और भूतत्व—इन्हों तीन का ग्रहण किया जाता है। यहाँ धर्मों के समान विद्यमान लक्षणों का ही आविर्माव और तिरोभाव होता रहता है। इसलिए, सत्कार्यवाद सिद्धान्त उत्पन्न होता है। तीनों लक्षणों का प्रतिक्षण तारतम्य होता रहता है। लक्षणों का तारतम्य लक्षणों से युक्त धर्म में ही देखना चाहिए; क्योंकि लक्षणों का तारतम्य वहीं होता है। जैसे—नीलाकार-रूप चित्त-धर्म विद्यमान रहने पर भी कभी अस्फुट, कभी अस्फुटनर, कभी स्फुट और स्फुटतर आदि अनेक अवस्थाओं से तारतम्य का अनुभव होता रहता है। इसी प्रकार, सुवर्ण का धर्म कटकादि और मृत्तिका का धर्म जो घटादि है, उनके नवीनत्व, पुराणत्व आदि अनेक अवस्थाओं का भेद प्रतिक्षण अनुभूत होता रहता है। सत्त्वादि गुणों के अतिचञ्चल स्वभाव होने के कारण उनका प्रतिक्षण परिणाम होता रहता है, यह अनुमान से सिद्ध होता है। यही लक्षण का अवस्था-परिणाम है।

वर्तमान जो लक्षण है, उसे एक अवस्था को छोड़कर अवस्थान्तर में परिणत होते रहने का नाम अवस्था-परिणाम है। यह अवस्था-परिणाम वर्तमान काल में ही स्फुटतर प्रतीत होता हैं। इसी दृष्टान्त से भविष्य और भूतकाल का भी अनुमान किया जाता है। यह सब विचार धर्मी और धर्म के लक्षण की अवस्था में जो काल्पनिक भेद है, उसी के आधार पर किया गया है। वास्तव में तो सब परिणाम धर्मी में ही होते हैं।

धर्म, लक्षण और अवस्था — ये सब धर्मिमात्र-स्वरूप हैं। दूसरे शब्दों में, धर्मी से अतिरिक्त धर्म की सत्ता ही नहीं है। धर्म के लक्षण या अवस्था के परिणाम से धर्मी के ही लक्षण या परिणाम का विस्तार होता है।

धर्मी के तीनों प्रकार के केवल संस्थान का ही अन्ययाभाव होता है, द्रव्य का नहीं। सुवणं के संस्थान अर्थात् आकार के भिभ-भिन्न होते रहने पर भी सुवणं में किसी प्रकार का विकार नहीं आता। आकृति के नाश होने पर भी द्रव्य ही शेष रहता है, इसी बात को पतञ्जलि ने महाभाष्य में कहा है—'आकृतिरन्या चान्या च भवति, द्रव्यं पुनः तदेव', आकृत्यपमर्देन द्रव्यमेवावशिष्यते' इति। इससे यह सिद्ध होता है कि धमं और धर्मी में न अत्यन्त भेद ही है, म अत्यन्त धमेद।

उक्त सन्दर्भ से यह सिद्ध हो जाता है कि प्रमाण, विषयंय आदि जितनी वृत्तियाँ हैं, वे सब चित्त की ही हैं। और, इनका निरोध भी चित्त में ही होता है, आत्मा में नहीं। क्योंकि, वृत्ति और निरोध इन दोनों का आश्रय एक ही होता है, आत्मा वृत्ति या निरोध किसी का भी आश्रय नहीं होता।

# सुषुप्ति और योग

वृत्ति का आश्रय न होने से आत्मा में परिणामित्व होने की भी शङ्का नहीं रहती। वृत्ति-निरोध को जो योग माना गया है, उसमें एक और शङ्का होती है कि सुपुष्ति-काल में भी वृत्तियों का निरोध होता है, इसलिए सुपुष्ति को भी योग क्यों नहीं कहा जाता? यदि यह कहें कि सुपुष्ति में सकल वृत्तियों का निरोध नहीं होता; इसलिए वह योग नहीं है। यह भी उत्तर युक्त नहीं होता; क्योंकि सम्प्रज्ञात योग में सकल वृत्तियों के निरोध न होने पर भी उसको योग माना गया है। सम्प्रज्ञात में विशुद्ध सात्त्विक आत्मविषयक वृत्ति को सभी दार्शनिकों ने माना है, इस वृत्ति का वहीं निरोध नहीं होता, तो भी उसको योग माना गया है; इसी प्रकार सुष्पष्त को भी योग मानना चाहिए।

तात्पर्य यह है कि चित्त की वृत्तियाँ पांच प्रकार की हैं—िक्षप्त, मूढ, विक्षिप्त, एकाग्र बोर निरुद्ध। विवृद्ध रजोगुण के बिह्मुंख होने के कारण विषय की ओर प्रेरित जो चित्त है, वही क्षिप्त कहा जाता है। इस प्रकार का चित्त प्रायः देत्य-दानवों में होता है। तमोगुण के बढ़ने से कृत्याकृत्य-विवेक-शून्य, कोघादि से अभिभूत अथवा निद्रादि से युक्त जो चित्त है, उसको मूढ कहते हैं। इस प्रकार का चित्त प्रायः राक्षस-पिशाचों का होता है। क्षिप्त से विक्षिप्त में कुछ विशेषता है। सत्त्वगुण के बढ़ने से दुःख से भागकर केवल सुख-प्राधनों में ही रत रहना विक्षिप्त है। विक्षिप्त चित्त प्रायः देवताओं में ही रहता है। यह चित्त विषय-विशेष के अनुसार कभी-कभी कुछ काल-पर्यन्त स्थायी भी रहता है। क्षिप्त की अपेक्षा इसमें यही विशेषता है। सुपुष्ति-काल में क्षिप्त और विक्षिप्त वृत्ति का अभाव रहता है, और जाग्रत् में मूढ-वृत्ति का एकाग्र और निरोध-वृत्ति का अभाव तो प्रायः सब बद्ध मनुष्यों में होता है। इस प्रकार, कुछ वृत्तियों के निरोध सुष्पित में होने से योग-लक्षण की अतिब्याप्त हो जाती है, यही शङ्का का तास्तयं है।

इसका समाधान इस प्रकार होता है कि क्षिप्त, मूढ आदि जो चिन की पाँच अवस्थाएँ बताई गई हैं, उनमें क्षिप्त, मूढ और विक्षिप्त—इन तीन अवस्थाओं को, योग में त्याज्य होने के कारण, योग शब्द का वाच्य नहीं माना गया है, तथापि योग में उपादेय जो एकाग्र और निरुद्धावस्था है, उसमें वृत्ति-निरोध को योग कहने में कोई आपित नहीं है। क्योंकि, जो चित्त, रजोगुण-तमोगुण-रूप मल के सम्पर्क से रहित होने से, विशुद्ध सत्त्वप्रधान होकर किसी सूक्ष्म तत्त्व के आलम्बन करने से, निर्वात देश में रहनेवाली स्थिर दीप-शिक्षा की तरह निरुचल रहता है, वही एकाग्र कहा जाता है। विक्षिप्त से एकाग्र में यही विशेषता है कि विक्षिप्त चित्त में रजोगुण के लेश से युक्त सत्त्वगुण प्रधान रहता है, और एकाग्र चित्त में रजोगुण का लेश भी नहीं रहता, केवल विशुद्ध सत्त्व ही प्रधान रहता है। इसी एकाग्र को एकतान भी फहते हैं। एकाग्र चित्त उन्हीं का होता है, जो यम-नियमादि के अभ्यास से सम्प्रज्ञात समाधि में

आरूढ हो चुके हैं। और, जिस चित्त में समस्त वृत्तियों का निरोध हो जाता है, केवल संस्कारमात्र घोष रहता है, वही निकळ कहा जाता है। ये दोनों अवस्थाएँ स्वरूपावस्थिति का हेत् और क्लेशकर्मादि का परिपन्थी होने के कारण समाधि की साधिका होती हैं। इसलिए, एकाग्र और निरोध दोनों योग शब्द के वाच्य होते हैं। इस प्रकार 'चित्तवृत्तिनिरोधः' यह योग का जो लक्षण आचार्य ने किया है, वह सम्यक् उपपन्न हो जाता है। सुपुष्ति आदि में जो योग-लक्षण का अतिव्याष्तिदोप दिया गया है, बह भी ठीक नहीं है, कारण यह है कि िसी प्रकार के निरोध में ही आचायं का अभिप्राय नहीं है, किन्तु जिस बृत्ति-निरोध से द्रव्टा के स्वरूप में आत्यन्तिक अवस्थिति हो, बीर जो क्लेशकमादि का परिपन्थी हो, उसी को योग कहते हैं। क्षिप्तादि अवस्था मे जो वत्ति का निरोध है, वह द्रव्टा के स्वरूप में अवस्थिति का हेत् और क्लेशकर्मादि वा परिपन्धी होते हुए भी उसके विपरीत है। और, सुबुष्ति या प्रलय आदि में जो निरोध है, वह स्वरूपावस्थिति का हेत् होने पर भी आत्यन्तिक स्वरूपावस्थिति का हेत् नहीं होता, इसलिए सुषुष्ति, प्रलय आदि शब्द से योग का ग्रहण नहीं होता । सुषुष्ति में जो निरोध है, वह बात्यन्तिक नहीं है। सुष्टित से उठने पर सब पूर्ववत् जागरित हो जाती है। अतः, सुपुष्ति को योग नहीं कह सकते हैं। यद्यपि असम्प्रज्ञात भी द्रव्टा के स्वरूपावस्थान में साक्षात हेतू नहीं होता, तथापि असम्प्रज्ञात के द्वारा वह होता ही है, इसलिए योग शब्द का वाच्य होता है।

एकाग्र चित्त में वाह्यविषयक चित्तवृत्तियों का निरोध जिस अवस्था-विशेष में हो, वही सम्प्रज्ञात है। सम्प्रज्ञात समाधि में केवल वाह्यविषयक चित्तवृत्तियों का ही निरोध होता है, आत्मविषयक सात्त्विकी चित्तवृत्ति बनी ही रहती है। 'सम्यक् ज्ञायते प्रकृतेः भेदेन च्येयस्वरूपं यस्मिन्', इस ब्युत्पत्ति से यही सिद्ध होता है कि जिस अवस्था में च्येय (आत्मा) का ज्ञान सम्यक् प्रकार से होता हो, वही सम्प्रज्ञात है, इसी ब्युत्पत्ति के आधार पर सम्प्रज्ञात से आत्मविषयक सात्त्विक वृत्ति होना सिद्ध होता है।

#### सम्प्रज्ञात समाधि

सम्प्रज्ञात समाधि भी चार प्रकार की होती है—सवितर्क, सविचार, सानन्द और सास्मित । यहाँ समाधि शब्द का अर्थ भावना है। जिस वस्तु की भावना की जाती है, वह भाव्य, भावनीय या व्येय कहा जाता है। उसी व्येय का विषयान्तर के परिहारपूर्वक बारम्बार चित्त में निविष्ट करने का नाम भावना है। दूसरे शब्दों में, विषयान्तर में आसक्त चित्त को उस विषय से हटाकर ब्येय में बारम्बार लगाने का नाम है भावना।

भाव्य भी दो प्रकार का होता है—एक ईश्वर दूसरा तत्त्व । तत्त्व भी दो प्रकार का है—जड़ और अजड़। अजड़ से जीवात्मा को समझना चाहिए।

ईश्वर की तस्व से पृथक् गणना की गई है। प्रकृति आदि चौबीस जड़ तस्व होते हैं—प्रकृति, महत्तस्व, अहङ्कार, पञ्चतन्मात्राएँ, पञ्चक्ञानेन्द्रियाँ, पञ्चकर्मेन्द्रियाँ पञ्चभूत बौर मन। पुरुष को सम्मिलित कर छेने पर योगकारों के मत में पच्चीस तस्व होते हैं। ईश्वर तो तस्वातीत, अर्थात् तस्वों से परे है। ईश्वर-सहित ये ही सब तत्त्व भाग्य कहे जाते हैं, इन्ही की भावना से परम लक्ष्य समाधि की सिद्धि हाती है। इनकी भावना के प्रकार-भेद होने के कारण सम्प्रज्ञात समाधि के भी सिवतकींदि भेद से चार प्रकार बताये गये हैं।

स्बूलविषयक साक्षारकार का नाम वितर्क है। 'विशेषेण तर्कणम्, शब्दार्यज्ञानविकत्रकृतं यत्र', अर्थात् जिस अवस्था नं शब्द-अर्थ-ज्ञान के विकल्प-रूप तर्क (भावनाविशेष) हो, उसे वितर्क कहते हैं। इस ब्युटात्तिगम्य अर्थ से स्थलविषयक भावना ही वितर्क है, यह सिद्ध होता है; क्योंकि स्वूल विषय में हो शब्द, अर्थ और ज्ञान का अभेदेन भान होता है। इसका तात्पर्य यह है कि भावना का विषयभूत जो भाव्य है, वह ग्राह्म, यहण और पृहीता के भेद से तीन प्रकार का होता है। इन तीनों में प्राह्म, स्थल-सुक्ष्म भेद ते दो प्रकार का है । पहले स्थल ध्येयविषयक भावना को ही दढकर पीछे सुक्ष्म विषय की भावना की जाती है। जिस प्रकार, धनुविद्या में निपूणता प्राप्त करने के लिए पहुंक स्यूल लक्ष्य के वेधन करने का ही अभ्यास किया जाता है, इसके बाद सुक्ष्म लक्ष्य के। उसी प्रकार, योग की इच्छा करनेवाला पहले स्थल घ्येय की भावना को दुढ़कर बाद में सूक्ष्म ध्येव की भावना का शनैः शनैः अम्यास करता है। इसके बाद सुक्ष्मतर, सुक्ष्मतम और फिर परमलक्ष्य-पर्यन्त पहुँचने की चेष्टा करता है। इस स्यिति में, स्थूल पञ्चमृत या पाञ्चमौतिक चतर्भु जादि स्थूल रूप की भावना, इस प्रकार स्थूल भूतां के कारण सुदमभूत् जिनको तन्मात्र भी कहते हैं, की भावना एवं उसीमें पूर्वापर अनुसन्धान पूर्वक पहुछे समान्य बादविशोष, तब धर्मी, तब धर्म की जो भावना है, उसीको सवितकं या वितर्कानुगत कहते हैं।

इस प्रकार, जब स्थूल विषयों का यथार्थ अनुभव हो जाता है, तब उनमें अनित्यत्व अ, दि दोष देखनेवाली स्थूलाकार दृष्टि को छोड़कर, उन स्थूल पदायों के कारण, जो अहक्कार, महत्तत्व, प्रकृतिकप सूक्ष्म तत्त्व उन स्थूल भूतेन्द्रियों में अनुगत रहते हैं, को भावना करने से और उनमें रहनेवाल अश्वतपूर्व विशेष धर्म की देश-काल-धर्मानुसार भावना करने से जो साक्षात्कार होता है, उसीको विचार कहते हैं। 'विशेषण चारः सूक्ष्मवस्तुपर्यन्तः सञ्चारो यत्न', इस ब्युत्पित्त से जिस समाधि में सूक्ष्मवस्तु-पर्यन्त चित्त का सञ्चार हो, उसीको विचार कहा गया है। विचार के सहित सविचार है।

सिवचार में, स्थूल विषयों में भी यथार्थ सूक्ष्म दृष्टि उत्पन्न होती है; क्यों कि सूक्ष्म तत्त्व कारणह्म से वहाँ भी वर्त्तमान रहता है, और कार्य कारण में अभेद भी है। इसके बाद उस सूक्ष्मविषयक दृष्टि को भी, उसमें अनित्यत्वादि दोष देखने के कारण, छोड़क्र, चौबीस तत्त्वों में अनुगत सत्त्व-गुण का कार्य जो सुख है, उसके रजोगुण-तमोगुण के लेक से अभिभूत होने के कारण चिति-शिक्त के तिरोभाय होने और उसके प्रवर्त्तमान भावना से मनोराज्य के सद्श काल्पनिक वैषयिक सुख के काक्षात्कार होने का नाम ही आनन्द है। आनन्द के सहित को सानन्द समाधि कहते हैं। यद्यपि सुख के सदृश ही दुःख और मोह भी सवंत्र अनुगत रहता है, तथापि उनके स्वभावतः होय होने के कारण उनकी भावना की आवश्यकता नहीं रहती। इसके अनन्तर, इस सुख में भी क्षणित्व-

अनित्यत्वादि दोष देखकर, उससे भी विराग होने के कारण, जीव और ईशार-स्वरूप का जड़ से भिन्न आत्माकार-रूप जो साक्षात्कार होता है, वहीं अस्मिता है।

इस अवस्था में, रजोगुण-तमोगुण के लेश से अनिभभूत जो णुढ सत्व है, उसका भी तिरोभाव और चिति-शक्ति का आविर्भाव होता है। 'अस्मि', यही इसका आकार होता है, इसीलिए इसको अस्मिता कहते हैं। इसमें भी पहले जीवात्म-विषयक अस्मिता होतो है, इसके अनन्तर उससे भी सूक्ष्मतमविषयक अस्मिता होती है। अर्थात्, पहले अस्मिता का विषय जीवात्मा ही रहता है, इसके बाद कुछ विशेष भावना के दृढ़ होने पर केवल परमात्मा ही अस्मिता का विषय रह जाता है, यही चित्त की अन्तिम अवस्था है। इसके बाद कुछ भी शातव्य अवशेष नहीं रह जाता। इसीसे अनुगत समाधि का नाम सास्मित समाधि है। इस समाधि में संस्कारमान शेष रहता है।

सम्प्रज्ञात में जो चार प्रकार के भेद बतायें गये हैं, उनमें चार प्रकार की चित्तभूमि होती है—मधुमती, मधुप्रतीका, विद्योका और संस्कारकोया। इन सवितर्कादि अवस्थाओं का वर्णन सुत्ररूप में पतञ्जिल ने किया है—

'वितर्गविचारानग्दास्मिताख्यानुगमात् सम्प्रज्ञातः।'

### असम्प्रज्ञात समाधि

जिस अवस्था में सकल वृत्तियों का निरोध होता है, उसको असम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं। इस अवस्था में किसी वृत्ति का भी अवशेष नहीं रहता है। सम्प्रज्ञात से इसमें यही विशेषता है की सम्प्रज्ञात में प्रकृति-पुरुष की भिन्नताख्याति छक्षणात्मिका जो वृत्ति(जिसमें विशुद्ध सत्त्व ही प्रधान रहता है) है, उसका निरोध नहीं होता. और असम्प्रज्ञात में उस वृत्ति का भी निरोध हो जाता है। इस अवस्था में जो संस्कार के यहता है, उसका भी निरोध हो जाता है। पूर्व में सुपृष्ति और प्रलय में योगलक्षण की अतिक्याप्ति और सम्प्रज्ञात में अव्याप्ति के वारण के लिए क्लेशादि परिपन्धी, वह निरोध का विशेषण दिया गया है।

अब क्लेशादि के स्वरूप का विचार किया जाता है। क्लेश पाँच प्रकार का होता है—अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेष और अभिनिवेश। इसीको पतञ्जलि ने सूत्ररूप में कहा है—'अविद्याऽस्मितारागद्धे षाऽभिनिवेशाः पञ्च क्लेशाः'।

#### अविद्या-विचार

अविद्या में पहला प्रश्न होता है कि अविद्या शब्द की न्युत्पत्ति क्या है ? इसमें कीन समास है ? इसका तात्पर्य क्या है ? यदि 'विद्यायाः अभावः' इस न्युत्पत्ति में 'निमंक्षिकम्' के समान अन्ययीभाव समास, जिसका पूर्व पद प्रधान होता है, करें, तो अविद्या पद का अर्थ विद्या का अभाव होगा, जैसे 'निमंक्षिकम्' का अर्थ मिक्षकाओं का अभाव होता है । इसमें पूर्व पदार्थ प्रधान है । यदि 'न विद्या अविद्या' इस विग्रह में नञ्ज तत्पुरुष करें, तो इसका अर्थ होगा विद्या से भिन्न या विद्याविरोधी कोई अन्य पदार्थ। जैसे अन्नाह्मणः अराजपुरुषः; यहाँ न्नाह्मण से भिन्न क्षत्रियादि, राजपुरुष से भिन्न साधारण पुरुष, अर्थ होता है । इसमें उत्तर पदार्थ प्रधान है ।

अथवा 'अविद्यमाना विद्या यस्याः यस्यां वा' इस विग्रह में बहुन्नीहि समास करें, जो अन्य पदार्थ प्रधान होता है, तो इस अविद्या का अर्थ होगा—अविद्यमान है विद्या जिसमें, ऐसी बुद्धि । अर्थात्, जिसमें विद्या का अभाव रहे, ऐसी बुद्धि ही अविद्या चान्द का वाच्य अर्थ होगा। इन तीन प्रकार के समासों में अविद्या चान्द में कीन समास होगा, यही प्रश्न का तात्पर्य है।

अव्ययोभाव तो ठीक नहीं होता; क्योंकि पूर्वपदार्थ प्रधान होने से अविद्या में नच्न का प्रसच्य-प्रतिषेध अर्थ होगा, प्राप्तिपूर्वक निष्ध का नाम प्रसच्य-प्रतिषेध है। अविद्या शब्द से विद्या का प्राप्तिपूर्वक अभावमात्र हो अर्थ होगा, भाव-रूप कोई अन्य अर्थ नहीं होगा, इस अवस्था में विद्या के अभाव-रूप अविद्या कलेशादि के उत्पन्न करने में समर्थ नहीं हो सकती; क्योंकि अभाव से किसी की उत्पत्ति नहीं हो सकती, यह पहले भी बता चुके हैं। विद्याविपरीत जो ज्ञान है, वही कलेशादि को उत्पन्न कर सकता है, और जो कलेशादि को उत्पन्न कर सके, वही अविद्या है; और अव्ययीभाव करने से यह अर्थ नहीं होता, इसिलए अव्ययीभाव नहीं कर सकते। अव्ययीभाव समास करने में एक दोप और हो जाता है कि स्त्रीलिङ्ग अविद्याशब्द की सिद्धि नहीं होती। कारण यह है कि अव्ययीभाव करने पर 'अव्ययीभावश्च' इस पणिनि सूत्र से नपुंसक हो जायगा जैसे 'निर्मक्षिकम्' में होता है।

इसी प्रकार, तत्पुरुष समास करने पर भी अविद्या क्लेश का कारण सिद्ध नहीं होती । क्योंकि, तत्पुरुष उत्तर पदार्थ विद्या शब्द ही प्रधान होगा और नङ्ग का अर्थ सभाव है। इस स्थिति में, अभावयुक्त विद्या, यही अविद्या का अर्थ होगा। इस प्रकार, राग, द्वेष आदि किसी के अभाव से युक्त विद्या क्लेशादि की नाशिका ही होगी, उत्पादिका नहीं; क्योंकि रागादि अन्यतन के अभाव युक्त से विद्या क्लेश की नाशिका होती है, यह सर्वसिद्धान्त-सिद्ध है।

अविद्या शब्द में बहुद्वीहि करने पर भी, नहीं है विद्या जिसमें, ऐसी विद्यारहित बुद्धि ही समास का वर्ष होगा। यह बुद्धि भी विद्या के अभावमात्र से क्लेशादि की उत्पादिका नहीं हो सकती; क्यों कि विद्या के अभाव में भी जवतक विपरीत बुद्धि नहीं होगी तबतक किसी प्रकार भी क्लेशादि की सम्भावना नहीं हो सकती। महिष पतञ्जलि ने भी अस्मितादि क्लेशों का मूल कारण अविद्या को ही माना है—

'खिंखाझेनमुत्तरेवां प्रसुक्तत्विच्छिन्नोदाराणाम् ।' (यो० सु० २।४) ।

इसका तात्पर्य यह है कि पूर्व सूत्र में उक्त जो अविद्या आदि पाँच कलेश हैं, उनमें अविद्या से उत्तर जो अस्मिता, राग, द्वेष और अभिनिवेश ये चार कलेश (जो प्रत्येक्श: प्रसुप्त, तनु, विच्छिन्न और उदार के भेद से चार-चार प्रकार है हैं) हैं, उनका क्षेत्र, अर्थात् मूल कारण अविद्या ही है।

चित्तभूमि पर संस्कार अर्थात् बीज-रूप से जो विद्यमान है, और उद्बोधक के अभाव से अपने कार्य का आरम्भ नहीं करता, वहीं प्रसुप्त है। जैसे, बालक और प्रकृतिलयसंज्ञक योगी चित्त में बोज-रूप से क्लेश विद्यमान रहते हुए भी उद्बोधक के भाव में वे अपना कार्य करने से असमर्थ रहते हैं। तनु उस क्लेश को कहते हैं,

जो प्रतिपक्ष - भावना से शिथिल हो गया है। जैसे योगियों, के हृदय में वासना-रूप से विद्यमान करेश। बलवान् करेश से जो अभिभूत हो गया है वह विच्छिन्न करेश है। जैसे, रागावस्था में द्वेष और द्वेषावस्था में राग। उदार उसको कहते हैं, जो सहकारी के विद्यमान रहने से कार्यंकारी, अर्थात् कार्यं करने में समर्थं है। जैसे, सकल बद्ध जीवो का करेश । विद्यत्-शिरोमणि वाचस्पतिमिश्र ने भी योगभाष्य की टीका में लिखा है---

'प्रसुप्तास्तत्त्वलीनानां तन्वस्थारच योगिनाम्। विच्छिन्नोदाररूपाश्च बलेशाः विषयसङ्किनाम्॥'

इस प्रकार, उक्त तीनों समासों किसी समास से भी अविद्या शब्द का क्छेशोत्पादिका अर्थ सिद्ध नहीं होता, जो महर्षि पतञ्जिल का अभीष्ट है, यही शङ्कक का तात्पर्य है।

इसका उत्तर यह होता है कि यहाँ अविद्या पद में नञ्जू का पर्यु दास अर्थ है, उसके साथ विद्या का नञ्जू समास करने पर विद्याविरोधी, विपरीत ज्ञान अर्थ होता है। इसीको विपर्यय ज्ञान भी कहते हैं, जैसे अधर्म घट्ट का धर्मविरोधी पाप अर्थ होता है। आचार्यों ने भी कहा—

'नम्रधात्वयं योगे तु नैव नञ् प्रतिषेधकः। यदत्यत्राह्मणाधर्मा वन्यमात्र विरोधिनौ ॥ वृद्धप्रयोगगम्यो हि शब्दार्थः सर्व एव नः। तेन यत्र प्रयुक्तो यो न तस्मादयनीयते॥'

अर्थात्, विधि वर्थ में लिङ् आदि प्रत्यय होते हैं, तदर्थ के योग में ही नज्य का प्रतिपध अर्थ युगत होता है, जैमे 'न ब्राह्मणं हन्यात् न लुरां पिवेत्', इत्यादि स्थलों में ब्राह्मण-हनन और सुरा-पान का प्रतिपेध-मात्र अर्थ होता है, परन्तु नामार्थ और धात्वर्थ योग में नज्य का निषेध अर्थ नहीं होता, किन्तु पर्युवास ही होता है। जैसे, अब्राह्मण शब्द में जो नज्य है, वह ब्राह्मण से भिन्न सकल अर्थ को इंगित करता है, और अध्यम शब्द में नज्य धर्मविरोधी पाप का ही संकेत करता है। इसलिए, हमारे आचार्यों के एत में शब्द का अर्थ वृद्धप्रयोगगम्य ही होता है, इसलिए जिस अर्थ में जो शब्द प्रयुक्त है, उससे उसको विलग नहीं करना चाहिए।

वाचस्पतिमिश्र ने भी 'अितत्याशुचि' इत्यादि सूत्र के भाष्य के व्याख्यान ने तिहा है—'लोकघोनावधारणो हि शब्दार्थयोः सम्बन्धः लोके चोत्तरपदार्थप्रधानस्यापि नजः उत्तरपदाभिघापमदंकस्य तिहृत्रहृतया तत्रतत्रोपलब्धेरिहापि तिहृद्धे प्रवृतिः इति । अर्थात्, शब्द और अर्थ के सम्बन्ध का निश्चय लोक के अधीन है। लोक में उत्तर पदार्थप्रधान भी जो नज् है, और जो उत्तरपद के अभिधेय का नाशक है, असका उत्तरपदार्थ के विरुद्ध अर्थ में प्रयोग जहाँ-तहाँ देखा जाता है। इसिलए अविद्या शब्द में भी नज् का प्रयोग समझना चाहिए। इसी अभिप्राय से महर्षि पत्रज्ञित ने कहा है—

'अनित्याशुचिदुःख'नात्मसु नित्यसुचिः सुखात्मस्यातिरविद्या। (यो सू० २।५)

अर्थात्, अनित्य में नित्यत्व, अणुचि में णुचित्व, दु:ख में सुख और अनात्मा में आत्मा की प्रतीति अविद्या का लक्षण है। यह लक्षण उदाहरणमात्र है, इससे नित्य भुचि आदि में अनित्य अणुचि आदि की प्रतीति भी अविद्या है, यह सिद्ध होता है। अविद्या का जो सामान्य लक्षण आगे किया जायगा, उसीका अदान्तर मेद चार प्रकार का सूत्रकार ने बताया है। उतहरणार्थ—अनित्य घटादि सकल प्रपञ्च में नित्यत्य का लोगमान अविद्या है, अपवित्र शरीर में पवित्रता का ज्ञान भी अविद्या है। शरीर के अणुचि होने का कारण आवायों ने बताया है—

'स्थान(ब्बीजानुपव्टम्मान्निष्यम्दान्निधनार्गः। कायमाञ्जयशोष्यस्थात् पण्डिता छाण्यां विदः॥'

इसका तात्पर्य यह है कि शरीर का उत्पत्ति-स्थान जो माता का उदर है, वह मल-मूत्र से ब्याप्त अन्य नाम अपवित्र है। इसका मूल कारण णुक-शोणित भी अपित्र ही है, और इसके पोपक भुक्त-पीत अन्तादि पदार्थों का रस भी अपित्र ही है, स्वेद-मूत्रादि का साव भी अपवित्र ही है, भरण तो सबसे बढ़कर अपवित्र है, जो श्रोत्रियों के श्रारीर की भी अपवित्र बना देता है, इसिछए इस शरीर को पण्डित लोग अणुचि कहते हैं। इसी प्रकार चन्दन, माला, स्त्री आदि में जो सुल का आरोप होता है, वह भी अविद्या ही है। विवेकियों को समस्त विषय-सुख में दुःन ही प्रतीत होता है। महर्षि पत्रक्रकालि ने भी कहा है - 'परिणामतापसंस्कारद:सँग् णावृत्तिविरोधाच्य द:खमेव सर्व विवेकिन: । इपका तात्पर्य यह है कि माला, चन्दन, वनिता आदि जितने सख-साधन लोक में देखे जाते हैं, उनसे उत्पन्न होनेबाले जी सुख हैं, वे सब विवेकियों की दिव्ट में दु:ख ही हैं। जिस प्रकार, विष मिला हुआ स्वादु अन्न परिणाम में दु:खद होता है। विषय-जन्य सुख ही परिणाम-दुःख, ताप-दुःख, संस्कार-दुःख का मुल कारण होता है। लीकिक सूख-साधनों की प्राप्ति अयवा सूख के उपयोग-काल में अनेक प्रकार के ज्ञात या अज्ञात हिंसा आदि पापों का होना स्वाभाविक होता है, उन पापों का अवस्यम्भावी जो दःव है, वही परिणाम दःख कहा जाता है। मुख के उपभोग-काल या सुलसाधनों के प्राप्ति-काल में दूसरों के सूल-साधन या उपभोग को अधिक देखकर मन में जी एक प्रकर का लोभ उत्पन्न होता है, उसके नहीं सहने के कारण जो संताप होता है, वह ताप-दु:ख है। इसी प्रकार, सुखोपभोग-काल में सुख के अनुभव-जन्य संस्कार के स्मरण के द्वारा जो अधिक-से-अधिक सख-साधनों की अभिकाषा उत्पन्न होती है, और उसकी पुत्ति नहीं होने से संस्कार-दृःख उत्पन्न होता है।

एक बात और है कि सत्त्व आदि गुणत्रय की जो प्रवृत्ति है, उनमें सत्त्व, रज और तम ये तीनों गुणसंयुक्त रहते हैं, इस अवस्था में जिस वस्तु को हम सुज समझते हैं, उसमें भी दुःख का कारण रजीगुण वर्तमान ही रहता है, इसलिए रजीगुण का कार्य दुःख होना अनिवार्य है और परिधाम में दुःख होना अवर्जनीय हो जाता है। अतः, जिसको सूक्ष्म क्लेशों का जान हो गया है और सक्ल सुख-साधन-सामियों के दुःखजनक रजीगुण से युका होने का निक्चय हो चुका हं, ऐसे विवेकियों के लिए

सभी सुख-साधन दुःख ही प्रतीष होते हैं। प्रकृत में, इस प्रकार के दुःख-साधनों में सुख-साधन का या दुःख में सुख का ज्ञान होना अविद्या ही है।

इसी प्रकार, आरमा से भिन्न जो शरीरादि है, उसमें आतमा का ज्ञान होना भी अविद्या है। इसी कारण, यह संसार बन्ध हैं। और, मूल कारण अविद्या से छुटकारा पाना ही मोक्ष है। आचार्यों ने भी लिखा है—

> 'अनात्मिनि हि देहादावात्मबुद्धिस्तु देहिनाम्। अविद्या तत्कृतो बन्धस्तन्नाशो मोक्ष उष्यते॥'

इस अविद्या के चार पाद हैं—अस्मिता, राग, द्वेप और अभिनिवेश । अस्मिता की परिभाषा स्वयं पतञ्लिल ने की है—'दृग्दशंनशक्त्योरेकात्मत्वास्मिता' अर्थात् दृक्-शक्ति (आत्मा) और दशंन-शक्ति (बुद्धि) इन दोनों आत्म और अनात्म पदार्थों में एकात्मता के सदृश जो एकाकारता की आपत्ति है, वहीं अस्मिता है। जब अनात्मभूत बुद्धि में आत्म-बुद्धि-रूप अविद्या होती है, तभी अस्मिता की उत्पत्ति होती है। वहाँ अविद्यावस्था में भी यद्यपि बुद्धि में सामान्यतः बहुंबुद्धि रहती ही है, तथापि उस बुद्धि का विषय, भेद और अभेद दोनों, रहता है; क्योंकि उस काल में अत्यन्त अभेद का ज्ञान नहीं होता! इसके बाद बुद्धि में रहनेवाले गुणों का पुष्प में अधान करने से 'में ईश्वर हूँ, मैं भोगी हूँ', इस प्रकार का जो अत्यन्त एकता का भ्रम है, बही अस्मिता नाम का कलेश है। जबतक एकता का भ्रम नहीं होता, तबतक परस्पर अध्यास-मात्र से भोग की सिद्धि नहीं होती। कारण यह है कि बद्धिपरिणामशील है, और आत्मा अपरिणामी है, इसलिए दोनों अत्यन्त भिन्न हैं। इस स्थिति में, दोनों में एकता की प्रतीति के बिना भोग असम्भव है। इसलिए, दोनों में भोगसिद्धिके हेतु अभेद का भ्रम होना अनिवार्य है।

अस्मितामूलक तीसरा क्लेश ही राग है और वीया हेय। जो पुरुष सुख का अनुभव कर चुका है, उसके चित्त में सुखानुभव-जन्य एक प्रकार का संस्कार उत्पन्न होता है, उस संस्कार से सुख की अनुस्मृति होती है, जिससे सुख के साधनों के विषय में तृष्णा होती है, उसका नाम राग है। इसी प्रकार, दु:ख के साधनों में जो जिहासा उत्पन्न होती है, उसका नाम द्वेष है। इसको पतञ्जिल ने सूत्रक्प में कहा है—- 'सुखानुशयी राग:' 'दु:खानुशयी होष: ।'

अब क्रमप्राप्त पञ्च क्लेश जो अभिनिवेश है, उसका निरूपण किया जाता है।
पूर्वजन्म में अनुभूत मरणजन्य जो दुःख है, तदनुभवजन्य जो वासना है, उससे
(कृमि-कीट से लेकर वड़े-बड़े विद्वान् महर्षियों तक) विना कारण स्वभावतः ही उत्पन्न
होनेवाला जो मरण का भय है, उसीको अभिनिवेश कहते हैं। सूत्रकार ने भी
लिखा है-"स्वरसवाही विदुषोऽपि तथारूढोऽभिनिवेशः' ये ही अविद्या आदि पाँच
अनेक प्रकार के सांसारिक दुःखों के करण होकर मनुष्य को क्लेशित करते रहते है,
इसीलिए इनका नाम क्लेश है।

१. त्यागने की इच्छा।

ऊपर कहा जा चुका है कि क्लेश, कर्म, विपाक और आशय के परिपन्थी चित्त-वृत्ति का निरोध ही योग है। क्लेश और उसके भेद और अवान्तर भेद की चर्चा ऊपर हो चुकी है। अब संक्षेप में कर्म, विपाक और आशय के सम्बन्ध में विचार किया जाता है।

कमं दो प्रकार का होता है-शास्त्रविहित और शास्त्रप्रतिपिद्ध । यश, दान, तप आदि शास्त्रविहित कर्म हैं और ब्रह्महत्या, अगम्यागमन, मद्यसेवन आदि निषिद्ध कर्म। जाति, आयु और भोग को विपाक कहते हैं। 'विपच्यन्ते कर्मभि: निष्पाद्यन्ते ये ते', इस ब्युत्पत्ति से यही सिद्ध होता है कि जो कमें से उत्पन्न किया जाय, बही विपाक है। कमं का फल, जाति, आप और भीग ये ही तीन हैं, इसीलिए इनकी विपाक कहा गया है। जाति का अर्थ है-जन्त । जीवन-काल का नाम है-आयु । बाब्दस्पर्शादि विषयों में रहनेवाला जो सुख, दु:ख और मोहात्मकत्व है, वहीं भोग है। उनमें भोग ही कर्ष का मुख्य फल है। आश्य का अर्थ है—संस्कार। 'आ—'फलविपाकपर्यन्तं चित्तभमी शरते इत्याशयाः', अर्थात् फलनिष्पत्ति-पर्यन्त जो चित्तभूमि में सुप्त रहता है, वही आशय है। धर्म-अधर्म-सम्बन्धी जो कर्म हैं, उनका एक प्रकार का संस्कार सोये हुए की तुरह चित्तभूमि में रहता है। वहीं काल पाकर सहकारी कारण की सहायता से फल के रूप में परिणत होता है, जो आश्वय कहलाता है। इसीका नाम वासना भी है। फल और फलभोग का बीज यही है। इसी आशय-रूप बीज से प्रमाणादि चित्त की युत्तियाँ उत्पन्न होती हैं। दूसरे शब्दों में, कर्मवासना ही प्रमाणादि वृत्ति के रूप में परिणत होती है। इन्हीं क्लेश, कर्म, विपाक और आशय-रूप मलों के परिपन्थी भूत चित्तवृत्ति-निरोध को योग कहते हैं।

### निरोध-लक्षण

अव निरोध का लक्षण बताया जाता है। निरोध बाब्द यहाँ अभाव का सूचक नहीं है। निरोध का फल है—आत्मसाक्षात्कार। वृत्ति-निरोध का अयं वृत्ति का अभाव नहीं है। कारण यह है कि अभाव किसीका कारण नहीं होता है, और निरोध को आत्मसाक्षात्कार का कारण माना गया है, इसल्लिए यह अभाव-रूप नहीं हो सकता।

निरोध का वस्तुतः वर्षे चित्त का अवस्थाविशेष ही है, जिसको मधुमती, मधुप्रतीका, विशोका और ज्योतिष्मती नाम से अभिहित किया गया है। सवितर्क समाधि में उत्पन्न होनेवाली जो चित्त की अवस्था है, उसीको मधुमती कहते हैं। सविचार समाधि में जायमान चित्त की अवस्था को मधुप्रतीका कहते हैं। सानन्द समाधि में होनेवाली अवस्था को विशोका और सास्मित समाधि में होनेवाली अवस्था को विशोका और सास्मित समाधि में होनेवाली अवस्था को ज्योतिष्मती कहते हैं। इन्हों अवस्थाओं का नाम निरोध है।

इन अवस्थाओं के भावस्वरूप होने से घ्येय का साक्षात्कार होना संगत होता है। 'निष्ठ्यन्ते प्रमाण। द्याः चित्तवृत्तयः यस्मिन् अवस्थाविशेषे', इस व्युत्पत्तिपूर्वक नि उपसर्ग रुध् धातु से अधिकरण में घट्ना प्रत्यय करने पर उक्त अवस्था ही निरोध शब्द का वाच्य अर्थ होता है।

#### निरोध का उपाय

अब निरोध का उपाय बताते हैं। अभ्यास और वंराग्य से चित्तवृत्ति का निरोध होता है। पतञ्जलि ने कहा है—अभ्यासवंराग्याभ्यां तन्निरोध:'। चित्त-नदी का प्रवाह निम्नगा होने के कारण विषयों का ही अनुभमन करता है। वह प्रवाह विषयों की ओर जाने से तबतक नहीं ककता, जबतक विषयों में गुप्त दोपों का अनुसन्धान नहीं करता। विषयों के दोष देखने पर ही उससे वैराग्य उत्पन्न होता है, जिससे शर्त-जानै: प्रवाह ककने स्रमता है, और वह ककता हुआ प्रवाह विवेध-दर्शन के अभ्यास से विवेध-मार्ग का अनुगामी होता है। विवेक-दर्शन के वृद्ध अध्यास से ही क्याकार वृत्ति का प्रवाह बलवान और वृद्ध होता है।

अभ्यास की ब्याख्या स्वयं पतञ्जिल ने की है— तत्र स्थिती यत्नोऽभ्यासः'! राजस-तामस-वृत्ति से रहित चित्त का प्रशान्तवाहिता-कृप जो विरिणामिवशेष है, वही स्थिति है, उसीके लिए वारम्बार यत्न करने का नाम अभ्यास है। जबतक चित्त में राजस और तामस वृत्ति रहती है, तभीतक चित्त का प्रवाह वहिशुँख विषय की ओर जारी रहता है। यम-नियमादि वहिरङ्ग साधनों के अनुष्ठान से राजस-तामस-वृत्ति का विलय और शुद्ध सात्त्विक वृत्ति का उद्रोक ( उदय ) होता है, उस समय वहिशुँख वृत्ति का प्रवाह स्वयं कक जाता है। उस समय स्वरूपिन्ट चित्त की स्थित प्रशान्त धारा की तरह हो जाती है। इसीके लिए (निमित्त) निरन्तर यत्न करने का नाम है अभ्यास। यहाँ यह भी समझ लेना चाहिए कि 'तत्र स्थिती' यहाँ 'स्थिती' पद में जो सप्तमी विभिन्त है, वह अधिकरण में नहीं है, जिसका में या पर अर्थ होता है। किन्तु, 'चर्माण द्विपिनं हन्ति' की तरह 'निमित्तात् कर्मयोगे' से निमित्त अर्थ में सप्तमी है, इसलिए स्थित के निमित्त, यह अर्थ होता है। अब वैराग्य का भी लक्षण लिखा जाता है।

#### वैराग्य-लक्षण

महिष पतञ्जिल ने वैराग्य का लक्षण करते हुए लिखा है — 'दृष्टाऽनुश्रविकविषय-वितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम्।' इस संसार में तमाम भोग के लिए जो पदार्थ है, वे ही दृष्टि के विषय होने से दृष्ट कहे जाते हैं। गुरु-मुख से सुना हुआ वेद ही अनुश्रव है, इससे प्रतिपादित जो स्वर्गादि पारलोकिक सुख हैं, उनके साधन का नाम आनुश्रविक कहलाता है। दृष्ट और आनुश्रविक इन दोनों की जो वशीकार-संज्ञा है, उसीका नाम है वैराग्य। 'ये सब विषय मेरे वश में हैं, मैं इनके वश में नहीं हूँ', इस प्रकार के विचार का नाम है वशीकार।

जब दोनों प्रकार के विषयों में यह जात होता है कि ये सब विषय परिणाम में दुःस देनेवाले सुस्वादु मोदक की तरह मनोमोहक हैं, इनसे कभी परिणाम (परमार्थ) में लाभ नहीं हो सकता, तब विषयों से घीरे-धीरे चित्त हटने लगता है, और उसीके साथ वैराग्य का उदय होने लगता है;

#### क्रियायोग-विचार

अब किया-योग के विषय में विचार किया जायगा। विना किया-योग के क्लेश का तनू करण और समाधि का लाभ नहीं होता है। किया-योग से ही अम्यास और वैराग्य सम्भव है। अर्जुन के प्रति स्वयं भगवान् ने कहा है—

'आयरक्षोमु नियानं कर्म कारणमुख्यते। योशाक्टस्य तस्यैव शमः कारणमुख्यते॥'

तात्वर्य यह है कि योग-सोपान-पर आरोहण करने की इच्छा करनेवाले मुनि के लिए योगारोहण का साधन-कमं अर्थात् किया-योग ही है। जब निष्काम कमें से चित्त की मुद्धि हो जाती है, तभी वैराग का उदय होता है। वैराग्य के उदय होने पर वृत्ति का निरोध होता है। जिस अवस्था में मानव योग-प्रासाद पर आरूढ़ हो जाता है, उस अवस्था में उसीके लिए 'शम', अर्थात् सब कमों का संन्यास, ज्ञान-परिभाक का साजन बचाया गया है। उपर्यु कत गीता के क्लोक में मुनिपद मानी अवस्था के अभिप्राय से दिया गया है। कारण यह है कि योगारूढ होने के बाद ही 'मुनि' संज्ञा होती है योगारूढ का लक्षण गीता में ही बताया गया है—

'यदा हि नेन्द्रियार्थेषु न कर्मस्वनुबज्जते । सर्वसङ्करनसंन्यासी योगाल्डस्तवोच्यते ॥'--गीता, ६।४

अर्थात्, जब योगी इन्द्रियों के विषय और कमें में आसक्त नहीं होता, तब सब कमों के संन्यास के कारण वह योगारूढ कहा जाता है।

तप, स्वाध्याय और ईश्वर-प्रणिधान ये ही तीन किया-योग हैं। भगवान् पतञ्जलि ने कहा है—'तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः।' तप का स्वरूप याज्ञवल्क्य ने लिखा है—

> 'विधिनोक्तेन भागेंण कुच्छुचान्द्रायणादिभिः। शरीरशोषणं शहः तपसां तप उत्तमम्॥'

अर्थात्, शास्त्रों में बताये गये मार्ग से विधिपूर्वक कुच्छू और चान्द्रायण के द्वारा शरीर का जो शोषण है, वही उत्तम तप है। कुच्छ्रादि वर्तों का निर्णय धर्मशास्त्र-ग्रन्थों में बताया गया है।

प्रणव, गायत्री अथवा शांक्त, रुद्रादि देव-मन्त्रों का अध्ययन, मनन और उपासना का नाम स्वाध्याय है। प्रणव ऊँकार को कहते हैं। मन्त्र का अर्थ हो है, 'मननात्त्रायते एस्तु तस्मान्मन्त्रः प्रकीत्तितः', अर्थात् मनन करने से जो रक्षा करता है, वह मन्त्र है। 'मन्त्राणामचिन्त्यशिक्तता' यह कल्पसूत्र है। अर्थात् मन्त्रों की शक्ति अचिन्त्य है। मन्त्र दो प्रकार के हैं, एक वैदिक दूसरा तान्त्रिक। वैदिक भी दो प्रकार का है—प्रगीत और अप्रगीत। प्रगीत साम को कहते हैं। अप्रगीत भी दो प्रकार का है—एक छन्दोवढ, दूसरा उससे विलक्षण। छन्दोवढ ऋक् है; दूसरा यजुः। महर्षि जैमिनि ने कहा है—'तेषामूग् यत्रार्थवशेन पादव्य दस्या, 'गीतिषु सामास्था', 'शोर्ष यजुः शब्दः' ( जै० सू० २-११३३, ३५ )। तात्पर्य यह है कि जिस वाक्य में अर्थवश

अथवा छन्दोविशोप-वश पाद की व्यवस्था हो, वह ऋक् है। गान-प्रक्रिया में उक्त प्रकार से जो मन्त्र पढ़े गये हैं, वे साम हैं, और शेष मन्त्रों में यजुः का व्यवहार होता है। तान्त्रिक मन्त्र उसको कहते हैं, जिसका वर्णन कामिक, कारण-प्रपञ्च आदि

आगमों में किया गया है।

आगम में तीन अक्षर हैं—आ, ग, म। इन तीनों की सार्थंकता आचायों ने बताई है—'आगतं पञ्चवक्त्रात्तु गतञ्च गिरिजानने, मतञ्च वासुदेवस्य तस्मादागम उच्यते'। अर्थात्, जो भगवान् कृष्ण का अभिमत है, और शङ्कर ने पार्वती से कहा है, बही आगम है। इसीका नाम तन्त्रशास्त्र भी है। यह कामिक आदि अनेक मागों में विभक्त है। अन्य शास्त्रों में आगम का लक्षण इस प्रकार लिखा है—

'सृष्टिदश्य प्रलयश्चीय देवतानां सथार्चनम्। साधनञ्चीय सर्वेषां पुरश्चरणमेव च।। षद् कर्म साधनञ्चीय ध्यानयोगश्चतुर्विधः। सप्तिशिलंक्षणैयु वतनागमं तद्विदुः बुधाः॥'

इसका भावार्थ यह है—सृष्टि, प्रलय, देवताओं का अर्चन, सवका साधन, पुरक्चरण, षट्कमों का साधन और चार प्रकार का ब्यान-योग इन सात लक्षणों से युक्त जो ग्रन्थविशेष है, वही आगम कहलाता है। शान्तीकरण, वशीकरण, स्तम्भन, विद्वेषण, उच्चाटन और मारण यही षट्कमें हैं। शारदातिलक में लिखा है—

'शान्तिवर्यस्तम्भनानि विद्वेषोच्चाटने तत:। मरणान्तानि शंसन्ति षद् कर्माणि मनीषिणः॥'

मन्त्रों के दस संस्कार भी कहे गये हैं—जनन, जीवन, ताडन, बोधन, अभिषेक, विमलीकरण, आप्यायन, तपंण, दीपन और गुप्ति (गोपन)। इनका पूर्ण विवेचन और प्रयोगविधि तन्त्र-शास्त्रों में देखना चाहिए। किया-योग के सम्बन्ध में इतनी बातें कहकर ईश्वर-प्रणिधान के सम्बन्ध में विचार किया जाता है—

निखिल कर्मों का परम गुरु परमात्मा में समर्पण का नाम ईश्वर-प्रणिधान है।
महर्षियों ने कहा है—

'कामतोऽकामतो वाश्विप यत्करोमि शुभाशुभम्। तत्सर्वे त्विष विन्यस्तं त्वत्र्यमुवतः करोम्यहम्॥'

अर्थात्, हे भगवन् ! फल की कामना या निष्काम भाव से जो भी मैं शुभ या अशुभ कार्य करता हूँ, वह सब-का-सब तुम्हें ही अपित करता हूँ। क्योंकि, सर्वान्त्यांभी रूप से जिस कर्म में आप नियुक्त करते हैं, वही मैं करता हूँ। इसी सम्बन्ध में दूसरा क्लोक है—

'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा बुद्धात्मना वा निसृतस्वभावः।
करोमि यद्यत्सकलं परस्मं नारायणायैव समर्पये तत्।।'
अथवा कर्त्तृत्वाभिमान का परिहार ही वस्तुतः ईश्वर-प्रणिद्यान वा तात्पयं है—
'नाहं कर्ता सर्वमेतत् ब्रह्मीव कुरुते तथा।
एतव् ब्रह्मापंणं प्रोक्तमृषिभिस्तस्वर्शाशिशः।।'

अर्थात्, यह सब काम ब्रह्म ही करता है, में इसका कत्ती नहीं हूँ, इस प्रकार के ज्ञान की ही तत्ता रथीं महात्माओं ने ब्रह्मापैण कहा है।

अथवा कर्म-फल का परित्याग ही ईश्वर-प्रणिधान का मुख्य तात्पर्य है। इसीलिए, भगवान् ने कर्म-फल के त्यागपूर्वक कर्मयोग में ही अर्जुन को प्रेरित किया है -

'कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कवाचन। मा कर्मकलहेतुमूँ: मा ते सङ्गोस्त्वकर्मणि॥'

प्रयात, हे अर्जुन ! तुम्हारा अधिकार केवल कमें में ही है, फल-भोग में नहीं। कमें-कन में अधिकार का तात्यं है, 'मया इदं कमंकलं भोक्तव्यम् इत्याकारकोऽभिलायः', अर्थात, मैं इस कमें-फल को भोगूंगा, इस प्रकार की अभीलाया से काम करना। फल की कामना से कमें करनेवाला फलहेतु कहा जाता है, इसलिए ऐसा तुम न हो, और कमें के नहीं करने में भी तुम्हारी प्रीति न हो। तात्ययं यह हुआ कि कमें-फल की अभिलाया का त्यागकर कमें करते रहना चाहिए। यही तीन प्रकार का ईश्वर-प्रणिधान शास्त्रों में बताया गया है। फल की अभिलाया से कर्ज करना अनिष्ट का कारण है, ऐसा आचार्यों ने बताया है—

'अपि प्रयत्नसम्बन्नं कामेनोपहृतं तपः । न तुष्टये महेशस्य स्वलीढनिव भायसम् ॥'

अर्थात्, बहुत प्रयत्नों से किया गया भी तप यदि कामना से गुक्त हो, तो वह कुत्ते से जूठा किया गया पायस की तरह भगवान् की प्रीति के लिए नहीं होता है।

इस प्रकार, तप, स्वाध्याय और ईश्वर-प्रणिधान-रूप जो किया है, वही किया-योग कहा जाता है, यह बात सिद्ध होती है। किया-योग से तात्पर्य है—कियात्मक योग। अर्थात्, यह करने की चीज है, केवल इसके ज्ञान से कुछ नहीं होता।

एक शङ्का यहाँ होती है कि तप, स्वाध्याय और ईश्वर-प्रणिधान इन तीनों में चित्तवृत्ति का निरोध नहीं होता, तो इसका योग शब्द से व्यवहार क्यों किया जाता है?

इसका उत्तर यह है कि ये तीनों योग शब्द का वस्तुतः अभिधेय नहीं हैं, तो भी योग के साधन होने के कारण शुद्ध सारोप लक्षणावृत्ति से इनमें भी योग शब्द का व्यवहार किया गया है। जिस प्रकार, 'आयुर्वे घृतम्' में आयु के साधन होने के कारण ही धृत को आयु कहा जाता है। यहाँ शुद्ध सारोप लक्षणावृत्ति से ही ऐसा बोध होता है। लक्षणा का विवेचन काव्य-प्रकाश, साहित्य-दर्पण आदि ग्रन्थों में किया गया है। विशेष जिज्ञासुओं को वहाँ ही देखना चाहिए।

# अष्टाङ्ग-योग-विवेचन

उपर्युक्त योग के आठ अङ्ग हैं—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, घ्यान और समाधि। यम पतञ्जिल के मत में पाँच ही हैं—अहिसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह। नियम भी इनके मत में पाँच ही हैं—शीच, सन्तोष, तप, स्वाघ्याय और ईश्वर-प्रणिधान। इन दोनों का स्वरूप-निर्देश पहले कर चुके हैं। इनके अतिरिक्त विष्णुपुराण में भी पाँच ही यम और नियम बताये गये हैं—

'ब्रह्मचर्यं मित्राञ्च सत्याऽस्तेयाऽपरिग्रहान् । सेवेत योगो निष्काभो योग्यता स्वं मनो नयन् ॥ स्वाध्यायशोष्यसन्तोषतपांसि नियतात्ववान् । सुर्वीत ब्रह्मणि तथा परस्मिन् प्रवणं मनः ॥

—वि० पु० ६।७।३६-३८

इसका तापर्यं यह है कि अपने मन को आत्म-विचार के योग्य बनाता हुआ योगी, अर्थात, योगाभिलापी, निष्काम भाव से ब्रह्मचर्य आदि यमों का अनुष्ठान करे। यमों के अनुष्ठान करने से ही मन आत्म-विचार के योग्य बनता है। मन को निगृहीत कर स्वाद्याय, तप आदि नियमों का अनुष्ठान करता हुआ परब्रह्म में अपने मन को लगावे, इससे ईश्वर-प्रणिधान-रूप पञ्चम नियम सिद्ध होता है।

विभिन्न पुराणों में दस प्रकार के यम और नियम बताये गये हैं-

'अहिंसा सत्यमस्तियं ब्रह्मचयं क्षमा घृतिः ! दयार्जवं भिताहारः शीचं चैव यनाः दत्त ।। तपःसन्तोष आस्तिक्यं दानभीदवरपूजनम् । सिद्धान्तवाक्यश्रवणं होमती च तपो हुतम् ।। नियना दन्त संशोदता योगसास्त्रविकारदैः ॥'

—ह० यो० प्र०

अर्थात्, योगशास्त्र के विद्वानों ने दस प्रकार के यम बताये हैं -- अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचरं, क्षमा, धंयं, दया, आजंव, मिताहार और शौच। तप, सन्तोप, आस्तिक्य, दान, ईश्वर-पूजन, सिद्धान्त-वाक्यों का श्रवण, ही (लज्जा), मित, तपस्या और हवन ये दस नियम हैं। ये जो दस यम और दस नियम बताये गये हैं. उन सबका अन्तर्भाव पतञ्जलि के बताये हुए पांच में ही हो जाता हैं, अर्थात् इन पांच ही यम नियम के अनुष्ठान से वे सब गुण स्वयं सिद्ध हो जाते हैं, जो दस में विशेष बताये गये हैं। इन यम-नियमों के सकाम अनुष्ठान करने से विशिष्ट फल की सिद्धि होती हैं, और उनकी निष्काम उपासना से मुक्ति की प्राप्ति होती हैं—

'एते यसाः सनियमाः पञ्च पञ्च प्रकीतिताः । विशिष्टफलदाः कामे निष्कामाणां विमुक्तिदाः ॥'—वि० पु० ६।७।३६

यम-नियम के बाद ऋष-प्राप्त आसनों का भी निर्देश किया जाता है। शास्त्रों में अनेक प्रकार के आसन बताये गये हैं, उनमें ६४ मुख्य हैं। उनमें भी दस मुख्य माने जाते हैं। उनमें भी सिद्धासन, पद्मासन, सिहासन और भद्रासन को सुख्य माना गया है। इनमें सिद्धासन सबसे श्रेष्ठ माना गया है। मिताहारपूर्वक आत्मध्यायी होकर लगातार बारह वर्ष यदि केवल सिद्धासन का अभ्यास किया जाय, तो सिद्धियाँ प्राप्त होने लगती हैं। और, इसके अभ्यास से बहत्तर हजार नाडियों का मल शुद्ध हो जाता है—

'सिद्धं पर्मं तथा सिंह भद्रञ्चेति चतुष्टयम् । श्रेट्ठं तद्यापि च सुखं तिष्ठेत् सिद्धासने सदा ॥' इन चार आसनों के स्वरूप का भी परिचय कराया जाता है—
'योनिस्थानकमङ् च्रिम्लघटितं क्रुत्वा दृढं विन्यसेत्
मेढ्रे पादमर्थकमेव हृदये क्रुत्वा हुनुं सुस्थिरम्।
स्थाणुः संयनितेन्द्रियोऽचलदृशः पश्येष् भ्रुवोरन्तरं
ह्येतन्नोककपाटमेदजनकं सिद्धासनं प्रोच्यते॥'

—ह० यो० प्र०, ३५

अवांत्, मेढू (लिक्न) और गुदा के मध्यभाग को योनिस्थान कहते है, उसमें बायें पैर की एड़ी को लगाकर और दायों पैर की एड़ी को मेढू के ऊपर भली भाँति सटाकर रखे. हृदय के समीप चित्रक (दाढ़ी) को सटाकर रखे, िश्चल होकर बाह्य विषयों से इन्द्रियों को रोककर अचल दृष्टि से दोनों मीहों के मध्यभाग को देखता रहे, यही मोक्ष के कार्य को भेदन करनेवाला सिद्धानन है। मतस्येन्द्रनाथ के मतानुसार यह लक्षण है। अन्य योगियों के मत से निम्नोदधृत बक्षण द्रष्टव्य है—

'मेड्राद्वारि वित्यस्य सव्यं गुल्फं ाथोपरि। गुल्फान्तरञ्च निक्षिप्य सिद्धासनिमदं विदुः॥'

अर्थात्, मेढ्र के मूळ भाग के ऊपर बायें पैर की एड़ी को रखकर, उसके ऊपर दायें पैर की एड़ी को रखे और सीधा होकर बैठे, यही सिद्धासन है। इसीको वजासन मुक्तासन, गुप्तासन आदि भी कहा जाता है। इससे उत्तम कोई शासन नहीं है, इस सम्बन्ध में आचार्यों का कहना है—

'नासनं सिद्धसदृशं न कुम्म: केवतीपमः । न खेचरीसमा मुद्रा न नादसदृशी लयः ॥'

पद्मासन-स्वरूप---

,वात्रोद्धिर दक्षिण्य्य चरणं संस्थाप्य वामं तथा दक्षोरूपरि पश्चिमेन विधिना धृत्वा कराभ्यां वृहम् । अङ्गठ्या हृदये निवाय चित्रुकंनासाग्रमालोकयेत् एतब्द्याधिविनाशकारि यमिनां पद्मासनं प्रोच्यते ।।

वाम जङ्का के ऊपर दक्षिण पर को रखकर और दक्षिण जङ्का के ऊपर वाम पर को रखे, बाद में पिइचम विधि से अर्थात पृष्ठ की और दक्षिण हाथ फैळाकर वाम पर पर रखे हुए दक्षिण पर के अँगूठे को अली-भाति पकड़कर पुनः पृष्ठ भाग से वाम हाथ फैळाकर दक्षिण पर पर रखे हुए वाम पाद के अँगूठे वाम को अच्छी तरह पकड़कर चित्रुक (दाढ़ी) को हृदय में सटाकर नासिका के अग्र भाग को देखें। यह नियमी के सकछ रोगों का नाश करनेवाला पद्मसान है। इसका नियम से अक्यास करने पर सकछ रोगों का नाश होता है। इसोको बढापद्मासन भी कहते हैं। जिसमें पीछे अँगूठे को न पकड़ा जाय, वह मुक्त पद्मासन है।

सिंहासन-स्वरुप-

'गुल्को तु वृषणल्स्याधः सीवन्याः पाश्वंयोः क्षिपेत् । बक्षिणे सञ्यगुल्कं तु दक्षगुल्कं तु सञ्यके ।। हस्तौ तु जान्धोः संस्थाप्य स्वाङ्ग लीः सम्प्रसायं च । ब्यात्तववतो निरोक्षेत नासाग्रं सुसमाहितः ।। सिंहासनं भवेदेतत् पूजितं योगिपुङ्गवैः । बन्धित्रवसन्धानं कृदते चासनोत्तमम् ।।

वृषण के नीचे सीवनी के दोनों पार्श्वभागों में वामगुल्फ को दक्षिण में और दिक्षण गुल्फ को वाम में लगावे, बाद में जीघों के उपर हाथ रखके अंगुलियों को, पसारकर मुँह खोलकर सावधानी से नासिका के अग्रभाग को देखे। यह योगियों से पूजित सिंहासन है। इसके अभ्यास से मूल, उड्डोयान और जालन्धर इन तीन बन्धो का सन्धान होता है।

भद्रासन स्वरूप--

'गुल्को तु वृषणास्याधः सीवन्याः पाश्वंयोः क्षिपेत् । सन्यं गुरुकं तथा सन्ये दक्षगुरुकं तु दक्षिणे ।। पाश्वं पादौ तु पाणिभ्यां दृढं बच्वा सुनिश्चितम् । भन्नासनं भवेदेतत् सर्वन्याधिविनाशनम् ।।

वृषण के नीचे सीवनी के पार्श्वभागों भें बाई ओर वामगुरफ और दाई ओर दक्षिण गुरफ को सटाकर सीवनी के पाश्ववर्ती पैरों को दृढ़ बाँधकर निश्चल रूप से स्थित रहे, यह सब व्याधियों का नाश करनेवाला भद्रासन कहलाता है।

यहाँ तक चार प्रसिद्ध आसनों के स्वरूप दिखाकर कम-प्राप्त प्राणायाम के विषय में विचार किया जायगा।

प्राणायाम का वास्तिविक फल चित्त की एकाग्रता हो है। प्राणवायु के चञ्चल होने के कारण ही चित्त में चञ्चलता आती है। चञ्चल चित घारणा, ध्यान और समाधि का उपयोगो नहीं होता। प्राणायाम के अभ्यास से ही शनै:-शनैः चित्त में एकाग्रता आने लगती है। यद्यपि चित्त के एकाग्र होने के लिए महर्षि पतञ्जलि ने बहुत-से साधन बताये हैं, तथापि सबसे उत्तम, सफल और सुलम होने के कारण ही घारणा-ध्यान के पहले प्राणायाम को ही अभ्यसनीय बताया है।

चले वाते चलं चित्तं निश्चले निश्चलं भवेत् । योगी स्थाणुत्वमाप्नोति ततो वायुं निरोधयेत् ॥

—इत्यादि अनेक प्रमाणों से प्राणायाम को ही सबसे उत्तम स्यैयं का साधन बताया गया है। एक बात और भी है कि व्याधि-स्त्यान-संशय आदि जो योग के अन्तराय बताये गये हैं, उनमें मुख्य व्याधि ही है। व्याधि होने पर कोई भी योग नहीं बन सकता और आसन-स्थैयं के अनन्तर विधिवत् प्राणायाम के अभ्यास करने पर व्याधि की उत्पत्ति ही नहीं होती, इसलिए प्राणायाम से योग का मार्ग निविद्य रहता है। अतः, प्राणायाम आवश्यक है। एक बात और है कि सूष्मणा नाडी में प्राणवायु का सञ्चार तबतक नही होता, जबतक नाडियों में व्याप्त मल की विश्वद्धि नहीं होती। इसलिए, नौल, नेती, धौती आदि षट्कमों का विधान हठयोग में किया गया है। पतञ्जलि ने इन षट्कमों के बारे में कुछ नहीं कहा। उन्होंने यम-नियम के अनन्तर आसान और प्राणायाम को ही महत्त्व दिया है।

इसका तात्पर्य यहा हो सकता है कि जो कार्य पट्कमं से होता है, वह केवल आसन और प्राणायाम के अभ्यास से ही हो जाता है। हठयोगियों को भी यह मान्य है, इसी लिए हठ-योग में भी नाडी-शोधक प्राणायाम का ही पहले उपदेश किया गया है। प्राणायाम की परिभाषा करते हुए पाञ्जलि ने लिखा है---'श्वासप्रश्वासयोगितिविच्छेश: प्राणायाम: ।' अर्थात् श्वास-प्रश्वास की स्वाभाविक निरन्तर प्रवहणशील जो गति है, उसका विच्छेद हो जाना या कक जाना ही प्राणायाम कहा गया है। बाह्य वायु का अन्तः प्रवेश श्वास है। भीतरी वायु का बाहर निकछना प्रश्वास कहा जाता है। इन दोनों की जो निरन्तर बहुनशील स्वाभाविक गति है, उसका विच्छेद प्राणायाम शब्द का मुख्य वर्थ है। रेचक और पूरक में यद्यि गति रहती है, तथापि स्वाभाविक गति का विच्छेद वहाँ भी होता ही है, यह अनुभव सिद्ध है। इसीलिए, रेचक-पूरक को भी प्राणायाम कहा जाता है।

वस्तुतः, यह बात है कि श्वासपूर्वक गित का जो अभाव होता है, वह पूरक प्राणायाम है और प्रश्वासपूर्वक गित का जो अभाव होता है, वह रंचक प्राणायाम कहा जाता है। कुम्भक में वाह्य और आम्यन्तर दोनों वायुओं का सङ्कोच हो जाता है। जैसे, तप्त लोहे के ऊपर जल देने से चारों तरफ से जल संकुचित हो जाता है। यही इसमें विशेषता है। अब प्राणवायु के बहने का स्थान दिखाया जाता है—मनुष्यों की वाम नाड़ी का नाम इडा है, और दक्षिण नाडी का नाम पिङ्गला। दोनों के बीच मध्यस्थ रूप से सुबुन्ना का निवास है। इन दोनों नाडियों से सूर्योदय से आगामी सूर्योदय-पर्यन्त निरन्तर वायु का सञ्चार होता रहता है। शुक्ल पक्ष में चन्द्र-नाडी से सूर्योदय-काल मे वायु का सञ्चार शुरू होता है, और कृष्णपक्ष में सूर्य-नाडी से। इस प्रकार, रात-दिन में २१६०० श्वास-प्रश्वास चलते हैं।

इन संख्याओं का स्पष्टीकरण अजपा-मन्त्र के रहस्यों को जाननेवाले योगियों ने मन्त्र-समर्पण के विषय में किया है—

> 'पद्शतानि पणेशाय पट्सहस्रं स्वयम्भुवे। विकावे षट्सहस्रञ्च पट्सहस्रं पि । किने।। सहस्रमेकं गुरवे सहस्रं परमात्मने। सहस्रवात्मने चैवस्पयामि कृतं जपम्।।'

तात्पर्यं यह है कि जीवात्मा अजपा-मन्त्र का ६० घटी में २१६०० बार जो जप करता है, उसोका समर्थंण उक्त इलोकों में बताया गया है। पहले विघ्नहर्त्ता गणेश को ६००, ब्रह्मा को ६०००, विष्णु को ६०००, महेश को ६०००, गुरू को १०००, परमात्मा को १००० और बात्मा को १०००।

इस प्रकार, दिन-रात के २४ घण्टे में जो २१६०० बार स्वास और प्रस्वास चलता है, उसीम 'हंसः' की भावना की जाती है। मीतर से बाहर बायु जाने के समय 'हं' की भावना और बाहर से भीतर आने में 'सः' की भावना की जाती है। यही अजपा-जप कहलाता है। इसके स्वाभाविक होने के कारण और मन्त्रों के समान जप नहीं किया जाता, इसीलिए इसको अजना कहते हैं। एक बात और भा जातव्य है कि दोनों नाडियों से बायु के सञ्चरण-काल में पृथिवी, जल आदि तस्वों का भी सूक्ष्मक्ष्य से सञ्चार होता है।
उनका ज्ञान उनके पीत, नील आदि वर्ण-विशेष के द्वारा होता है। उन तस्वों के वर्ण का
ज्ञान सूक्ष्म अम्बन्तर दृष्टि से किया जाता है। तस्वों के बहने का स्थान इस प्रकार है—
अग्नि-तस्व ऊपर की ओर बहता है और जल-तस्व नीचे की ओर। वायु तियंग् बहता है
और पृथिवी अर्ढ-पुट में तथा आकाश-तस्व सबंत्र बहुता है। इसका क्रम इस प्रकार है कि
जब नाड़ी बहुने को प्रवृत्त होती है, उस समय पहले वायु-तस्व २० पल तक चलता है।
उसके बाद ३० पल तक अग्नि-तस्व, ४० पल तक जल-तस्व, ५० पल तक पृथिवी-तस्व,
उसके बाद १० पल तक आकाश-तस्व बहुता है। इस प्रकार, एक नाड़ी में सब तस्वों के
बहुने में १५० पल लगते हैं, जिसका समय-मान ढाई घटी अर्थात् प्रचलित एक घण्टा
होता है।

तत्त्रों के बहने में जो न्यूनाधिक समय लगता है, उसका कारण यह है कि पृथिवी में शब्द, स्पर्श, रूप, रक्ष और गन्ध ये पाँच गुण रहते हैं। प्रत्येक गुण पर १० पल के हिसाब से ४० पल होते हैं। जल आदि में एक-एक गुण घट जाने से १०-१० पल कम शिते जाते हैं, आकाश में केवल एक शब्द ही गुण रहता है, जिससे उसमें १० ही पल बगते हैं। सब तत्त्वों का पृथक्-पृथक् फल भी कहा गया है। पृथिवी-तत्त्व के बहने में वित्त की स्थिरता रहती है। जल-तत्त्व में कार्य आरम्भ करने पर फल अधिक मिलता है। अग्रि-तत्त्व में चित्त-वृत्ति दीप्त रहती है। वायु-तत्त्व में चित्तवृत्ति चञ्चल और आकाश-तत्त्व में गम्भीर रहती है। इसी प्रकार, प्रत्येक में क्रमशः स्थैयं, काम-वासना, ताप-कोप, चञ्चलता और गम्भीरता का भी अनुभव होता है। तत्त्वों के जानने का उपाय भी योग-शास्त्र में बताया गया है—पद्मासन या सिद्धासन पर बैठकर दोनों हाथों के अंगूठों से दोनों कान बन्द करे, दोनों मध्यमा से दोनों नासिका और दोनों तर्जनी से दोनों आंख, अनामिका और कनिष्ठिका से दोनों ओठ दवाकर मुँह बन्द करे। बाद में घ्यान देने पर छोटे-छोटे बिन्दु मालूम पड़ेंगे, उन बिन्दुओं के वर्ण से तत्त्वों का ज्ञान करना होता है। पीतवणं होने से पृथिवी और दवेतवर्ण से जल, रक्तवर्ण से तेज, हरा होने से वायु और वर्णरहित होने से अकाश-तत्त्व समझना चाहिए।

'पीता पृथ्वी जर्ल स्वेतं तेज उदाहृतम्। श्यामो वायुरथाकाशः निरुपाधिरुदाहृतः।।'

इस प्रकार, उक्त रीति से तत्त्वों की समझकर प्राणायाम के द्वारा वायु का निरोध करने पर विवेक-ज्ञान की आवृत करनेवाला जो पाप-कर्म और उसका मूलभूत अविद्यादि क्लेश है, उनका नाश हो जाता है। पाप ओर उसका मूल कारण अविद्यादि क्लेश ही महामोहक शब्द-स्पर्शादि विषयों की सहायता से विवेकज्ञानशील वृद्धि-सत्त्व को आवृत किये रहते हैं। ये अविद्यादि क्लेश वृद्धि-सत्त्व का आच्छादन ही नहीं करते, किन्तु अकर्तं व्य कराने में भी नियोजित करते रहते हैं। प्राणायामों के नियमपूर्वक अम्यास करने पर क्लेश दुर्वल होते-होते अपना कार्य करने से असमर्थ हो जाते हैं, और प्रतिक्षण क्षीण होने लगते हैं। कर्म का नाशक होने के कारण ही

प्रीणायाम को तप भी कहा जाता है। तप्त कुच्छू, चा-द्रायण आदि जो तप हैं, वे केवल पाप-कमें का ही नाश करते हैं, और प्राणायाम-रूप जो तप है, उससे कमें के मूलभूत अविद्या आदि क्लेशों का भी नाश होता है। इसीलिए शास्त्रों में कहा है—'न तपः प्राणायामात्परम्,' अर्थात् प्राणायाम से बढ़कर कोई तप नहीं है। महात्माओं ने कहा है—'वह्मन्ते हयायमानानां द्यात्नां हि यथा मालाः।

प्राणायामस्त बह्यन्ते तद्वविन्द्रयजाः मलाः॥

अर्थात् जिस प्रकार सुवणं आदि धातुओं को आंग्न में तपाने से उसके मल जल जाते हैं, उनी प्रकार प्राणायाम से इन्द्रियों के मल नब्द हो जाते हैं और प्रकाश के आवरण भी क्षीण हो जाते हैं। पत्रज्जिल ने लिखा है--'ततः क्षीयते प्रकाशावरणम्'। यह प्राणायाम का अवान्तर फल है। मुख्य फल तो धारणा के लिए योग्यता प्राप्त करना है। जब यम, नियम, आसन और प्राणायाम के नियमपूर्व अनुष्ठान से योगी का मन संस्कृत हो जाता है, तभी वह धारणा का अधिकारी होता है। प्राणायाम के विना मन संस्कृत नहीं होता और मन के संस्कार के विना धारणा दृढ़ नहीं होती। प्राणायाम के विना धारणा करने की योग्यता ही नहीं आती। धारणा के लिए योग्यता की प्राप्ति ही प्राणायाम का मुख्य प्रयोजन है।

यम, नियम, आमन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, घ्यान और समाधियोग के इन आठ अङ्गों में धारणा, घ्यान और समाधियो तीनों योग के अन्तरङ्ग अङ्ग हैं। इन्हीं की संज्ञा संयम है। संयम से ही योग की सिद्धि होती है। प्रत्याहार के बिना संयम हो नहीं सकता। इसलिए, प्रत्याहार की साधना अत्यन्त आवश्यक है। शब्द, स्पर्श, रूप और रसादि को विषय हैं, उनमें कुछ तो रञ्जनीय होने के कारण राग के प्रयोजक हैं। कुछ कोपनीय होने से देख के प्रयोजक हैं और कुछ मोहनीय होने से वैचित्त्य अथवा भोह के प्रयोजक। तत्तत् विषयों में इन्द्रियों की जो प्रवणता (अनुगामिता) है, वही विषयासित्त है। इन्द्रियों का प्रवाह विषयों की ओर ही नियमेन होता रहता है, यही इन्द्रियों की विषय-प्रवणता है।

विषयों की ओर से, इन्द्रियों को निर्विकार आत्मा में आसक्त चित्त के अनुकारी कर देना ही प्रत्याहार है। प्रश्न यहाँ यह उपस्थित होता है कि इन्द्रियों का प्रवाह बाह्य शब्दादि विषयों मे होना यदि स्वाभाविक है, तो वे आन्तर चित्त की अनुकारिणी कैसे हो साती हैं? इसका उत्तर यह है कि इन्द्रियों का वस्तुतः चित्त-स्वरूपानुकार नहीं होता, किन्तु वित्तानुकार के सद्श होने में ही तात्प्यं है। जब चित्त निरोध के अभिमुख हो जाता है, तब इन्द्रियों का भी, प्रयत्न के विना ही, निरोध हो जाता है। यही इन्द्रियों का चित्तानुकार है। इसीलिए, प्रत्याहार के लक्षण में सादृश्यार्थंक इव शब्द का प्रयोग पतञ्जलि ने किया है —

'स्वविषयासम्प्रयोगे सित चित्तस्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः ।'
—पा ० स ० २।

यहाँ सादृश्य यह है कि जब चित्त का निरोध हो जाता है, तब इन्द्रियों का भी विषय से सम्बन्ध छूट जाता है। विषयों से सम्बन्ध छूटना ही इन्द्रियों का चित्तानुकार है और यही प्रस्थाहार है। अर्थात्, चित्त के निरोध में इन्द्रियों की विषय से विमुख करने के लिए प्रयत्नान्तर की आवश्यकता नहीं होती। जिस प्रकार मधुमिक्सयों की रानी के उड़ जाने पर सब मधुमिक्सयों स्वयं उड़ने अगती हैं, उसी - प्रकार वित्ता के निरोध होने पर इन्द्रियों वा भी निरोध स्वयं हो जाता है। विष्णुपुराण में भी लिखा है —

शब्दादिष्वनुरक्तानि निमृह्याक्षाणि यौगवित् ।
कुर्याचित्रतानुकारीणि प्रत्याहारपरायणः ॥
वश्यता परमा तेन जायतेति चलात्मनाम् ।
इन्द्रियाणामवश्यैस्तैनं योगी योगसाधकः ॥

अव बहिरङ्ग साधनों के बाद अन्तरङ्ग साधनों में क्रम-प्राप्त घारण का विवेचन किया जायगा। आम्यन्तर या वाह्य किसी एक देश में चित्त का स्थिरीकरण धारणा का अथं है। मूलाधार, नामिचक, हृदय, पुण्डरीक, नासिका का अग्रमाग और ललाट बादि आम्यन्तर विषय कहें जाते हैं और हिरण्यगर्भ, इन्द्र आदि देशगण या उनकी प्रतिमा बाह्य विषय कहे जाते हैं। जिस देशविशेष में धारणा की जाती है, वही ध्यान का आधार होता है। पतज्जलि ने कहा है— 'देशवन्धिकत्तास्य धारणा', अर्थात् देशविशेष में चित्ता का दृढ़ सम्बन्ध ही धारणा है। अन्यत्र भी कहा है—

· 'ह्त्युण्डरीके नाम्यां वा मूहिर्न पर्वतभस्तके । एवमादिप्रदेशेषु धारणा विस्तवन्धनम् ॥'

पुराणों में लिखा है-

'प्राणायामेन पवनं प्रत्याहारेण चेन्द्रियम् । वशीकृत्य ततः कुर्याच्चित्तस्थानं शुप्राथयः। ।'

—वि० पु० ६।७।४५

तात्पर्य यह है कि प्राणायाम से वायुको और प्रत्याहार से इन्द्रियों को वश में करके शुभ आश्रय में चित्त को स्थिर करे।

धारणा के बाद घ्यान की स्थिति आती है। महिष पतज्जिल ने लिखा है—'तत्र प्रत्ययंकतानता घ्यानम्।' अर्थात्, घ्येयाकार चित्तवृत्ति की एकाग्रता ही घ्यान है। चित्तवृत्ति का निरन्तर प्रवाह एक ही दिशा में हो, और किसी अन्य विषय की ओर न हो, उस अवस्था को घ्यान कहते हैं। घ्येयाकार वृत्ति की एकाग्रता को ही घ्यान की संज्ञा दी जाती है। विष्णुपुराण में आया है—

'तद्रूपप्रत्यर्थकाग्रया सन्ततिक्चान्यनिःस्पृहा । तद्ध्यानं प्रथमेरङ्गेः वद्धिनिष्पाधते नृष ॥'

तात्पर्यं यह है कि विषयान्तर की ओर से ध्यान-शून्य जो अखण्ड वृत्ति-प्रवाह है, उसीका नाम ध्यान है। दीर्घकाल-पर्यन्त निरन्तर श्रद्धापूर्वक योगाङ्गों के अनुष्ठान करने से समाधि के प्रतिपक्षी अविद्या आदि क्लेशों का नाश हो जाता है। अम्यास-वंराग्य के दृढ़ होने से मधुमता, मधुप्रतीका, विशोका और ज्योतिष्मती इन चार सिद्धियों की क्रमशः प्राप्ति होशी है।

सिद्धिचतुष्टय और प्रकृति-कैवल्य

ऋतम्भरा नाम की जो समाधि तिदि है, उसीको मधुमती भी कहते हैं। जहाँ रजोग्ण और तमोग्ण का लेश भी नहीं है, जहां बुद्धिसत्त्व केवल सुलप्रकाशमय है और जहीं सत्त्व का स्वच्छ प्रकाश है और प्रवाह है, वहाँ ऋतम्भरा नाम की प्रज्ञा-समाधि से उत्पन्न सिद्धि 'मधमती' कही जाती है। भगवान पतञ्जलि ने लिखा है—'ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा' (यो० सू० १।४८)। जर्वात्, जन्यात्म-प्रसाद होने पर समाहित चित्त योगी की जो एक प्रकार की चित्तवृत्ति उत्पन्न होती है, उसीका नाम ऋतम्भरा है। 'ऋतं सत्यं बिभत्ति = धारयति इति ऋतम्भरां, अयीत् सत्य का धारण करनेवार्छ। जो प्रज्ञा है, उपीको ऋतम्मरा कहते हैं। ऋतम्भरा को ही मधुमती कहते हैं। द्वितीय कक्षा के योगियों की यह प्रज्ञा होती है। योगी चार प्रकार के होते हैं -(१) प्राथमकिएक, (২) मध्रभूमिक, (३) प्रज्ञाज्योति और (४) अतिकान्तभावनीय। जिसका ज्ञान पूर्णतः परिपक्व नहीं है, वह प्राथमकल्पिक है। जिसकी प्रज्ञा ऋतम्भरा हो गई, वह दितीय अर्थात्, मधुभूमिक है। तीसरा प्रज्ञाज्योति, जो पर-वैराग्य से सम्पन्न है। चौथा है अतिकान्तभावनीय, जिसका कोई भी सन्दुरुप शेप नहीं रहता। जिसने मनोजिवत्वादि की प्राप्ति हो, वह मधुप्रतीका है। पतञ्जलि ने कहा है—'मनोजवित्वं विकरणभावः प्रधान-जयरच।' मन सद्श शरीर का भी उत्तम गति प्राप्त होना मनोजवित्व कहलाता है। इस अवस्था को प्राप्त योगी जहाँ चाहे, मन की तरह, जा सकता है।

शरीर की अपेक्षा के बिना ही इन्द्रियों का अभिमत देशों में जाना विकरणभाव है। इस अवस्था में बैठा हुआ योगो दूर या व्यवहित वस्तुओं को भी देख-एक
लेता है। कार्य-कारण, अर्थात् प्रकृति-महत्तत्वादि के ऊपर विशत्व प्राप्त करना प्रदान ज्या कहलाता है। इस अवस्था को प्राप्त योगी सकल भूत और भौतिक पदार्थों को अपनो
इच्छाशक्ति से ही उत्पन्न करता है। ऐसे योगा को प्रज्ञाज्योति कहते हैं। इन्द्रियों के
स्वरूप के जय से ही इन्द्रियों के कारण का जय होता है। कारणपञ्चक पाँच
जानेन्द्रियाँ हैं। ग्रहण, स्वरूप, अस्मिता, अन्यय और अर्थवत्व—ये ही पाँच प्रहणादि
पञ्चस्वरूप कहे जाते हैं। निश्चय, अभिमान, सख्दुत्प, दर्शन और श्रवण—ये पाँच
वृत्तियाँ हैं, इन्हीं का नाम ग्रहण है।

एकादश इन्द्रियों को स्वरूप कहते हैं। अस्मिता बुद्धि और अहंकार को कहते हैं। कारण के अनुसन्धान का नाम अन्वय है। जैसे, घट में मृत्तिका। भनोजिबत्वादि जो सिद्धियाँ हैं, उनकी मधुप्रतीका संज्ञा क्यों है, इसके ऊपर विचार करते हुए महिंच ने कहा है कि जिस प्रकार मधु के प्रत्येक कण में माधुर्य होता है उसी प्रकार, प्रत्येक मनोजिबत्वादि में मधुर स्वाद प्रतीत होता है।

् रिशोका सिद्धि उसको कहते हैं, जिसमें साधक प्रकृति और पुरुष का भेद समझ लेता है, और सर्वज्ञस्त प्राप्त कर लेता है। प्रकाशात्मक और अप्रकाशात्मक दो प्रकार के पदार्थ होते हैं। प्रकाशात्मक इन्द्रियों हैं। इन्द्रियों के विषय जो शब्द-स्पर्शादि और उनके आश्रय जो पृथिवी आदि पदार्थ हैं, उनको अप्रकाशात्मक कहते हैं। प्रकाशात्मक और अप्रकाशात्मक इन दोनों पदार्थों के ऊपर पूर्ण आधिपत्य होना और सभी पदार्थों में अपनी इच्छा के अनुकूल व्यवहार करने का सामर्थ्य प्राप्त होना विशोका सिद्धि है।

विशोका में निखिल पदार्थों का साक्षात्कार एक ही काल में जाता है। यही सर्वेज्ञातृत्व है। पतञ्जलि ने भी कहा है—'विशोका वाज्योतिष्मती।' अर्थात्, योग सं उत्पन्न जो साक्षात्कार है, उसके तद्रूप अन्तःकरण की वृत्ति को ज्योतिष्मती कहते है। शोक की नाशिका होने के कारण इसे ही विशोका कहते हैं।

जिस वृत्ति में संस्कार-मात्र ही शेष है, वह संस्कारशेषा सिद्धि है। विशोका और संस्कारशेषा ये दोनों सिद्धियाँ चतुर्थ कक्षा के योगियों को प्राप्त होती हैं। सभी वित्तयों के प्रत्यस्तमय निरोध में पर वैराग्य के आश्रयण से जब जाति, बाय और भोग के बीज समाप्त हो जाते हैं, अविद्या आदि कड़ेश निश्शेष हो जाते हैं, असम्प्रज्ञात समाधि की उपलब्धि हो जाती है और जिसमें संस्कार-मात्र ही शेष रह जाता है, तब इस प्रकार की जो वित्त की विशेषावस्या है, उसी की संस्कारशेषा सिद्धि कश्ते हैं। भगवान पतञ्जलि ने भी कहा है —'विराम प्रत्ययाऽम्यासगुर्वः संस्कारशेषोऽन्यः' (यो० स० १।१८) । अर्थात्, तत्त्वज्ञानख्या जो सारिवकी चित्तवृत्ति है, उसका मं। विराम हो, तथा ऐसी वृत्ति-निरोधावस्था, जिसमें संस्कारमात्र शेष रहता हो और जो सम्प्रज्ञात से भिन्न हो, वह असम्प्रज्ञात है। 'संस्कारशेपः' कहने से मोक्षावस्था से इसमें भेद सूचित होता है। असम्प्रज्ञात समाधि में पुनष्त्थान के लिए वृत्ति के न रहने पर भी वृत्ति का संस्कार रहता है, और मोक्ष में वित्त के अत्यन्त विलय होने के कारण संस्कार भी नहीं रहता। यही असम्प्रज्ञात से मोक्ष में विशेषता है। इस प्रकार सर्वतः विराग उत्पन्न करनेवाले साधकों के जो क्लेश-बीज हैं, वे भूने गये धान के बीज की तरह कार्योत्पादन में असमर्थ होकर मन के साथ ही विलीन हो जाते हैं। इस प्रकार, कठेश-बीज-रूप कर्माशयों के अपने कारण में विलीन हो जाने पर प्रकृति और पूरुष का भेद-साक्षात्कार-रूप जो विवेक-ख्याति है, उसका आविर्माव होता है। बाद में, जैसे-जैसे विवेक-ख्याति का परिपाक होता है, वैसे-वैसे शरीर और इन्द्रियों का, अपने कारणप्रधान में, लय हो जाता है। यही प्रकृति का कैवल्य है।

### पुरुष-कैवल्य

ए हाकित्व का ही नाम कैवल्य है। प्रकृति के कार्य मूत महत्तत्वादि के विलय होने से और पुरुष के साथ प्रकृति का आत्यन्तिक वियोग होने से ही प्रकृति का एकाकित्व सिद्ध होता है। पुरुष का कैवल्य यह है कि आत्मा अपने समस्त औपाधिक स्वरूप को छोड़कर अपने मूल स्वरूप में स्थित हो जाय। इस कैवल्य के अनन्तर आत्मा का वृद्धि-प्रत्व से कभी सम्बन्ध नहीं होता। प्रतञ्जलि ने दो प्रकार की मुक्ति बताई है—

पुरुषार्थश्नयानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यं स्वरूपप्रतिष्ठा वा चितिरः वितः

-यो० स० । वर

अभिप्राय यह है कि महत्तत्त्व से सूक्ष्मभूत-पर्यन्त जो कुछ भी लिङ्गशारीर आदि गुण हैं, वे पुरुष के भोगोपकरण हैं। वे जब छतकायं हो जाते हैं, तब पुरुषायंशून्य हो जाते हैं। उसी समय वे अपने कारण में लीन होकर प्रतिप्रसव की संशा प्राप्त करते हैं। युद्धि-तत्त्व के साथ आत्मा का सम्बन्ध छूट जाने के कारण आत्मा अपने मूल, असङ्ग, निर्लेप-स्वरूप में जब अवस्थित हो जाता है, तब उसीको पुरुष का कैवल्य कहा जाता है।

इस प्रकार के कैवल्य के बाद पुनर्जन्म नहीं होता; क्योंकि कारण के अभाव में कार्य का होना असम्भव है। 'कारणाभावात् कार्याभावः।'

# योग-शास्त्र के चार व्यूह

जिस प्रकार, चिकित्सा-शास्त्र में रोग, रोगहेतु, आरोग्य और भेषज (कोषध) ये चार ब्यूह हैं, उसी प्रकार योग-शास्त्र के भी चार ब्यूह माने जाते हैं—संसार, संसारहेतु, मोक्ष और मोक्षोपाय। दुःखमय संसार हेय है। प्रधान पुरुष का संयोग दुःखमय संसार का हेतु है। प्रधान पुरुष के संयोग की आत्यन्तिक निवृत्ति ही मोक्ष है। और उसका उपाय है—सम्यग् दर्शन। प्रकृति और पुरुष के स्वाभाविक भेव का साक्षात्कार ही सम्यग्दर्शन हैं।

# सांख्य-दर्शन

सांख्य-शास्त के जन्मदाता भगवान् कपिल हैं। सांख्य-शास्त्र में संखेपतः तत्त्वों के चार प्रकार माने गये हैं—(१) प्रकृति, (२) प्रकृति-विकृति उभयात्मक, (३) केवल विकृति और (४) अनुभयात्मक । केवल प्रकृति को हो मूल प्रकृति या प्रधान कहते हैं; क्योंकि यही सकल प्रपञ्च का मूल कारण है। प्रकृति शब्द की व्युत्पत्ति है—'प्रकर्षण करोति = कार्यमुत्पादयति इति प्रकृतिः', जो अपने से भिन्न तत्त्वान्तरों को उत्पन्न करे, वही प्रकृति है। यहाँ प्रशब्द से जो प्रकर्ष प्रतीत होता है, वह तत्त्वान्तरा-रम्भक ही है। यहाँ शङ्का होती है कि मृत्तिका घट की प्रकृति है, इस प्रकार का व्यवहार लोक में देखा जाता है, परन्तु मृत्तिका घट की प्रकृति है वि यद्यपि मृत्तिका घट की प्रकृति वस्तुतः नहीं है, तथापि प्रकृति शब्द में प्रकर्ष की अविवक्षा से केवल उपादान-कारण को ही प्रकृति मानकर उक्त व्यवहार किया जाता है। इससे यह सिद्ध हुमा कि अपने से भिन्न तत्त्वान्तर को जो उत्पन्न करे वही प्रकृति का सामान्य लक्षण है।

उक्त प्रकृति का लक्षण आठ तत्वों में ही घटता है। प्रधान, महत्तत्व, अहङ्कार, शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध ये ही आठ तत्त्व हैं। इनमें शब्द, स्पर्श आदि पञ्चतन्मात्र कहे जाते हैं। प्रधान से महत्तत्व की उत्पत्ति होती है। महत्तत्त्व प्रधान से भिन्न तत्त्व माना जाता है, इसलिए तत्त्वान्तर का उत्पादक होने के कारण प्रधान महत्तत्व की प्रकृति है और महत्तत्त्र प्रधान की विकृति । प्रधान किसी से उत्पन्त नहीं होता, और प्रधान से ही सकल प्रपञ्च की उत्पत्ति होती है, इसीलिए प्रधान को मूल प्रकृति कहते हैं। महत्तत्त्व से अहङ्कार और अहङ्कार से पञ्चतन्मात्र उत्पन्न होते हैं। इसिलिए, महत्तत्त्व अहङ्कार की प्रकृति और प्रधान की विकृति सिद्ध होता है। अहंकार महत्तत्व की विकृति और पञ्चतन्मात्र की प्रकृति है। पञ्चतन्मात्र से पञ्चभूतों की उत्पत्ति है। पञ्भूत पञ्चतन्मात्र से भिन्न तत्त्वान्तर हैं, इसिलिए पञ्चतन्मात्र पञ्चभूतों की प्रकृति और अहङ्कार की विकृति सिद्ध होते हैं। महत्तत्व, अहङ्कार और पञ्चतन्मात्र ये सात तत्त्व-प्रकृति-विकृति सिद्ध होते हैं। महत्तत्व, अहङ्कार और पञ्चतन्मात्र ये सात तत्त्व-प्रकृति-विकृति सम्यात्मक कहे जाते हैं। पञ्चभूत, पञ्चज्ञानेन्द्रिय पञ्चकर्मेन्द्रिय और मन ये सोलह तत्त्व केवल विकृति -मात्र हैं, क्योंकि इनसे किसी तत्त्वान्तर की उत्पत्ति नहीं होते।।

## प्रकृति के स्वरूप का विवेचन

मूल प्रवृति का स्वरूप त्रिगुणात्मक है। सत्त्व, रज, तम—इन तीनो गुणों का जो साम्य-वस्था है, उसीका नाम प्रधान, मूलप्रकृति और अव्यक्त हैं। साम्यावस्था

१, प्रकृति और विकृति दोनों से भिन्न। २, जी अपने से भिन्न दूसरे तत्त्व को उत्पन्न करे। २, उत्पन्न होनेवाछे कार्यको विकृति कहते हैं।

होने के कारण हो यह सत्व है, यह रज है, यह तम है, इस प्रकार का व्यवहार इसमें नहीं होता और इसमें किया भी नहीं होता। इसलिए, ये तीन तत्त्व नहीं माने जाते। यह त्रिगुणात्मक एक ही तत्त्व माना जाता है।

सत्त्व, रज और तम ये तीनों वस्तुतः द्रव्यक्ष्य ही हैं, गुण रूप नहीं। यहाँ शक्का यह होती है कि यदि सत्त्व, रज और तम ये द्रव्यक्ष्य हैं, तो लोक और शास्त्र में इनका गुण-शब्द से व्यवहार क्यों किया जाता है ? इसका समाधान यह है कि ये तीनों पुरुष के भोग-साधन-मात्र हैं। इसिल्ए, गुणीभूत होने के कारण गुण-शब्द से इनका व्यवहार किया जाता है। वस्तुतः, गुण नहीं हैं। क्योंकि ये गुण से किन्न ही गुणी का स्वरूप होता है। गन्ध से भिन्न पृथियी का गुण गन्ध होता है। परन्तु, यहाँ ऐसा नहीं है। यहाँ तो सत्त्व, रज, तम इनसे भिन्न प्रकृति का कोई स्वरूप है ही नहीं। ये तीनों प्रकृति के स्वरूप ही हैं, धर्म नहीं। इसील्ए, सूत्रकार ने सांख्य-प्रवचन में लिखा है—'सत्त्वादीनामतद्धर्मत्वं तद्र पत्वात्,' अर्थात् सत्त्वादि तद्र प होने के कारण प्रकृति के धर्म नहीं हैं।

खब यहाँ दूसरी शङ्का यह होती है कि यदि सरवादि प्रकृति के गुण नहीं हैं, तो 'प्रकृते: कियमाणानि गुणैं: कर्माण सर्वशः,' इस प्रकार गीता आदि स्थलों में सरव; रज, तम का 'प्रकृति के गुण' शब्द से जो व्यवहार किया गया है, उसकी सङ्गति किस प्रकार होगी ? इसके उत्तर में यह कहा जाता है कि जिस प्रकार वृक्षों के समुदाय से भिन्न कोई वन नहीं है, किन्तु वृक्ष-समुदाय को ही वन कहा जाता है, उसी प्रकार वन के ये वृक्ष हैं, इस प्रकार का व्यवहार लोक में प्रसिद्ध है। इसी प्रकार, सरवादि के अतिरिक्त प्रकृति के न होने पर भी प्रकृति के सरवादि गुण है, इस प्रकार का व्यवहार भी शास्त्रकारों ने किया है।

अब यहाँ तीसरी शङ्का यह होती है कि यदि सस्वादि प्रकृति के स्वरूप हैं, तो 'सत्त्वं रजस्तम इति गुणा: प्रकृतिसम्भवा:,' इस गीता-वाक्य में प्रकृतिसम्भवा: 'यह जो सस्वादि का विशेषण दिया गया, वह किस प्रकार सङ्गत होगा? क्योंकि, सस्वादि के अतिरिक्त तो प्रकृति कोई है नहीं, जिससे इनकी उत्पत्ति सिद्ध हो।

इसका सामाधान यह होता है कि प्रकृति के स्वरूपभूत जो सत्त्व, रज, तम हैं, उनका यहाँ ग्रह्मण नहीं है, किन्तु सत्त्वादि की साम्यावस्था को प्राप्त जो मूल प्रकृति है, उससे उत्पन्न जो वैषम्यावस्था को प्राप्त सत्त्व आदि गुण है, उन्हीं का यहाँ ग्रह्मण है। ये ही वैषम्यावस्थापन्न सत्त्व, रज, तम महत्तत्व के कारण होते हैं। इन्हीं की उत्पत्ति उपर्युक्त गोता-वाक्य में बताई गई है। मूलप्रकृति के स्वरूपभूत साम्यावस्थापन्न जो सत्त्व, रज तम हैं, वे तो नित्यहैं, उनकी उत्पत्ति मानने से प्रकृति के नित्यत्वरूप की असिद्धि

१. प्रकृति से उत्पन्न । २. सत्व, रज और तम इन तीनों में प्रत्येक के साथ अनेक व्यक्ति का परस्पर सिम्मिश्रण होने से जो परिणामित्रवेष उत्पन्न होता है, जिसमें लघुत्व बादि गुण आ जाते हैं और जिसमें यह रज है, यह तम है इत्यादि व्यवहार की योग्यता हो जाती है, उसीको वैषम्यावस्थापन्न कहते हैं।

हो जायगी। ये तीनों गुण न्यूनाधिक सात्रा में होकर जब मूळ प्रकृति में क्षोभ का सञ्चार करते हैं, तब इसी से महत्तात्रव को उत्पत्ति होती है। बहुत से लोग इसको तत्त्वान्तर भी मानते हैं, जिसको मिलाकर २८ तत्त्व होते हैं।

गुणों के स्वभावों का विचार

सत्तवं लघु प्रकाशकमिष्टमुपष्टब्धकं चलञ्च रजः ।
गुरुवरणकमेव तमः प्रदीपवञ्चार्थतो वृत्तिः ॥
— सांख्यकारि

सत्त्व का स्वभाव लघु और प्रकाशक होता है। रज का स्वभाव चञ्चल होता है।
तम गुरु और आवरण करनेवाला होता है। सत्त्वगुण और तमोगुण में स्वाभाविक
कियाशीलता नहीं होती। जब रजोगुण का अंश उसमें मिलता है, तभी वह
सिक्रिय होता है। अर्थात्, सत्त्व लघु होने से ही प्रकाशक होता है, रज सिक्र्य होने के
कारण ही अपने-अपने कार्य में प्रवर्त्तंक होता है, और तम गुरु होने से ही
आच्छादक होता है।

प्रकृति के स्राह्मपत्र जो सत्व, रज और तम हैं, वे प्रत्येक्षः अनेक प्रकार के होते हैं। कोई अणु परिमाणवाले और कोई विभु परिमाणवाले होते हैं। केवल मध्यम परिमाणवाले नहीं होते; क्यों कि मध्यम परिमाण मानने से घटादि के समान सावयव होने से अनित्य होने लगेंगे, जो इनके सिद्धाम्त के प्रतिकूल है। मूल प्रकृति से उत्पन्न जो वैषम्यावस्थापन्न सत्त्वादि हैं, वे मध्यम परिमाणवाले भी माने जाते हैं। अतः, सत्त्वादि अनेक प्रकार के सिद्ध होते हैं।

यहाँ एक शङ्का होती है कि यदि सत्त्वादि अनेक प्रकार के हैं, ते तीन ही क्यों कहे जाते ? इसका सामाधान यह होता है कि जिस प्रकार वैशेषिकों के मत में पृथिवी जरू आदि द्रव्यों में प्रत्येक के—िनत्य, अनित्य, शरीर, इन्द्रिय और विषय के भेद से—अनेक प्रकार के होने पर भी, पृथिवीत्व आदि द्रव्य-विभाजक उपाधि के नद होने से, नव ही द्रव्य माने जाते हैं, उसी प्रकार गुणत्व-विभाजक सत्त्वत्व, रजस्त्वादि उपाधि के तीन ही होने से गुण तीन ही हैं, इस प्रकार का व्यवहार छोक में होता है।

सांख्यतत्त्वविवेक में 'अष्टी प्रकृतया' सूत्र के ऊपर सत्त्व, रज और तम के अनेक प्रकार के धर्म बताये गये हैं। जैसे—सत्त्व का सुख प्रसन्नता और प्रकार; रज का दुःख कालुष्य—प्रवृत्ति और तम का मोह, आवरण तथा स्तम्भ । इस प्रकार, सत्त्व सुखात्मक, रज दुःखात्मक और तम मोहात्मक कहा जाता है।

मूल प्रकृति का स्वरूप, यद्यपि प्रत्यक्ष-प्रमाण का विषय नहीं है, तथापि अनुमान प्रमाण से इसकी सिद्धि की जाती है। अनुमान का प्रकार इस प्रकार होता है—
महत्तत्त्व से लेकर भौति प्रपञ्च-पर्यन्त जितने दृश्यमान कार्य हैं, वे सब सुख दुःखमोहात्मक और उत्पन्न होनेवाले कार्य हैं। इसलिए, इनका कारण कोई अवश्य होगा और वह सुख, दुःख और मोहात्मक ही होगा, यह सिद्ध होता है। क्योंकि, विना
कारण के कार्य होता नहीं, और कारण में जो गुण रहते हैं, वे ही कार्य में उत्पन्न होते हैं;

सर्वमान्य सिद्धान्त भी है कि 'कारणगुणाः कार्यगुणानारभन्ते।' महदादि सकल प्रपञ्च सुख-दुःख-मोहात्मक देखे जाते हैं, इसलिए इनका कारण भी सुख-दुःख-मोहात्मक द्रव्य ही सिद्ध होता है। जो-जो सुख-दुःख-मोहात्मक कार्य हैं, वे सब सुख-दुःख-मोहात्मक कार्य के परिणाम हैं। जैसे —वस्नादि कारण के परिणामभूत शय्या और बासनादि।

यहाँ यह आशंका होती है कि शय्या और आसन का जो दृष्टान्त दिया जाता है, वह मुक्त नहीं होता। कारण यह है कि शय्या, आसनादि सुखादि के साधनमात्र हैं, सुखादिस्व का नहीं हैं। क्योंकि, सुख, दु.ख और मोह ये सब अन्त करणविशेष-रूप मन के धर्म होते हैं, विषय के धर्म नहीं हो सकते।

इसका उत्तर यह होता है कि मन में जो सुख, दु:ख और मोहादि धमं है, वे कारणगुणपूर्वंक ही होते हैं। इसिछए, मन की परम्परया कारणीभूत जो मून प्रकृति है, उसमें सुख, दु:ख, मोहादि धनं को अवश्य मानना होगा। क्योंकि, जो गुण कारण में नहीं रहते, वे कार्य में आते ही नहीं। इसी सिद्धान्त से मूलप्रकृति में रहनेवाले सुख, दु:ख और मोहादि जो धमं हैं, वे ही उक्त न्याये से अपने कार्यभूत मन में जिस प्रकार सुख, दु:ख मोहादि के आरम्भके होते हैं, उसी प्रकार अपने कार्यभूत पञ्चमहाभूतों में भी सुख, दु:ख और मोह के आरम्भक होते हैं। इस प्रकार, भोतिक विषयों में भी सुख-दु:ख-मोहादि सिद्ध होते हैं। इसीलिए, धमं और धर्मी में प्रभेद-विवक्षा से शब्या और आसनादि का जो दृष्टान्त दिया गया है, वह अयुक्त नहीं होता।

एक बात और है कि जिस प्रकार घट-रूप, पट-रूप, इस प्रकार की प्रतीति होती है, उसी प्रकार चन्दन-सुख, स्त्री-सुख, इस प्रकार की भी प्रतीति होती ही है, इससे भी विषयों में मुख-दु:खादि की सिद्धि अवश्य हो जाती है। जिस प्रकार, 'आयुर्वेधूतम्' में आयु के साधन होने से घृत को आयु माना गया है, उसी प्रकार सुखादि के साधन होने से विषयों को मुख, दु:ख और मोहात्मक मानना समुचित ही है।

### महत्तत्त्व-विवेचन

जिन आठ तत्त्वों को प्रकृति शब्द का वाच्य मानते हैं, उनमें द्वितीय का नाम बुद्धि-तत्त्व है; इसीको महत्तत्त्व भी कहते हैं। धमं, ज्ञान, वैराग्य, ऐश्वयं आदि उरकुष्ट गुण इसी में पाये जाते हैं। इसलिए, यह महत्तत्त्व है। यद्यपि इसमें सत्व, रज और तम ये तीनों गुण रहते हैं, तथापि सत्त्व की प्रधानता रहती है, रज और तम तिरोहित रहते हैं। महत्तत्त्व के परिणामविश्लेष ही बुद्धि, मन और अहङ्कार हैं। इन तीनों को ही अन्तःकरण कहा जाता है। अन्तःकरण जिस समय निश्चयात्मक वृत्ति के रूप में परिणत होता है, उस समय उसे बुद्धि कहते हैं। अभिमानात्मक वृत्ति के रूप में परिणत अन्तःकरण को अहङ्कार कहते हैं और सङ्कर्ष, विकल्प तथा संशयात्मक वृत्ति में परिणत अन्तःकरण को मन कहा जाता है। मन, बुद्धि और अहं कारात्मक जो अन्तःकरण रूप वृक्ष है, उसी की अकारावस्था महत्तत्त्व है।

१. 'कारणगुणाः कार्यंगुणानारभन्ते ।' २, उत्पादक ।

जिस प्रकार प्रधान में सत्त्वादि गुणों के न्यूनाधिक्य से अनेक प्रकार के भेद बताये गये हैं, उसी प्रकार महत्तत्त्व में भी अनेक प्रकार के भेद सिद्ध होते हैं। बहाा से स्वावर-पर्यंक्त जितने जीव माने गये हैं, उनमें प्रत्येक का एक-एक उपाधिभूत महत्तत्त्व माना गया है। यद्यपि सब बुद्धि-तत्त्वों में सत्त्व-अंश प्रधान रहता है, तथापि कहीं रजोगुण अधिक उद्भूत रहता है, और सत्त्व तथा तम तिरोहित रहते हैं। कहीं सत्त्व और तम ही उद्भूत रहते हैं, और रज तिरोहित।

ब्रह्मा की उनाधिभूत बुद्धि में रजोगुण ही अधिक प्रकट रहता है, और सत्त्व-तम तिरोहित रहते हैं। विब्णु और महेश में कमशः सत्त्व और तम अधिक रहते हैं, और अन्य तिरोहित रहते हैं। किसी-किसी बुद्धितत्त्व में तो तमोगुण और रजोगुण इतने अधिक होते हैं कि वहाँ सत्त्व अंशतः रहता हुआ भी नहीं के बराबर प्रतीत होता है। इसलिए, यह महत् शब्द का बाज्य होता हुआ भी अधम, अज्ञान, अवैराग्य, अनैश्वर्य आदि अनेक दुर्गुणों से युक्त होता है। इस प्रकार की बुद्धिवाले मनुष्य धर्माचरण से विलकुल विमुख रहते हैं।

# अहङ्कार-विचार

अब अहङ्कार के विषय वें विचार करते हैं। महत्तत्त्व से अहङ्कार की उत्पत्ति होती है। बद्धि-विशेष का ही नाम अहङ्कार है। अहन्ता (अहमाकार), इदन्ता (इदमाकार) बद्धि को ही यद्धि-विशेष कहते हैं। अहन्ता के विना इदन्ता का उदय नहीं होता। इसलिए, अहन्ता बुद्धि-विशेषभूत अहन्द्वार की उत्पत्ति हुई। यह तृतीय तत्त्व है। महत्तर्य के मपान अहङ्कार के भी, सत्त्वादि गुणों के उत्कर्षापकर्ष से, तीन प्रकार के भेद होते हैं। सात्विक को वैकारिक, राजस को तैजस और तामस को भूतादि भी कहते हैं। जहाँ रजोग्ण और तमीगृण को दवाकर सत्त्वगुण ही उत्कृष्ट रहता है, वहीं सात्त्विक अहङ्कार की स्थिति है। सात्त्विक अहङ्कार राजस की सहायता से प्रवृत्तिधर्मी एकादस इन्द्रियों को उत्पन्न करता है। पञ्चजानेन्द्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय और मन ये ही एकादश इन्द्रियों हैं। पञ्चतन्मात्र में-शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध ये पाँच बाते हैं। इनके दो भेद होते हैं - सविशेष और निविशेष। शब्द उदात्त, अनुदात्त, निपार और गन्धर्व आदि विशोष गुण रहते हैं। स्पर्श में उष्णत्व, शीतत्व, मृदुत्व आदि; रूप में भूक्लत्व, कुःणत्व आदि; रस में मधुरत्व, अम्लत्व आदि और गन्ध में सुरिभत्व, असुरिभित्व आदि विशेष गुण रहते हैं । ये पञ्च तन्मात्राएँ कमशः आकाश, वायु, अग्नि, जल और पथिवी इन पञ्च महाभूतों की प्रकृति हैं। मूलप्रकृति, महत्तत्व, अहङ्कार, पञ्चतन्मात्र, पञ्चमहाभूत, पञ्चज्ञानेन्द्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय तथा मन ये सब मिलकर चौबीस तत्त्व होते हैं। पच्चीसराँ तत्त्व पुरुष है। यही जीवात्मा है। इससे भिन्न सर्वेज ईश्वर सांख्य-मत में नहीं माना जाता। जीवात्मा प्रति शरीर में भिन्न-भिन्न है। यदि जीवात्मा को भिन्न-भिन्न न माना जाय, तो एक के बद्ध होने पर सबको बद्ध, एक के मुक्त होने पर सबको मुक्त, एक को सुखी होने पर सबको मुखी, एक को दु:खी होने पर सबको दुःखी मानना होगा। इसलिए, सांख्य-प्रवचन में लिखा है- 'जन्मादि-व्यवस्थातः

पुरुषबहुत्वम्'। यही जीवात्मा अनादि, स्क्ष्म, चेतन, सर्वगत, निगुंण, कूटस्थ, नित्य, द्रष्टा, भोक्ता और क्षेत्रविद् भी कहा जाता है।

वैशिषिकों के मत में द्रव्यगुणादि जो सात पदार्थ माने गये हैं, उन सबका इन्हीं में अन्तर्भाव हो जाता है। यथा—पृथिवी आदि नव पदायों में पृथिवी, तेज, वायु, आकाश और मन इन छह पदार्थी का सत्तत् नाम से ही निर्देश किया गया है। अत्या का पृथ्य पद से निर्देश किया गया है। इनके मत में दिक् और काल का आकाश में हो अन्तर्भाव माना गया है। सूत्रकार ने भी लिखा है— 'दिक्कालाबाकाशादिस्यः'। अर्थात्, दिक् और काल आकाश से ही सिख हो जाते हैं।

गुणं, कमं और सामान्य को द्रव्य से अतिरिक्त कोई पदार्थ सांस्यकार नहीं मानते। इसिल्ए, विशेष और समवाय भो इनके मत में अनुपयुक्त ही हैं। अभाव भी इनके मत में भावान्तर-स्वरूप ही है। जैसे, घट का प्रागभाव मृत्तिका-स्वरूप ही है। उसका प्रघ्वंशाभाव वट की खण्ड-स्वरूप है। घट का अत्यन्ताभाव अधिकरण (भूतल)-स्वरूप है। घट का अत्यन्ताभाव अधिकरण (भूतल)-स्वरूप है। घट का अत्यन्ताभाव पटादि-रूप है। इसिलए, अभाव भी इनके मत में नहीं माना जाता।

### सांख्यीय सृष्टि-ऋम

सृष्टि-कम के सम्बन्ध में सांख्य का स्वतन्त्र विचार है। सृष्टि के आदिकाल में स्वतन्त्र प्रवृत्तिवाली केवल मूल प्रकृति ही थी। वह प्रवृत्तिस्वभाव होने के कारण स्वयं क्षुब्ध होकर पुरुष-विशेष-संज्ञक जीव-विशेष, जो नारायण पदवाच्य है, के साथ संयुक्त होती है। इसके बाद अन्य सजातीय प्रकृति के अंशों के साथ, न्यूनाधिकभाव से, मिलकर महत्तत्व का आरम्भ करती है।

यहाँ यह शङ्का होती है कि 'असङ्गो ह्ययं पुरुवः', अर्थात् पुरुव असङ्ग है, तब वह प्रकृति के साथ संयोग कैसे करता है? इसका उत्तर यह है कि विकार का होतु जो संयोग है, पुरुव में उसीका अभाव श्रुति बताती है। प्रकृति के साथ पुरुव का संयोग होने पर भी पुरुव में विकार नहीं होता। वह 'पद्मपत्रमिवाम्भसा' बना रहता है।

महत्तत्व चेतन और अचेतन उभयात्मक माना जाता है। प्रकृति में अचेतन अंश की ही मुख्य उत्पत्ति मानी जाती है। चेतन-अंश की अभिव्यक्ति-मान्न होती है। चेतन (पृथ्व) का प्रतिविम्ब ही महत्तत्त्व में भासित होता है। इसिछए, इसकी उत्पत्ति गौण मानी गई है। इसी प्रकार, सृष्टि के आरम्भ में महत्तत्त्व के कारणीभूत विषम अवस्थावाले गुणत्रय के सम्बन्ध से जीवविशेषभूत आदिशक्ति भी अभिव्यक्त होती है। यही प्रकृति की अधिष्ठात्री देवी है। इसका नाम महालक्ष्मी, दुर्गा, भवानी, भगवती आदि पुराणों में प्रसिद्ध है। जीव में रहनेवाली जितनी विशेषताएँ हैं, वे प्रधानादि उपाधि के सम्बन्ध से ही भासित होती हैं। इसिलए, ये सब औपाधिक कहे जाते हैं। इसिक पहले औपाधिक विशेषताओं से रहित निविशेष जीवसमिष्टरूप है, उसीको ब्रह्म कहते हैं और उपाधिविशिष्ट सविशेष जीवसमिष्ट को स्वयम्भू कहते हैं।

विशेषता केवल उपाधि-प्रयुक्त ही है, जीव का धर्म नहीं। जीव की उपाधि लिङ्ग-शरीर ही है। बृद्धि, अहङ्कार, मन, पञ्चकानेद्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय और पञ्चमहाभूनों के समुदाय को लिङ्ग-शरीर कहते हैं।

कहीं-कहीं समह तत्त्वों के सभुदाय को ही लिङ्ग-शरीर कहा गया है। उनके मत में अहङ्कार का बुद्धि में ही अन्तर्भाव माना जाता है। बुद्धि का जो वृत्तिभेद है, उसीका नाम प्राण है। यह कोई भिन्न तत्त्व नहीं माना जाता। आत्मचैतन्य की अभिव्यक्ति उपाधि में ही होती है, अतः आत्मचैतन्याभिव्यक्ति का आधार उपाधि ही होती है। जिस प्रकार, अग्नि की अभिव्यक्ति का आधार ईन्ध्रन ही होता है। सबसे पहले यह लिङ्ग-शरीर स्वयम्भू का उपाधिभूत एक ही होता है। बाद में उसके अंशभूत व्यष्टिलिङ्ग-शरीर व्यष्टि जीवों की उपाधि होकर अनेक प्रकार से विभक्त होते हैं। जैसे—पिता के लिङ्ग-शरीर से अनेक पुत्र के लिङ्ग-शरीर उत्पन्न होते हैं। यही स्वयम्भू अपने सूक्ष्म लिङ्ग-शरीर से अनेक पुत्र के लिङ्ग-शरीर उत्पन्न होते हैं। यही स्वयम्भू अपने सूक्ष्म लिङ्ग-शरीर वाववां को अपने सूक्ष्म चैतन्यांशों से संयुक्तकर सब प्राणियों की सृष्टि करता है। जीव वस्तुतः परस्पर भिन्न ही हैं।

यहाँ शङ्का यह होती है कि यदि व्यष्टिलिङ्ग-शरीर-रूप उपाधि के संयुक्त होने से ही जीवसंज्ञा होती है, तो जीवों में भेद भी उपाधिकृत होना चाहिए, स्वाभाविक भेद मानना युक्त नहीं होता। इसका उत्तर यह होता है कि उपाधि से जीवों में अविद्यमान भेद उत्पन्न नहीं होता। किन्तु जैसे विद्यमान घटादि पदार्थ दीप के प्रकाश से अभिन्यत्त होता है; वैसे विद्यमान जीवगत स्वाभाविक भेद भी शरीर आदि उपाधि से ही अभिन्यक्त होता है; क्योंकि जीवगत परस्पर भेद स्वाभाविक ही होता है। पूर्वोक्त स्वयम्भू को स्थूलशरीरोपाधि से विशिष्ट होने के कारण नारायण कहते हैं। स्थूल शरीर क्या है ? और इसकी उत्पत्ति किस प्रकार होती है ? इस सम्बन्ध में सांख्य का अपना स्वतन्त्र विचार है, जिसको आगे दिखाया जा रहा है।

महत्तरवं से अहङ्कार की उत्पत्ति होती है, अहङ्कार से तन्मात्राएँ। अहङ्कार महत्तरवं का दशमांश होता है। अहङ्कार से उत्पन्न तन्मात्राओं में शब्दतन्मात्रा से उत्पन्न को आकाश है, वह अहङ्कार का दशमांश होता है। आकाश का दशमांश वायु, वायु का दशमांश तेज, तेज का दशमांश जल और जल का दशमांश पृथिवी, यही स्थूल-शरीर का वीज है। वही बीज अण्ड-रूप में परिणत होता है। उसी अण्ड में चतुर्दशभुवनात्मक स्वयम्भू का शीर रहता है। यही स्थूलशरीरोपाधिविशिष्ट होने से नारायण-पद का वास्य होता है।

इन्द्रियों के पहले तन्मात्राएँ होती है, या तन्मात्राक्षों के पहले इन्द्रियाँ, अथवा कौन-सी इन्द्रिय किसके पहले उत्पन्न हुई, इसमें कोई त्रम-नियम नहीं होता। केवल तन्मात्राओं की उत्पत्ति में कम-नियम रहता है। सबसे पहले तामस अहङ्कार से घट्ट-तन्मात्राओं की उत्पत्ति होती है। उस अहङ्कारसिहत शब्दतन्मात्रा से घट्ट, स्पर्श और दोनों गुणोंवाली स्पर्शतन्मात्रा उत्पन्न होती है, और अहङ्कार सिहत स्पर्शतन्मात्रा से शब्द, स्पर्श और रूप गुणोंवाली रूपतन्मात्रा उत्पन्न होती है। अहङ्कारसिहत रूपतन्मात्रा से शब्द, स्पर्श और रस गुणोंवाली रसतन्मात्रा उत्पन्न होती है। अहङ्कारसिहत रसतन्मात्रा से शब्द, स्पर्श और रस गुणोंवाली रसतन्मात्रा उत्पन्न होती है। अहङ्कारसिहत रसतन्मात्रा से शब्द, स्पर्श,

रूप, रस और गन्ध गुणोंवाली गन्धतन्मात्रा उत्पन्न होती है। इन पञ्चतन्मात्राओं से ही कमशः उत्तरोत्तर एक अधिक गुणवाले आकाशादि पञ्चमहाभूतों की उत्पत्ति होती है। इस प्रकार, मूलप्रकृति, महत्तत्त्व, अहङ्कार और पञ्चतन्मात्राएँ, पञ्चन्नानेन्द्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय मन तथा पञ्चमहाभूत ये मिलकर चौबीस तत्त्व होते हैं। पुरुष प्रकृति-विकृति के अतिरिक्त असङ्ग और निलेंप होता है। इसको मिलाकर सांख्य-मत में कुल पञ्चीस तत्त्व होते हैं।

इस प्रकार मूलतः दो ही तत्त्व हैं—एक चित्, दूसरा अचित्; अर्थात् पुरुष और प्रकृति। इन दोनों के अभेद-ज्ञान से ही पुरुष बढ़ होता है। और, इन दोनों के भेदज्ञान के विवेक से ही पुरुष गुक्त होता है। सार्शंश यह कि पुरुष और प्रकृति के अविवेक-ज्ञान से ही वन्धन और विवेक-ज्ञान से ही मोक्ष होता है। इसी भेद-ज्ञान के लिए ही मूलप्रकृति के परिणामस्वरूप महदादि तत्त्वों की सङ्कलना की गई है। अन्यथा, आत्मा के उपाधिभूत जो बुढ़ि, मन, प्राण, शरीर आदि हैं, उनसे आत्मा का विवेक-ज्ञान नहीं होता। इन सब तत्त्वों का परिगणन सांस्थकारिका के एक ही इलोक में लिया गया है—

'मूलप्रकृतिरविकृतिः महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सन्तः । योडशकस्तु विकारः न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः॥'

भाव यह है कि मुल प्रकृति किसी की विकृति नहीं होती। महत् आदि सात तत्त्व प्रकृति और विकृति दोनों होते हैं। महत्तत्त्व अहङ्कार की प्रकृति और मुखप्रकृति की विकृति है। एवं अहङ्कार भी महत्तत्त्व की विकृति और तमीगुण के अधिक प्रकट होने से शब्द-स्पर्शादि पञ्चतन्मात्राओं की प्रकृति भी होता है। और, यही अहङ्कार-तत्त्व सत्त्व-गुण के अधिक होने से श्रोत्र, त्वक्, अक्षि, रसना और घ्राण इन पाँच ज्ञानेन्द्रियों और वाक्, पाणि, पाद, पातु और उपस्य इन पाँच कर्मेन्द्रियों और मन की प्रकृति होता है। रजीगुण ही सत्त्व और तम में किया का उत्पादन करता है। इसलिए, इसका भी कारणत्व माना जाता है। उक्त सात तत्त्व प्रकृति और विकृति दोनों हैं। इनके अतिरिक्त सोलह तत्त्व केवल विक्वति होते हैं; क्योंकि इनसे किसी तत्त्वान्तर की उत्पत्ति नहीं होती। पुरुष प्रकृति और विकृति कुछ भी नहीं है। वह असङ्ग, निर्गण और निलेंप है। मूल प्रकृति किसी की विकृति नहीं होती, कारण यह है कि उसकी विकृति मानने से उसका कोई अन्य कारण मानना होगा। पुनः उसके कारणान्तर मानने में अनवस्था दोव हो जाता है। इसीलिए सूत्रकार ने भी लिखा है- 'मुले मुलाभावादमुलं मूलम्'। अर्थात्, मूलप्रकृति अमूल है। इसमें कोई कारण नहीं है। ऊपर लिख चुके हैं कि रजोगुण ही सत्त्व और तम में किया का सञ्चालन करता है। ईश्वरकृष्ण ने भी सांक्यकारिका में इस विषय में लिखा है-

> 'अभिमानोऽहङ्कारस्तस्माव्दिविधः प्रवर्त्तते सगः । एकादश कारणगणस्तन्माता पञ्चकञ्चैव ॥ सास्त्रिक एकादशकः प्रवर्त्तते वैक्कतादहङ्कारात् । भूतादेस्तन्मावः स तामसस्तैजसादुभयम् ॥'

इन कारिकाओं का बाचस्पति मिश्र ने भावार्थ लिखा है कि अभिमान की ही अहङ्कार कहते हैं। अहङ्कार से दो प्रकार की सृष्टि होती है, एक प्रकाशक दूसरा जड़। प्रकाशक इन्द्रियों हैं, और शब्दादि पञ्चतन्मात्र जड़। यहाँ शंका होती है कि एक ही अहङ्कार से प्रकाशक और जड़ इन दो प्रकार को विलक्षण सुब्दि किस प्रकार होती है ? इसके उत्तर में उपर्युक्त कारिकाकार कहते हैं कि "सात्त्विक एकादशकः" ताल्पयं यह है कि एक ही अहङ्कार सत्त्व, रज और तम इन तीन के उत्कर्ष और अपकर्ष से तीन प्रकार का होता है। उनमें सत्त्व के आधिक्य से सत्त्वप्रधान वैकृत कहा जाता है। तमोगुण के आधिक्य से तमःप्रधान भूतादि कहा जाता है। अरेर रजोगुण के आधिक्य से रजःप्रघान तैजस कहा जाता है। प्रकृति में वैकृतसंक्षक मत्त्वप्रधान अहङ्कार से एकादश इन्द्रियों की उत्पत्ति होती है। इसलिए, इनको भी सान्धिक कहा जाता है। भूतादि नाम का जो तामस अहङ्कार है, उससे पञ्चतन्मात्राओं की उत्पत्ति होती है। रजःप्रधान जो तैजस अहङ्कार हे, उसका दूसरा कोई कार्य नहीं है : अर्थात्, तैजस अहङ्कार किसी तत्त्वान्तर का स्वतन्त्र कारण नही होता । किन्तु, बैकृत और भूतादिक सहायकमात्र होते हैं। तात्पर्य यह कि सत्त्वगुण और तमोगुण समर्थ होने पर भी तवतक कुछ भी नहीं कर सकता, जबतक कि रजीगुण उसका सञ्चालन न करे। इसलिए, उक्त कारिका में 'तंजसादुभयम्' कहा गया है।

'बुद्धीन्द्रियाणि' में इन्द्र शब्द आत्मा का वाचक होता है। इन्द्रस्य (आत्मनः) लिङ्क्षम् (ज्ञापकम्), इस ब्युत्पत्ति से इन्द्रिय शब्द का अर्थ आत्मा का ज्ञापक होता है, क्योंकि इन्द्रिय-प्रवृत्ति के द्वारा ही आत्मा का अनुमान किया जाता है। इन्द्रिय शब्द सात्त्विक अहङ्कार के कार्य में ही योगरूढ माना गया है, इसलिए अहङ्कार में उसकी अतिब्याप्ति नहीं होती। मन के तीन विशेषण दिये गये हैं—उभयात्मक, संकल्प और इन्द्रिय।

मन, ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय दोनों के प्रवर्तक होने से, उभयात्मक है। सङ्कल्प का तात्पर्य है—सम्यक् कल्पना करनेवाला, अर्थात् जहाँ विशेष्य-विशेषण भाव से अच्छी प्रकार कल्पना की जाय । मनःसंयुक्त इन्द्रिय के द्वारा पहले सामान्य रूप से ही वस्तु का ज्ञान होता है। बाद में यह इस प्रकार का है, इस प्रकार का नहीं है, इसमें यह विशेषता है, इस प्रकार सम्यग् विवेचन करना मन का कार्य है। जैसे, अन्य इन्द्रियाँ सात्त्विक अहङ्कार के कार्य हैं, वंसे मन भी सात्त्विक अहङ्कार का कार्य है, इसीलिए यह मन भी इन्द्रिय कहा जाता है। आकाश आदि पञ्चमहाभूत और एकादश इन्द्रियाँ—ये सोलह तत्त्व केवल विकृति कहे जाते हैं। ये किसी की प्रकृति नहीं होते।

### भौतिक पदायं और तत्त्व

अब भौतिक पदायों का तस्त्र में परिगणन क्यों नहीं किया गया, इस बात को दिखाया जाता है। सांख्य-शास्त्र के अनुसार विवेक-ज्ञान से ही मोक्ष-सिद्धि मानी गई है। विवेक का अर्थ है चित् और अचित् में भेद का ज्ञान। भेद का ज्ञान प्रतियोगी और अनुयोगी ज्ञान का सापेज ही होता है। जिसका भेद होता है, वह प्रतियोगी कहा जाता है।
और जिसमें भेद होता है, वह अनुयोगी कहा जाता है। जैसे — यो का भेद अरव में है,
यहाँ यो प्रतियोगी और अरव अनुयोगी होता है। यो और अरव के ज्ञान के बिना गो
और अरव में भेद का ज्ञान नहीं हो सकता। प्रकृत में, प्रकृति और पुरुष दो तस्व
माने जाते हैं। क्योंकि, इन्हीं के विवेक-ज्ञान से मोक्ष होता है। अतः, 'तस्वज्ञानान्मोद्धाः'
यह प्रवाद सङ्गत होता है। इसीछिए, विवेक-ज्ञान में प्रतियोगितया अयवा जनुयोगितया
जिसका सम्बन्ध रहे, वही तस्व का सामान्य लक्षण सिद्ध होता है। अतएव, प्रकृति-पृष्ण का
स्वरूप-ज्ञान आवश्यक होता है।

मूलप्रकृति के अत्यन्त सूक्ष्म होने के कारण उसका जान होना असम्भव है। इतना ही नहीं, प्रकृति का साक्षात् कार्य महत्तत्व, महत्तत्व का कार्य अहक्क्षार और उसका कार्य पञ्चतन्मात्र ये सात तस्व भी सूक्ष्म ही हैं। इसिलए, इनका भी विशव कप से जान होना सम्भव नहीं। प्रकृति की परम्परा में इन्द्रियों या भूतों के समूह में इन सीलह विकारों को विशव कप से जाना जा सकता है। सोलह विकारों का विशव कप से जाना जा सकता है। सोलह विकारों का विशव कप से जाना का सकता है। सोलह विकारों का विशव कप से जान होने पर उनसे विकार पृद्ध में भेद-जान होना सुकर हो जाता है। तात्पर्य यह है कि पोडश विकारों से पृष्ठय में भेद सिद्ध होने पर, उनका मूळ कारण जो मूळप्रकृति है, उससे भी पृष्ठय में भेद-जान अवश्य सिद्ध हो जाता है।

अरव, घट आदि जो गौतिक पदार्थ हैं उनके अनन्त हाने के कारण उनका विशव क्य से जान होना सम्भव नहीं है। और भी, मोक्ष के साधन-भूत भेद-बान में भौतिक गो-घटादि का ज्ञान आवश्यक भी नहीं है। कारण यह है कि पृथिया आदि भूतों के साथ आत्मा के भेद-ज्ञान होने पर भौतिक घटादि के साथ भेद-ज्ञान की आवश्यकता भी नहीं रहती। क्योंकि, पृष्प निविशेष है, उसका विधि-मुख से ज्ञान नहीं हो सकता। अर्थात् यह स्थूल है, नील है, पीत है, इस प्रकार विधि-मुख से आत्मा का ज्ञान नहीं हो सकता। किन्तु, यह (आत्मा) नील नहीं है, पीत नहीं है, इत्यादि निषेध-मुख से ही इसका ज्ञान होना सम्भव है।

अब यहाँ यह विचारना है कि जब यह (बारमा) स्यूल नहीं है, नील नहीं है, पीत नहीं है, इत्यादि निवेध-ज्ञान से आत्मा में इन्द्रियग्राहा समस्त गुणों का निवेध हो जाता है, तो फिर कोन-सा विशेष गुण पुरुष में रह जाता है, जिसके निषेध के लिए भौतिक गोषटादि के ज्ञान की आवश्यकता हो ?

सिद्ध है कि मोकसाधनीभूत विवेक-ज्ञान में मीटिक पदार्थों का प्रतियोगितया या अनुयोगितया किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं है। और, जिसका मोक्साधन-विवेक में प्रतियोगितया या अनुयोगितया सम्बन्ध रहता है, वही वास्तविक तत्त्व कहा जाता है, यह वहने भी लिख चुके हैं। इसीलिए, भौतिक पदार्थों की गणना तत्वान्तर में नहीं की गई।

अब यहाँ यह तमझना चाहिए कि शब्द, स्पर्श, रूप, रक्ष और यन्य-इन पञ्चतन्मात्राओं से कमशः आकाश, वायु, तेज, जल और पृथिवी इन पञ्च महाभूतों ही उत्पत्ति होती है। इसमें यह विशेषता है कि उत्तरोत्तर भूतों में एक-एक अधिक गुण हो जाता है। इसका कारण यह है कि पूर्व-पूर्व सूक्ष्मभूत्तिहित तन्मात्राओं से ही उत्तरोत्तर भूत उत्पन्न होते हैं। अतः, पूर्व सूक्ष्मभूत गुण भी उत्तरभूतों में आ बाते हैं। जैसे, केवल शब्दतन्मात्रा से आकाश की उत्पत्ति हुई, इसलिए आकाश में एक शब्द ही गुण हुआ। सूक्ष्म आकाशसहित स्पर्शतन्मात्रा से बायु उत्पन्न हुआ, इसलिए बायु में शब्द और स्पर्श दो गुण हुए। इसी प्रकार, सूक्ष्म आकाश और वायुसहित छ्य-सन्मात्रा से तेज की उत्पत्ति हुई। इसीलिए, तेज में शब्द, स्पर्श और छ्य में तीन गुण हुए। इसी प्रकार, जल में शब्द, स्पर्श, छ्य और गन्ध थे चार गुण, और पृथिवी में शब्द, स्पर्श, छ्य, रस और गन्ध ये पाँच गुण। पूर्व-पूर्व सूक्ष्मभूतों के कारण ही उत्तरोत्तर भूतों में एक-एक अधिक गुण हो जाता है। वैकृत सात्विक अहङ्कार से इन्द्रियों की उत्पत्ति पहले ही बता चुके हैं।

इन तत्त्वों की उत्पत्ति के सम्बन्ध में साक्ष्यकारिका कहती है 'त्रकृतेर्वतान् सहतोऽहङ्कारस्तम्माद् गणम्ब पोडगकः। तस्मादिप पोडगकात् सम्बन्धः पञ्च नृतानि।।'

भावार्थं यह है कि प्रकृति से महत्तत्त्व, महत्तत्त्व से अहं कार और अहं कार से सोलह गण उत्पन्न होते हैं। पञ्चतन्मात्रा, पञ्चन्नानेन्द्रिय, पञ्च कर्मेन्द्रिय और मन ये सब मिलकर सोलह होते हैं। ये ही प्रकृति से भूत-पर्यन्त चौबीस तत्त्व हुए। इनसे भिन्न पच्चीसवा तत्त्व पुरुष है। इन पच्चीस तत्त्वों के साधक तीन प्रमाण होते हैं। प्रत्यक्ष, अनुमान और शब्द। सांस्कारिका में भी लिखा है

'वृष्टमनुवालमाम्तवचनञ्च सर्वप्रमाणसिद्धत्वात्। विविद्यं प्रमाणसिब्दं प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाहि।।

भावार्थ यह है कि दूब्ट अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान और आप्तवचन (शब्द) ये ही तीन प्रमाण सर्वप्रमाण से सिद्ध हैं। और, प्रमेय की सिद्ध प्रमाण के ही अधीन है। इन तीन प्रमाणों में हो उपमानादि अन्य प्रमाणों का अन्तर्भाव हो जाता है। प्रत्यक्ष-प्रमाण का लक्षण यह है कि दिपय-सिक्षकुष्ट जो इन्द्रिय है, उसके साथ मन के विषय-देश में जायमान जो विषयाकार वृत्ति है, वही प्रत्यक्ष-प्रमाण है। जब मन विषय-देश में जाता है तभी वह विषयाकार में परिणत हो जाता है, उसी परिणामिक्शेष का नाम वृत्ति है और इन्द्रियसिक्षकुष्ट विषयाकार में परिणत मन की वही वृत्ति है प्रत्यक्ष-प्रमाण। थात्मा के व्यापक होने के कारण उसी विषय-देश में मन की वृत्ति का प्रतिविश्व उस (आत्मा) में पड़ता है। उसी वृत्ति-प्रतिविश्व से पुक्त चैतन्य का नाम प्रत्यक्ष-प्रमाण है। इसी प्रकार व्याप्ति-ज्ञान से उत्पन्न साव्यविधिव्य पक्ष के आकार में परिणत जो मन की वृत्ति है, वही अनुमान-प्रमाण है। और, उसी वृत्ति-प्रतिविश्व से पुक्त वात्मचैतन्य का नाम अनुमित्ति है। इसी प्रकार, आप्तवाक्ष्य से जन्य पदार्थ-संसर्गाकार में परिणत जो मन की वृत्ति है, वही अनुमान-प्रमाण है। और, आप्तवाक्ष्य से जन्य पदार्थ-संसर्गाकार में परिणत जो मन की वृत्ति है। इसी प्रकार, आप्तवाक्ष्य से जन्य पदार्थ-संसर्गाकार में परिणत जो मन की वृत्ति है। इसी प्रकार, आप्तवाक्ष्य से जन्य पदार्थ-संसर्गाकार में परिणत जो मन की वृत्ति है। इसी प्रकार, आप्तवाक्ष्य से जन्य पदार्थ-संसर्गाकार में परिणत जो मन की वृत्ति है। वही प्रव्यक्ष्य प्रवाक्ष्य से सुक्त अत्मव्यक्ष्य का नाम शाब्दभमा या साख्यक्षित है।

परीक्षत्व, अपरोक्षत्व, समृतित्व, संझयत्व और विषयंगत्व ारि को धर्म हैं, वे सन मनीवृत्ति के ही धर्म हैं और वे केवल वृत्ति के प्रतिविद्य-रूप लगाधि के वस से आत्मचंतन्य में भाषित होते हैं। आत्मचंतन्य तो अगङ्ग और निर्लेप हैं। उपयुंक्त को तीन प्रमाण हैं, उन्हींके द्वारा पञ्चीस तत्त्वों को सिद्ध करना है। उनमें प्रथम को प्रधान तत्त्व है, उसका साधन अनुमान-प्रमाण ही है। यह भी 'सतः सजायते' इस कार्यकारण-भाव के आधार पर ही होता है।

# सत् और असत् की उत्पत्ति का विवेचन

'सतः सज्जायते' इस कार्यकारण-भाव के व्यवस्थापनायं चार प्रकार की विप्रतिपत्ति धाचायाँ ने विखलाई है । जर्यात्, कार्यक्ष्प समस्त जगत् और इसके मूल कारण के, इन दोनों के तस्त्र और असत्त्र के मेद से, चार पक्ष होते हैं— (१) असतः असज्जायते । (२) असतः सज्जायते । (३) सतः असज्जायते । (४) सतः सज्जायते । इन चार पक्षों में प्रथम पक्ष तो अत्यन्त असङ्गत है; क्योंकि असत्पदायों के साथ कार्यकारण-भाव शरा-विपाण के सामान असम्भव है । असत् से चन् उत्पन्न होता है, यह द्वितीय पक्ष वौद्धों का है। वे लोग समस्त भाव-पदार्थों को खणिक मानते हैं। और कार्यकार भाव-पदार्थों में कार्यकारण-भाव हो नहीं सकता । कारण यह है कि कार्य-ध्रण में कारण नहीं रहता, और कारण-ध्रण में कार्य नहीं रहता । इसलिए, पूर्व खणिक भाव का जो विनाश (अभाव) है, उसी को उत्तर खणिक भाव का कारण अगत्या स्वीकार करना ही होगा । बौद्धों के मत में कार्यों की सत्ता ध्रणिक अवस्थिति-रूप ही है। इनके मत में ऐसी कोई सत्ता नहीं है, जिसका कभी वाध न हो।

सत्-कारण से असत्-कार्य की उत्पत्ति सायवादी बेदान्ती मानते हैं। परन्तु, सांस्यकारों के मत में सकल मिल्याप्रपञ्च का कारण एक सद्बह्य ही है। उसके कार्यभूत सकल प्राञ्च उसीका विवस्ते है। इनके मत में प्रपञ्च की व्यावहारिक सत्ता मानी जाती है, पारमाधिक सत्ता नहीं। इसलिए, प्रपञ्च की व्यावहारिक सत्ता होने पर भी पारमाधिक सत्ता के न होने से प्रपञ्च-खप कार्य असत् ही है। जतः, 'सतः असज्जायते' यह सिद्धान्त इनके मत से सिद्ध हो जाता है। इनके मत में पारमाधिक सत्यत्व न होने से ही प्रपञ्च असत् माना जाता है, शश-विषाण के सामान अत्यन्त तुच्छ होने से नहीं। इसलिए, हार्य की उत्पत्ति इनके मत से असङ्गत नहीं होता, क्योंकि प्रपञ्च की ज्यावहारिक सत्ता तो ये मानते ही हैं।

सतः सज्जायते' यह चतुर्थं पक्ष सांस्य का ही है। सत्-कारण से सत्-कार्यं की उत्पत्ति ये मानते हैं। नैयायिकों का भी प्रायः यही मत है। भेद केवल इतना ही है कि नैयायिक, कार्य के विनाशी होने पर भी उसके कुछ काल—पर्यन्त अवस्थित रहने से ही उसे परमायिक सत्य मानते हैं। और, सांस्य लोग, जिसका तीनों काल में कभी वास न हो, इस प्रकार का कालत्रयाबाध्यत्वरूप सत्यत्व मानते हैं। यहाँ यह भी जान छैना आ वश्यक है कि नैयायिक लोग भी कार्योत्पत्ति के पहले कार्यं की सक्ता नहीं मानते।

इनका कहना है कि अविद्यमान (अवत्) को घटादि कार्य हैं, वे सूदादि कारण-कलाप से उत्पन्न होते हैं। वैशेषिकों का भी यही मत है। इसलिए, सत्-कारण से असत्-कार्य की उत्पत्ति नैयायिक और वैशेषिक दोनों का अभिमत है।

अब पहाँ यह विचारना है कि असत् तो शश-विधाण के समान तुच्छ है। इसलिए, यह किसी का उपादान नहीं हो सकता । और, पूर्व क्षणिक घट का लभाव ही उत्तर क्षणिक घटका कारण बौद्ध मानते हैं। अभाव के स्वरूप रहित ( तुच्छ ) होने के कारण भावरूप घटादि के साथ तादात्म्य भी नहीं बनता। और तादात्म्य न होने से उपादानोपादेय भाव भी नहीं सिद्ध होता । एक बात और भी है कि अभाव को कारण मानने से हर जगह कार्य की उत्पत्ति होनी चाहिए । क्योंकि, किसी का अभाव तो हर जगह रहता ही है। इसलिए, अभाव से भाव की उरपत्ति नहीं माननी चाहिए । इसी प्रकार, सत् से भी असत् की उत्पत्ति नहीं हो सकतो । असत् घटादि कार्य सत् मुदादि कारण से उत्पन्न होता है, यह नैयायिकों का सिद्धान्त है। परन्तु, यह ठीक नहीं है। कारण यह है कि सत्ता के साथ सम्बन्ध का ही नाम उत्पत्ति है। और, सम्बन्ध दो विद्यमान बदायों के ही साथ होता है। सत् और असत् के साथ सन्बन्ध नहीं हो सकता। असत् शब-विषाण के साथ अमुक व्यक्ति का सम्बन्ध हो गया, इस प्रकार कहना उन्मत्त-प्रलाप हो कहा जायगा। इसी प्रकार असत् घटादि पदार्थ कुलालादि कारण-व्यापार से कदापि उत्पन्न नहीं हो सकता। इसका कारण अभी बता चुके हैं कि दो सत् पदार्थी के साथ ही सम्बन्ध होता है, और सत्ता के साथ सम्बन्ध का ही नाम उत्पत्ति है।

यदि यह कहें कि सत्त्व और असत्त्व ये दोनों घटादि के धमं है जिस प्रकार करकत्व धमंवाला सुवणं सुवणंकार के व्यापार से कुण्डलत्व धमंवाला हो जाता है, उसी प्रकार असत्त्व धमंवाला घटादि ( बटाभाव ) भी कुलाल-व्यापार से सत्त्वधमंविधिक्ट सत् घट हो जाता है। वह भी धुक्त नहीं होता। कारण यह है कि यदि असत्त्व का कार्य घटादि का धमं मानते हैं, तो धमं धर्मी ( आश्रय ) के विना रह नहीं सकता, इसलिए जतत्व धमं का आश्रय त्यांति से पहले मानना आवश्यक हो जाता है, क्योंकि धर्म निराम्भ कहीं नहीं रहता। इससे सिद्ध हो जाता है कि उत्पत्ति से पहले भी कार्य कारण-छप में विद्यमान ही रहता है।

यहाँ एक दूसरी शक्का होती है कि घटादि कार्य उत्पत्ति से पहले यदि सिंख ही है, तो उसकी उत्पत्ति के लिए कुलालादि व्यापार की आवश्यकता ही क्या है ? इसका उत्तर यह हो सकता है कि कुलालादि व्यापार से केवल घट की अभिव्यक्ति होती है। कारक व्यापार के पहले कारणक्ष्य में अनिभव्यक्त घट बाद में कारक-व्यापार से अभिव्यक्त (प्रकट) हो जाता है। जिस प्रकार, तिल, समूह में अनिभव्यक्त जो तैल है, वही निपीडन-व्यापार से अभिव्यक्त हो जाता है। और, गौ-स्तन में वर्त्तमान दुग्ध ही दोहन-व्यापार से अभिव्यक्त हो जाता है। जिस प्रकार निपीडन और दोहन केवल अभिव्यव्यक्त होने से ही तैल और दुग्ध का कारण कहा जाता है, उसी प्रकार दण्डादि भी घटादि के अभिव्यव्यक्त होने से इति

खसत् की उत्पत्ति में कोई दृष्टान्त भी नहीं मिखता। इसिक्स, कार्यं कभी असत् नहीं हो सकता। यदि यह कहें कि असत् घटादि ही कारण-व्यापार से उत्पन्न होता है, यही दृष्टान्त विद्यमान है, तो इसका उत्तर यह होता है कि यदि उभय पक्ष समस्त दृष्टान्त हो, तो वह मान्य होता है। उक्त दृष्टान्त सांक्यों का अभिमत नहीं है। ये किसी प्रकार भी असत् कार्य की उत्पत्ति नहीं मानते। केवल सत् घट की अभिव्यक्ति ही इनके यत में मान्य है।

दूसरी युक्ति यह है कि मृत्तिका आदि कारण बटादि कार्य से सम्बद्ध होकर पटादि कार्य का उत्पादक होता है, अवना असम्बद्ध होकर ही ? यदि कार्य से सम्बद्ध कारण को कार्य का उत्पादक मानें, तो तत्सम्बन्धी घट कारण-व्यापार से पहले सत् सिद्ध हो जाता है; क्योंकि 'सतोरेंच सम्बन्धः' यह नियम सर्वमान्य है। यदि कार्य से असम्बद्ध कारण को उत्पादक मानें, तब तो मुवादि कारण से पटादि कार्य की भी उत्पत्ति होनी चाहिए, क्योंकि घट के समान पट भी असम्बद्ध ही है।

इती बात हो प्रकारान्तर से सांस्थाचायों ने लिखा है—
'बतस्वासास्ति सम्बन्धः कारणैः तस्वसङ्गिभः ।
असम्बद्धस्य चोत्पत्तिमच्छतो न व्यवस्थितिः ॥'

इसका ताल्पर्य यह है कि नैयायिक उत्पत्ति से पहळे कायं की सत्ता नहीं मानते हैं। इससे सत्त्वसङ्गो अर्थात् सत्त्वविधिष्ट मृबादि कारणों के साथ उसका सम्बन्ध नहीं हो सकता। यदि कार्य से असम्बद्ध कारण को ही कार्योत्पादक मान में, तो मृबादि कारण से घटादि कार्य की ही उत्पत्ति होगी, पटादि की नहीं; इस प्रकार की जो ध्यवस्था है, वह नहीं हो सकती।

इस पर नैगायिकों का यह कहना है कि कार्य के साथ असम्बद्ध वहीं कारण कार्य का उत्पादक ही सकता है, जिस कार्य के उत्पादन करने में बहु समर्थ हो। दूसरे खब्दों में जिस कारण में जिस कार्य के उत्पादन करने की शक्ति रहती है, वहीं कारण उस कार्य को उत्पाद कर सकता है, दूसरा नहीं। जैसे, मृदादि कारण में बदादि के ही उत्पादन करने की शक्ति रहती है, पटादि की उत्पादन-शक्ति नहीं रहती, इसजिए मृदादि घटादि को ही उत्पाद करता है, पटादि को नहीं। कारणगत उत्पादकस्व-शक्ति का ज्ञान कार्य देखकर ही होता है। मृदादि कारण से पटाबि कार्य की उत्पाद कहीं नहीं देखी जाती, इसजिए मृदादि से पटादि की उत्पत्ति नहीं हो सकती।

परन्तु, सांध्यकारों का यह कहना है कि तैकोत्पत्ति के पहिछ में विद्यमान जो तैकोत्पादकत्व-शिवत है उसका ज्ञान तैन की उत्पत्ति देखकर, पीछे अनुमान से, होता है, इसमें कोई विवाद नहीं है। किन्तु, उत्पत्ति से पहिछे तिन में रहनेवाली जो तैनोत्पादकत्व-शिवत है, वह उत्पत्ति के पहिछे तैल से सम्बद्ध है, अथवा नहीं, यह विकल्पदोष पूर्ववत् रह जाता है। व्योकि, यदि सम्बद्ध कहें, तो उत्पत्ति से पहिछे कार्य की सिद्धि हो जाती है, और यदि असम्बद्ध कहें, तो यह तैकोत्पादकत्व- वाक्ति है, ऐसा निरूपण नही कर सकते। कारण यह है कि असम्बद्ध हेतु साध्य का अनुमापक नहीं हो सकता।

एक बात और है कि सांस्य के मत में कार्य-कारण में भेद नहीं माना जाता। वर्षात्, कारणगत जो सत्ता है, उसके अतिरिक्त दूसरी कोई कार्य की सत्ता है, यह महीं माना जाता। इस अवस्था में तैनादि की उत्पत्ति के पहले कारण की सत्ता एहने से उससे अभिन्न कार्य की भी सत्ता मानना इनके यस में आवस्यक हो जाता है। इसकिए, इनका सत्कार्यवाद सिद्ध हो जाता है।

कार्यनारण-भाव के अभेद होने में अनुमान ही प्रमाण दिया जाता है। जैसे, पट-रूप कार्य (पक्ष ) तन्तु से सिम्न नहीं है (साज्य), पट के तन्तु-धमें होने से (हेतु ) जो, जिससे अभिन्न नहीं होता वह उसका धमें भी नहीं है (ज्याप्ति), जैसे अदय यो का धमें नहीं होता ( दृष्टास्त )। तात्वर्य यह है कि इनके मत में तन्तु आदि कारण के दी धमें पट आदि कार्य माने जाते हैं। उससे भिन्न कोई कार्य नहीं होता। यदि यह कहें कि तन्तु-स्वरूप ही यदि पट है, तो प्रावरण का कार्य तन्तु से ही वयों नहीं होता? इसका उत्तर यह होता है कि अवस्व-सन्निवेश-विशेष के भेद से चब तन्तु में पटभाव मा अविभाव हो जाता है. तभी उसमें शीतांपनोदन आदि प्रावरण का वार्य होता है, अन्त्रथा नहीं । इसिलए प्रावरण का कार्य तन्तु से नहीं होता। जिस प्रकार, कृमें का अङ्ग उसके घरीर में प्रविष्ट रहता हुआ ति रोहित रहता है, और वाहर आने पर आविभृत होता है, उसी प्रकार विद्यमान भी तन्तु-रूप कारण तिरोहित रहने से कूर्याञ्च के समान प्रतीत नहीं होता। इनके मत में वस्तु का आविभाव और तिरोभाव ही होता है, नाश नहीं।

इसी बात को प्रकाशन्तर से गीता में भी लिखा है-

'नासतो विद्यते भावो नाऽपावो विद्यते सतः।'

इसका तात्वयं यह है कि असत् वस्तु की उत्पत्ति और सत् वस्तु का विनाश कभी नहीं होता। दूसरे शब्दों में, जो सत्य है, वह सदा सत्य ही रहता है, और जो असत् हैं वह सदा असत्य ही रहता है। इस प्रकार, नैयायिकों के मत का खण्डन कर अहैत, वेदान्तियों के मत का खण्डन कर अहैत,

वेदान्तियों का मत है कि सत् ब्रह्म में असत् प्रपञ्च का विवर्त होता है। विवर्त उसे कहते हैं कि जो अपने स्वरूप को न छोड़कर भी स्वरूपान्तर से भासित हो। जैसे, मृक्ति में रजत और रज्जु में सर्प। जिस प्रकार भृक्ति और रज्जु अपने स्वरूप को विना बदले रजत ओर सर्प के रूप में भासित होता है, उसी प्रकार सद्ब्रह्म भी असत्, प्रपञ्च रूप से भासित होता है। यहाँ सांख्यों का कहना है कि यह ठीक नहीं है। कारण यह है कि मृक्ति और रजत का जो दृष्टान्त दिया गया है, वह उपपन्न नहीं होता। क्योंकि, 'दं रजतम्', 'नायं सपंः' इस ज्ञान से रजत और सर्प का बोध हो जाता है, इसिलए रजत और सर्प को विवर्त्त मानना पुक्त हो सकता है। परन्तु, 'नायं प्रपञ्चः', हस ज्ञान से प्रपञ्च का बाध नहीं होता। कतः, प्रपञ्च विवर्त्त (५ स) नहीं हो सक्का।

दूसरी बात यह है कि विवत्तं का हेतु सारूप्य ही होता है, वैद्य्य नहीं। जैसे,
गुक्ति और रजत में बारूप्य होने से ही विवत्तं होता है। कहीं भी वृक्षाि विरूप में
रजत का विवत्तं नहीं होता। प्रकृत ने बह्य चित् और प्रपञ्च जड़ है, इसलिए दोने में
सारूप्य न होने से प्रपञ्च घप का अधिण्ठान नहीं हो सकता है। इसलिए 'सतः सज्जायते',
यह सांच्य का सिद्धान्त सिद्ध हो जाता है। मांच्यकारिका में भी यही लिखा है—

'असदकरणंदुपाडानग्रहणात् सर्वसम्मवाभावात्। शवतस्य शवयकरणात् कारणणावाञ्च संस्कार्यम् ॥'

इस कारिका में सत्कार्य की सिद्धि के लिए जो-जो हेतु दिये हुए हैं, प्राया उनका निवर्शन संक्षिप में पहले ही कर दिवा गया है। उसलिए, इसका व्याख्यान यहाँ नहीं किया जाता। भवतक सत्कार्य के विरोधी बौद्ध, नैयायिक और वेदान्ती के मत में दोष दिखाकर सत्कार्यवाद को पुष्ट किया गया। आगे प्रधान (मूलप्रकृति) में प्रमाण दिखाया जाता है। प्रधान की सिद्धि में केवल अनुमान को ही प्रमाण सांख्यों ने माना है। यहाँ अनुमान का प्रकार इस प्रकार होता है—

सन्नल पदार्थसमृह (पक्ष) सुल-दुःख-मोहात्मक कारण से जन्य है (साध्य), सुल-दुःख-मोह से युक्त होने के कारण (हेतु), को जिससे युक्त होता है, यह वमत्कारक ही होता है (ब्याप्ति), जैसे—सुवर्ण से युक्त कुण्डल का सुवर्ण ही कारण होता है (यृण्टान्त)। तहत्, सकल पदार्थ समूह भी सुल-दुःख-मोहात्मक ही है (उपन्य), इसलिए वह सुख-दुःख-मोहात्मक कारण से जन्य है (निगमन)। इस प्रकार, पञ्चावयव अनुमान से सकल पदार्थ-जात का मूलकारण सुल-दुःख-मोहात्मक ही सिद्ध होता है। यदि यहाँ कोई आशंका करे कि मूलकारण का, पूर्वोक्त बनुमान से, सुख-दुःख-मोहात्मकत्व सिद्ध हो जानेपर भी वह सत्त्वरख-तमोगुणात्मक है, यह सिद्ध नहीं होता। इसका उत्तर यह होता है कि मूलकारण में जो सुखात्मकता है, वही सत्त्व है, दुःखात्मकता रजोगुण है और मोहात्मकता ही तमोगुण है। इसलिए, मूलप्रकृति सुख-दुःख-मोहात्मक, सत्त्वरणह मोमय तथा त्रिगुणात्मक (प्रधान) सिद्ध हो जाती है।

म्ल प्रकृति को विगुणात्मकता

अब पदार्थमात्र की सूल-दुःख-मोहात्मकता सिद्ध की जाती है। जैसे, कोई स्त्री अपने गुणों से अपने पति को सल पहुँचाती है; क्योंकि उस पति के प्रति उस स्त्री का सत्त्व-गुण प्राद्भूत हो जाता ह और वही स्त्री अपनी सपत्त्वयों के प्रति दुःख का कारण होती है; क्योंकि उनके प्रति उक्त स्त्रीगत रजोगुण प्रकट हो जाता है और वही स्त्री उदासीन के प्रति मोह का कारण वन जाती है। उस समय उसका तमोगुण प्रकट रहता है। उपेआविषयत्व का ही नाम मोह है; क्योंकि 'मुह् वंक्त्ये' धातु से मोह बनता है। वंक्त्य-नाम चित्तवृत्ति-राहित्य का है। उपेक्ष्य विषय में चित्त की वृत्ति नहीं उदित होतो। इसिल्ए, मोह का उपेक्षाविषयत्व सिद्ध होता है। इसी प्रकार, प्रत्येक पदार्थ में सुल-दुःख और मोह का होना सिद्ध होता है और सुल-दुःख-मोह सत्त्वगुण, रजोगुण और तमोगुण का ही धमं है। इस कारण, पदार्थमात्र त्रिगुणास्मक

सिद्ध होता है और इसके मूलकारण का त्रिगुणात्मकप्रकृतित्व भी सिद्ध हो जाता है। उक्त सिद्धान्त को पुष्ट करनेवाली एक श्रुति भी क्वेताक्वतरोपनिषद् में पाई जाती है—

'अजामेकां लोहितशुक्लकृष्णां यह्नीः प्रजाः सृजसानां सख्पाः । अजो ह्योको जुवमाणोऽमुझेते जहात्येनां भुक्तभोषामजोऽन्यः ॥'

इसका तात्पर्य यह है कि 'न जायते इति अजा' इस व्युत्पत्ति से, जिसकी उत्पत्ति महीं हो, उसको अजा कहते हैं। मूल प्रकृति नित्य होने से उत्पन्न नहीं दोती, इसलिए अजा शब्द से उसीका बोध होता है। वह एक ही है, इसिलए 'एकाम्' विशेषण दिया है। 'लोहितशुशलकुष्णाम्' इस विशेषण से सत्त्वगुण, रजोगुण और तमोगुण का बोध होता है। जैसे, लोहित (रक्त) कुसुम्भादि पट का रञ्जक होता है, वैसे पदार्थ-गत रजोगुण भी प्रेक्षकों को रञ्जित करता है। इसलिए, रञ्जकत्व-साधम्यं से लोहित शब्द सं रजोगुण का ही ग्रहण होता है। इसी प्रजार, शुनल (तेजोद्रव्य सूर्य) आदि ) प्रकाशक होता है, इसलिए प्रजाशकत्य-साधम्यं से शुल्क का अर्थ सत्त्य-गुण होता है। इसी प्रकार, कृष्ण मेघादि सूर्य का आवरक होता है, इतलिए आवरकरन-सायम्यं से कृष्ण शब्द से तमोगुण का ही बीच होता है। इस प्रकार, 'लोहितगुलककुष्णाम्' इस विशेषण हे सत्त्वरजस्तमोमयी मूलप्रकृति का ही बोध होता है। वह त्रिगुणात्मिका मूलप्रकृति, 'सरूपा:', स्वसमानजातीय चित्रुणात्यक, 'बह्वी: प्रजा:', सकल पदार्थों को उत्पन्न करने वाली होती है। अर्थात्, वही विगुणात्मक मूलप्रकृति विगुणात्मक सकल षराचर प्रपञ्च को उत्पन्न करती हैं। 'अजो ह्येको', एक बढ पुरुष, 'जुपमाणः', उस मकृति की सेवा करता हुआ, 'अनुशते', अनुसरण करता है। अथित्, उन्हीं प्राकृत पदार्थी में रत रहता है। 'अन्यः अजः', अन्य मुक्त पुरुष, 'मुक्तभोगासेनाम्', जिस प्रकृति का भीग कर लिया है, उस प्रकृति का 'जहाति', त्याग कर देता है। इस मन्त्र के पूर्वादं से मूळ प्रकृति त्रिगुणात्मक सिद्ध होती है और उत्तरादं से बारम (पुरुष)-गत भेद सिद्ध किया है। इसी मन्त्र के आधार पर सांख्य-शास्त्र का निर्माण हुआ है।

अब यहाँ यह शंका होती है कि अचेतन प्रकृति विना चेतन की प्रहायता से मह्दादि कार्योत्पादन में प्रवृत्त नहीं हो सकती; क्यों कि छोक में कहीं भी चेतन की प्रेरणा के विना अचेतन का किसी कार्य के लिए स्वयं प्रवृत्त होना नहीं देखा जाता; जैसे रथ, जश्ज अधि अवेतन पदार्य चेतन की प्रेरणा के विना स्वयं नहीं चलते। इसलिए, उसके प्रेरक अधिकाता, सर्वार्यदर्शी परमेश्वर को मानना आवश्यक हो जाता है।

साख्य-शास्त्र का कहना है कि यह शंका ठीक नहीं है; क्योंकि बिना चेतन की सहायता के भी लोक में अचेतन की प्रवृत्ति देखी जाती है। जैसे, वत्स की वृद्धि के निमित्त अचेतन दूध की प्रवृत्ति लोक में देखी जाती है। अचेतन मेघ भी लोकोपकार के लिए किसी चेतन की सहायता के बिना ही जल-वर्षण में प्रवृत्त हो जाता है। इसि प्रकार, अचेतन प्रकृति भी पुरुष की मुक्ति के लिए स्वयं प्रवृत्त हो जाती है। सांख्यकारिका में भी लिखा है—

'वत्सविवृद्धिनिमित्तं शीरस्य यथा प्रवृत्तिरज्ञस्य । पुरविवृद्धिनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य ॥' भाव यह है कि जैसे अज अचेतन दुग्छ की, बस्स की पुष्टि के छिए, स्तम में प्रवृत्ति होती है, वंसे अचेतन प्रकृति को भी, पुरुष के मोक्ष के निमित्त, प्रवृत्ति होती है।

## प्रकृति की प्रवृत्ति से पुरुष का मोक्ष

यहाँ एक प्रश्न और उठता है कि प्रकृति की प्रवृत्ति से पुरुष का मोक्ष किस प्रकार सिंख हो सकता है? इसका उत्तर यह है कि मोक्ष आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति को कहते हैं और आत्यन्तिक दु:ख-निवृत्ति प्रकृति-पुरुष के विवेक-ज्ञान से होती है। विवेक-ज्ञान प्रकृति के स्वरूप-ज्ञान के विना नहीं हो सकता। सांख्यवादी यह नहीं मानते कि ईश्वर अपनी करणा से सृष्टि का प्रवर्त्तक होता है।

सांख्यवादी इसमें यह प्रश्न उपस्थित करते हैं कि ईदवर सृष्टि से पहले अपनी करणा के कारण प्रवृत्त होता है या मृष्टि के बाद ? यदि सृष्टि के पहले कहें, तो सिद्ध नहीं होता; क्योंकि परदु:खप्रहाणेच्छा ही करुणा है। और दु:ख शरीर-सम्बन्ध के विना नहीं हो सकता। शरीर-सम्बन्ध सृष्टि से पहले नहीं होता। इसलिए, सृष्टि से पहले कहणा का होना असम्भव है। यदि सृष्टि के बाद कहा जाय, तो भी ठीक नहीं बैठता; क्योंकि करूणा के बाद सृष्टि और सृष्टि के बाद करूणा यह परस्पराश्रय दोप हो जाता है। इसलिए, करुणा से सुष्ट नहीं मान सकते । जैसा पहले कह चुके हैं कि विवेक-ज्ञान प्रकृति के स्वरूप-जान के विना नहीं हो सकता और प्रकृति का स्वरूप भी अत्यन्त स्थम है, उसका सूलभतया ज्ञान नहीं हो सकता । प्रकृति के स्वरूप-ज्ञान के विना केवल पुरुष से भेद का ज्ञान होना असम्भव है। इसीलिए, प्रकृति की प्रवृत्ति होती है। प्रकृति की प्रवृत्ति के बाद भौतिक स्यूल कायों का ज्ञान विशव रूप से होना सलभ हो जाता है। उसके बाद भौतिक कार्यों से पुरुष का भेद-ज्ञान अवस्य हो सकता है। भूत से पुरुष का भेद-ज्ञान होता है। भूत के कारण तन्मात्रा और उसके कारण अहन्द्वार से पुरुष का भेद-ज्ञान होता है। कारण-परम्परया 'स्यूलाहन्वती' न्याय से प्रकृति से भी पुरुष का विवेक-ज्ञान सुलभ हो जाता है, जिससे पृद्ध का मोझ होना भी सुलम हो जाता है।

## प्रकृति-पुरुष की परस्परापेक्षित

एक बात बौर भी जातब्य है कि पुरुष के संयोग से ही प्रकृति में ब्यापार होता है, जैसे चुम्बक के संयोग से लोहा में किया-शक्ति आ जातो है। प्रकृति बौर पुरुष का संयोग 'पड्यक्य' न्याय से परस्परापेक्षाप्रयुक्त ही होता है। जैसे—प्रकृति भोग्य है, वह भोक्ता पुरुष की अपेक्षा करती है बौर पुरुष भोग्य प्रकृति की अपेक्षा करती है बौर पुरुष भोग्य प्रकृति की अपेक्षा करता है। इस प्रकार, परस्परापेक्षा से दोनों का संयोग होता है, जिससे सृष्टि का विस्तार होता है।

अब यही यह शक्का होती है कि पुरुष तो निर्मुण, निर्केष और बस्क है, वह प्रकृति की अपेक्षा क्यों करेगा? इसका समाधान यह है कि पुरुष में यद्यपि प्रकृति की अपेक्षा क्यों करेगा? इसका समाधान यह है कि पुरुष में यद्यपि प्रकृति की कार्य-बुद्धि से अद विद्यमान है, तथापि उस भेद के अज्ञान से पुरुष अपने को बुद्धिस्वरूप ही मानता है। और, बुद्धि में रहनेवाल सुख-दु:खादि पुणों को अपना ही गुण समझता है। अतः, इसके निवारण करने के लिए कैवल्य की अपेक्षा करता है! कैवल्य केवल प्रकृति-पुष्प के विवेक-ज्ञान के अधीन है। इसलिए, भेद-ज्ञान की प्रतियोगिनी जो प्रकृति है, उसका ज्ञान पुष्प को अवश्य अपेक्षित है। अर्थात्, प्रकृति के ज्ञान के विना प्रकृति से अपने में भेद-ज्ञान असम्भव है। इसलिए, पुष्प को भी प्रकृति की अपेक्षा अवश्य करनी पड़ती है। इससे प्रकृति-पुष्प में संयोग का होतु परस्परापेक्षा ही होती है, यह सिद्ध हो जाता है।

प्रकृति और पुरुष का संयोग अन्धे और लँगड़ का संयोग है। दोनों मिळकर ही रास्ता तय करते हैं। प्रकृति भोग्या और पुरुष भोक्ता है। दोनों का संयोग 'पड़्यन्ध' न्याय से बताया गया है। एक बार बहुत-से लोग जंगल की राह से जा रहे थे। एक लँगड़ा और एक जन्धा भी उस मार्ग से जा रहा रहा था। दैव-संयोग से एकाएक बड़े जोर का तूफान आया। सब लोग भाग चले। बेचारा बन्धा और लँगरा दोनों विवश थे। परन्तु, संयंग से ये दोनों परस्पर आकर मिल गये। अन्वे ने लँगड़े को अपने कन्धे पर बैठा लिया। लँगड़ा रास्ता दिखाने लगा और अन्धा चलने लगा। दोनों अपने गन्तस्य स्थान को पहुँच गये। इसी प्रकार, परस्परावेका एखनेवाले इस प्रकृति और पुरुष के बारा यह सृष्टि का कम चलता रहता है। सांश्यकारिका में लिखा है—

पुरुवस्य दर्शनार्थं क्षेत्रत्यार्थं तथा प्रधानस्य । पङ्ग्वन्धवदुषयोरिष सम्बन्धस्तरक्वतः सर्गः ।।

इसका तात्पर्यं यह है कि गमन-शक्ति-रहित पङ्गुको अपने अभीष्ट देश की प्राप्ति के लिए गमनशक्तिमान् पृथ्य की अपेक्षा रहती है। और, दर्शन-शक्ति-रहित अन्धे को दर्शनशक्तिमान् को अपेक्षा रहती है। इतिलए, पङ्गु और अन्धे का संयोग होता है। इसी प्रकार, प्रकृति को अपेक्षा प्रदर्शन के लिए पृथ्य की अपेक्षा रहती है, और पृथ्य को कैवल्य के लिए प्रकृति की अपेक्षा रहती है। इसी अपेक्षा के कारण प्रकृति और पृथ्य का संयोग होता है। इसी संयोग से सृष्टि होती है।

यहाँ यह भी जान लेना चाहिए कि पुष्य किया-शक्त से रहित होने के कारण पङ्गु के समान है, और प्रकृति अचेतन होने के कारण अन्ध के समान। जिस प्रकार, पङ्गु के सम्बन्ध से अन्धा मार्ग में प्रवृत्त होता है, उसी प्रकार अचेतन प्रकृति भी पृष्य के संसगे से कार्य करने में प्रवृत्त हो जाती है। अन्ध के सम्बन्ध से जैसे पङ्गु अपने अभीष्ट देश को जाता है, प्रकृति के सम्बन्ध से पृष्य भी विदेश-शान हारा सैवस्य प्राथ्य करता है। यही इसका रहस्य है।

यहाँ एक आशंका और भी बना रहती है कि पुरुष के लिए प्रकृति की सृष्टि करने में प्रवृत्ति युक्ति-युक्त हो सकती है, परन्तु निवृत्ति में किसी प्रकार की युक्ति नहीं देखि पड़ती। इसका उत्तर यह है कि जिस प्रकार, नत्तंकी नृत्य देखनेवालों (प्रेक्तकजनों) को अपनी नृत्य-कला दिखलाकर नृत्य से निवृत्त हो जाती है, उसी प्रकार प्रकृति भी अपने स्वरूप को, महत्तत्त्वादि परिणाम द्वारा शब्दस्पर्शादि विषयरूप से, पुरुष के लिए प्रवाशितकर, निवृत्त हो जाती है। और, जिस प्रकार, व्यभिचारिणी स्त्री यह जान ले कि मेरे पित ने मेरा दोष देख लिया अथया जान लिया, तो फिर उसके सामने नहीं जाती अथवा उस पित के सामने अपना मुख भी दिखाना नहीं चाहती, उसी प्रकार जब पुरुष प्रकृति के दोषों को देख लेता है, तब प्रकृति उस पुरुष के पास जाने का साहम नहीं करती। इससे प्रकृति की निवृत्ति सिद्ध होती है। सांख्यकारिका में लिखा है—

'रङ्गस्य दर्शायित्वा निवर्त्तते नत्तंकी यथा रङ्गात्। पुरुषस्य तथारमानं प्रकारम निनिवर्त्तते तथा प्रकृतिः॥'

# मीमांसाद-र्शन

धमं के अनुष्ठान से ही अभिमत फल की सिद्धि होती है, यह श्रुति, स्मृति, पुराण बादि अनेक धमं-ग्रन्थों में प्रसिद्ध है। यहाँ जिज्ञासा होती है कि धमं का लक्षण क्या है? धमं में प्रमाण क्या है? पूर्वभीमांसा में इसी जिज्ञासा का समाधान किया गया है। मीमांसा-दर्शन के प्रवर्त्तक महर्षि जैमिनी हैं। यह वारह अब्यायों में विभनत है। प्रत्येक अध्याय में अनेक पाद हैं।

प्रथम अध्याय में, विधि, अर्थवाद, सन्त्र और स्मृति आदि के प्रामाण्य का विचार किया गया है। इसके प्रथम पाद में केवल विधि के ही प्रामाण्य का विचार है। दितीय पाद में अर्थवाद, मन्त्र के तृतीय पाद में मनु आदि स्मृतियों के और आचार के भी प्रामाण्य का विवेचन किया गया है। चतुर्थ में चिद्भिद् चित्रादि नामधेयों के प्रामाण्य का विचार किया गया।

दितीय अध्याय में, उपोव्धात, कर्मभेद, प्रमाणापवाद, प्रयोग-भेद स्वरूप अर्थ का विचार किया गया है। उसके प्रथम पाद में कर्मभेद-चिन्ता के उपयुक्त उपोव्धात का और दितीय में धातुभेद और पुनरुक्ति आदि से कर्मभेद का वर्णन है। तृतीय पाद में कर्मभेद-प्रामाण्य के अपवाद का और चतुर्थ में नित्य और काम्य प्रयोग में भेद का विचार किया गया है।

कृतायाच्याय में, श्रुति, लिंग आदि प्रमाणों में पूर्व-पूर्व के प्रावस्य का विचार किया गया है। यहाँ जैमिनि का सूत्र है— 'श्रुति-लिंक्ज़-वाक्य-प्रकरण-स्थान-समास्यानां समवाये पारदीवंत्यमधंविषकर्षात् ं इसका तात्पर्य यह है कि मन्त्र, देवता, हिंव आदि हव्यों का अथवां अन्य किसी का विनियोग कहाँ करना चाहिए? इस आकांका में श्रुति, लिंक्ज़ बादि छह प्रमाणों को निर्णायक माना गया है। और, जहाँ दो प्रभाणों का सिम्पात हो, वहाँ पूर्व की अपेक्षा पर को दुवन माना जाता है। क्योंकि, पूर्व की अपेक्षा पर-प्रमाण विलम्ब से अर्थ-प्रतीति का जनक होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि सवंत्र सवका निर्णायक श्रुतिक्प एक ही प्रमाण है, और इसकी अपेक्षा सव प्रमाण दुवंल हैं।

श्रुति दो प्रकार की है, एक साक्षात् पठित, द्वितीय अनुमति । प्रथम का उदाहरण— 'ऐन्द्राया गाह्यंपत्यमुपतिष्ठते ।' यहाँ इन्द्र देवता-सम्बन्धी जो ऋक् है, उसका गाह्यंपत्य अपिन के उपस्थान में विनियोग साक्षात् श्रुति बताती है। द्वितीय का उदाहरण— 'स्योनं त इति पुरोडाशस्य सदनं करोति'। यह वाक्य श्रुति में कहीं भी नहीं मिलती; परन्तु, 'स्योनं ते सदनं कृणोमि' यह वाक्य तैत्तरीय ब्राह्मण के ३१६ में मिलता है। इसी मन्त्र का अर्थ देखकर इसी लिङ्ग, बर्थात् श्रापक, से मन्त्रार्थं के ब्रनुसार ही मन्त्र का विनियोग करनेवाली इस श्रुति का बनुमान किया जाता है, और उसीसे विनियोग भी। अर्थ-प्रकाशन में जो समयं है, वही छिड़ है। वही खुति का अनुमापक भी होता है। वह भी दो प्रकार का है—एक साक्षात् वृथ्यमान, दूसरा अनुमित। पहले का उदाहरण विखा चुके हैं। दूसरा यह कि 'देवस्य त्वा सिवतुः प्रस्वेदियनो बाहुम्यां पुष्णे हस्ताम्यां पुष्णे निवंपामि' (तै० सं० १११४)। यह एक वाक्य है। आकांक्षा-योग्यता बादि के बश से परस्पर अन्वितार्यक पदों का जो समूह है, उसीको वाक्य कहते हैं। 'देवस्य स्वा' इस वाक्य में 'अग्वये खुट्टम्' इस भाग का निवंप-कप अयं-प्रकाशन का सामार्थ्य प्रत्यक्ष देखा जाता है। उसीको एकवाक्यता होने से अविजयि देवस्य त्वा' इत्यादि जो भाग हैं, उनके वाक्य-प्रमाण के वल से उसी प्रकार निवंप-कप अयं-प्रकाशन सावध्यं का अनुमान किया जाता है। उसी समुदित लिङ्ग से 'देवस्य त्वा' इस श्वात का बनुमान किया जाता है। उसी समुदित लिङ्ग से 'देवस्य त्वा' इस अन्त्र का निवंप-कर्म में विनियोग भी किया जाता है।

लिक्ष का अनुमापक वाक्य भी दो प्रकार का होता है—एक साक्षास्, दूसरा अनुमित । पहले का उदाहरण पूर्वोक्त है। दूसरे का, 'सिमधो यजित', इस श्रुति में इन्दिशिय का निर्देश न होने के कारण, सिमद्—याग के किसको भावना करनी चाहिए, इस प्रकार उपकार्य की बालांका बनी रहती है, और दर्गपूर्णमास-सम्बन्धी 'दर्गपूर्णमासाम्यां स्वर्गे भावयेत्' इस वाक्य में भी 'क्यं भावयेत्' इस प्रकार उपकारक की आकांका बनी रहती है। और, दोनों की आकांका करनेवाला जो प्रकरण है, वही प्रमाण कहा जाता है। दोनों की आकांका गहने से ही उन दोनों की एकवान्यता का अनुमान किया जाता है। उत्ती अनुमान एकवान्यता के वस्त से दर्गपूर्णमास-याग के क्लीभूत जो स्वर्ग है, उसके साधनीभूत जो अर्थ-प्रकाशन-सामर्थ्य है, वह 'सिमधो यजित' इस वाक्य का है, ऐसा अनुमान होता है। उससे श्रुति का, और उस खुति से सिमद्याग का दर्गपूर्णमास-कम में विनियोग होता है।

प्रकरण-सब्द-बाज्य को उभयकांक्षा है, वह भी दो प्रकार की है—एक साक्षात् श्रुत, दूसरा अनुसित । पहले का उदाहरण पुर्वोक्त है, दूसरे का 'ए ज्यम्नेकादसकपालं निवंपेत' (तैं कं २।२।११), 'वैश्वानरं द्वादसकपालं निवंपेत्' (तैं कं २।२।११), इत्यादि कम से इब्डि का विधान किया गया है। यहां 'इन्द्रम्नी रोचना दिवः' (तैं कं ४।२।११) इत्यादि मन्त्रों का यथासंख्य पाठ के अनुरोध से प्रथम का प्रथम और द्वितीय का द्वितीय इस प्रकार यथासंख्य विनियोग किया गया है। पाठ-स्थान के विद्याप द्वोने से ही उभयाकांक्षा का अनुमान, उभयाकांक्षा से एकवाक्यता का, एकवाक्यता से लिङ्ग का, तथा लिङ्ग से श्रुति का अनुमान और उससे विनियोग होता है।

उभयाकाँका का अनुमापक स्थान-प्रमाध भो दो प्रकार का है—एक साक्षात कृष्ट, दूसरा समाख्या से अनुमित । समाख्या योग-वल, अर्थात् अन्वर्यता, को कहते हैं। पहले का उदाहरण पूर्वोक्त है। दूसरे का उदाहरण 'हीत्रम्,' भीद्गात्रम' इत्यादि हैं। यहाँ होतुरिदं हीत्रम्, इस योग-वल से हीत्रादि समाख्या से छन्छ जो कमं है, वह होता आदि के ही अनुष्ठान रने योग्य है, यह अनुमान होता है। समाख्या सम्बन्ध-प्रयुक्त ही होती है। असि हिंहत के साथ सम्बन्ध न होने के कारण उसकी खिद्ध के छिए सिनिधि-

पाठकप कम की करूपना होती है। अनुमान से पाठकम के सिद्धि हो जाने पर उससे अभयाकांक्षा का अनुमान होता है। उससे एकवाक्यता और उससे लिङ्ग, लिङ्ग से श्रुति का अनुमान और श्रुति से विनियोग होता है।

तृतीयाष्ट्रयाय के आठ पाद हैं — प्रथम पाद में अङ्गत्यवोद्यक छह प्रमाणों में श्रुति का विचार किया गया है। दितीय में छिङ्ग का तृतीय में वाक्य, प्रकरण, स्थान और समाख्या का विचार है। चतुर्ण पाद में निवीत, उपधीत आदि में अर्थ वादत्य-विधित्य आदि के निर्णय-हेतु श्रुति आदि के विरोध और पिरहार का विचार किया गया है। पञ्चम में प्रतिपत्ति-कर्म का विचार है। प्रतिपत्ति का अर्थ उपयुक्त द्रव्य का विनियोग है। बब्ठ में अनारम्याधीत और सन्तम में बहुप्रधानोपकारक प्रयाजादि कर्मों का विचार है। अब्दम पाद में यज्ञमान के कर्मों का विचार है।

चतुर्वाध्याय के प्रथम पाद में, प्रधानभूत आमिक्षा दब्यानयन की प्रयोजिका है, इत्यादि प्रधान के प्रयोक्तृत्व का विचार किया गया है। द्वितीय में, अप्रधानीभूत जो वत्स का अपाकरण हं, वह शाखा च्छेद में प्रयोजक है, इत्यादि अप्रधान का ही प्रयोक्तृत्व दिखाया गया है। त्नीय में 'गुड्र पर्णमयी' इत्यादि का अपापक्लो अवणादि के फल के भावाभाव का विचार है। चतुर्थ में राज सूयगत शक्षचूत आदि गीण अङ्गों का विचार किया गया है।

पञ्चमाध्याय में, श्रृति के क्रम, ति हिशेष-बृद्धिअवृद्धि, और प्रावत्य-दीर्बत्य का विचार किया गया है। यहाँ श्रृति आदि का कम-विचार भी करना आयदयक है, इसिल्प् संक्षेप में दिखाया जाता है। श्रुति, अर्थ, पाठ, स्थान, मुख्य और प्रवृत्ति के छह प्रमाण क्रम के बोधन द्वारा पयोग-विधि के अङ्ग होते हैं। श्रुति का उदाहरण है। 'बेदं कृत्वा देदि करोति।' यहाँ वेद दमंमुष्टि को कहा जाता है। यहाँ वेद, अर्थात् दमंभुष्टि, बनाने के बाद वेदो बनाने का विधान है। क्योंकि, वेद कृत्वा में त्या प्रत्यय से वेदी के पूर्वकाल में ही बेद-विधान प्रतीत होता है। जैसे, 'भुक्त्वा ज्ञजति' में भोजन के बाद ही गमन-क्रिया होती है। यही श्रुति-क्रम है।

प्रयोजन के वश से कम का जो निणंय किया जाता है, वह अधंक्रम है। जैसे, अग्निहोत्र' जुहोति, 'यवागू' पचिति'। यय पि यहाँ यवागू-पाक अग्निहोत्र-हवन के बाद पढ़ा गया है, तथापि यवागू होम के लिए ही बनाया जाता है, इसलिए प्रयोजनवस हवन के पहले ही यवागूकरण का विधान समझा जाता है। पाठकम के अनुसार यदि हवन के बाद यवागू-पाक का विधान हो, तो यवागू-पाक का अदूष्ट ही फल मानना होगा। इससे यह निश्चित होता है कि यहाँ श्रोतक्रम या अधंक्रम न हो, वहाँ ही पाठकम लिया जाता है।

उपस्थित को स्थान कहते हैं, अर्थात् देश और काल से जहां जो उपस्थित हो, व' उसी का विधान करना चाहिए, बाद में दूसरे का। प्रधानों के कम से जो अङ्गों का कम है, वह मुख्य कम सहा जाता है। जैसे, जिस कम से आदित्यादि प्रधान देवताओं की पूजा होती है, उसी कम से उनकी अधिदेवताओं की भी पूजा की जाती है। प्रवृत्ति-क्रम वह है कि एक स्थान में जिस क्रम से उपचार प्रवृत्तित हुआ, उसी क्रम से अन्यत्र भी हो। इस प्रकार, पञ्चमाव्याय के प्रथम पाद में श्रुति, अर्थ जादि के क्रम का विचार किया गया है। द्वितीय पाद में क्रमविशेष का और अनेक पशुओं में एक-एक धर्मों के समापन आदि का विचार है। तृतीय पाद म वृद्धि-अवृद्धि का विचार है। जैसे, अग्निपोमीय पशु में 'एकादश प्रयाजान् यजति' यह पाठ है, यहां पञ्च प्रयाजों की दो बार और अन्तिम को एक बार आवृत्ति करने पर एकादश संख्या की पृति होती है। यही वृद्धि है। जिसकी वृद्धि नहीं होती, नहीं अवृद्धि है।

पञ्चमाध्याय के चतुर्थ पाद में, श्रुति आदि छह प्रमाणों में पूर्व-पूर्व के प्रावस्य और उत्तरोत्तर के दोर्बल्य का विचार किया गया है।

पन्ठाध्याय के प्रथम पाद में, कर्म के अधिकार का विचार किया गया है। अर्थात्, अन्या आदि का कर्म में अधिकार नहीं है, किन्तु चलुक्मान् का ही, इनीका निर्णय किया गया है। दितीय में अधिकारी के धर्म का और तृतीय में मुख्य के प्रतिनिधि का प्रहण कहाँ किया जाता है, कहाँ नशीं, इसका विचार है। चतुर्थ में कहाँ किसका लोग है इसका और पञ्चम में कालादि के वैगुण्य में प्रायश्चित्त का विचार है। सप्तम में अदेय का तथा अन्दम में जीकिक अग्नि में कहाँ हवन बरना चाहिए, इसका विचार है।

सन्तमाध्याय के प्रथम पाद में, 'समानम्' इत्यादि प्रत्यक्ष वचनों से अतिदेश का और द्वितीय में उस प्रकार के अतिदेशों के श्रेष का विवेचन किया गया है। तृतीय में अग्निहोत्र नाम से अतिदेश का निर्णय है। चतुर्थ में लिक्क का अतिदेश है।

अब्दमाच्याय के प्रथम पाद में, प्रत्यक्ष वचन के अभाव में भी स्पष्ट लिक्नों से अतिदेश का तथा दितीय में अस्पष्ट लिक्नों से अतिदेश का विचार किया गया है। तृतीय में प्रवल लिक्नों से अतिदेश का विचार तथा चतुर्य में अतिदेशों के अपवाद का वर्णन किया गया है।

नवमाध्याय के प्रथम पाद में, ऊह का प्रारम्भ किया गया है। मन्त्रों में हियत देवता, लिङ्ग, संस्था बादि के बाचक जो शब्द हैं, उनका उन-उन देवताओं के लिङ्ग-संस्थादि के अनुसार परिवर्त्तन करने को ऊह कहते हैं। दिलीय में साम का ऊह, वृतीय व मन्त्रों का ऊह बीर चतुर्थ में मन्त्रों के ऊह-प्रसङ्ग में जो आया है, उसका विचार किया गया है।

दशमाध्याय के प्रथम पाद में, बाध के हेतुभूत द्वार-लोप का विधान है। जैसे, जहाँ चवी के निष्पादन क्प द्वार नहीं है, वहाँ वेंदी के सिस्पादन करनेवाले जो उद्घनन आदि कम है, उनका बाध होता है। और, जहाँ धान्य का बितुषीकरण नहीं है, वहाँ धवधात का बाध होता है। द्वितीय पाद में उसी द्वार-लोप का अनेक उदाहरणों से विस्तार किया गया है। त्वीय में बाध का कारणकायँ करव दिखाया गया है। जैसे, प्रकृतिभूत याग में गो, अदय आदि दिखाणा का कार्य महित्वक् का परिग्रह बताया गया है। विकृतिभूत याग में उसी याग के लिए धेनु दिखणा बताई गई है। उस दिखाणा में 'प्रकृतिबत्' अतिदेश से

प्राप्त जो अश्व आदि दक्षिणा है, उसका बाध बताया गया है। चतुर्थ में जहाँ बाघ का कारण नहीं है, वहाँ समुख्य बताया गया है। पश्चम में बाध के प्रसङ्घ में ग्रह आदि का किर पट्ट में बाध-प्रसङ्घ में साम का विचार किया गया है। सप्तम में बाध-प्रसङ्घ में इतर सामान्य का विचार कीर अष्टम में बाध के उपयुक्त नज्य का विचार किया गया है।

एकादश अध्याय में, तन्त्र के विषय में विचार है। एक बार अनुष्ठान से जो सिद्धि होती है, वह तन्त्र कहा जाता है, अथवा जिसमें बहुतों के उपकार का विस्तार किया जाय, वह तन्त्र है और अनेक के उद्देश्य से एक बार अनुष्ठान का नाम भी तन्त्र ही है। जैसे, अनेक के बीच रखा हुआ दीप। जो अध्वृत्ति से अर्थात् बार-बार करने से बहुतों का उपकारक हो, वह आवाप कहा जाता है — जैसे, बहुतों का भोजन। अन्य के उद्देश्य से अन्यदीय का भी साथ ही अनुष्ठान करना प्रसङ्ग कहा जाता है। एकादश के प्रथम पाद में तन्त्र का उपोद्धात. द्वितीय में तन्त्र और आवाप का विचार, तृतीय में तन्त्र का और चतुर्थ में आवाप का विस्तार है।

द्वादश अध्याय में, प्रसङ्ग, तन्त्री, निर्णय, समुच्चय और विकल्प का विचार किया गया है। एक के उद्देश्य से किसी एक अञ्च का, अनुष्ठान देश, काल और कत्ता के ऐक्य होने पर यदि अनुष्ठित अङ्ग अनुद्देश्य का भी, उपकार करे, तो वह प्रसङ्ग कहा जाता है। इसका विचार द्वादश अध्याय के प्रथम पाद में है। द्वितीय में तन्त्री का निर्णय किया गया है। साधारण धर्म का नाम तन्त्र है, वह जिसमें रहे, वह तन्त्री है। तृतीय में समुच्चय तथा चतुर्थ में विकल्प का विचार है। इस प्रकार, वारहों अध्यायों के विषयों का संक्षेप में दिग्दर्शन कराया गया। अब आचार्य कुमारिस्न भट्ट के मत से अधिकरण का विवेचन संक्षेप में किया जायगा।

कुमरिल भट्ट के अनुसार अधिकरण का विवेचन

'अथातो धर्मजिज्ञासा ।' ( जै० सू०, १।१।१ )

यह प्रथम अधिकरण पूर्वमीमांसा के आरम्भ का उपपादनपरक है। अवान्तर प्रकरण का नाम अधिकरण है। अधिकरण के पाँच अवयव होते हैं—विषय, संज्ञय, पूर्वपय, सिद्धान्त और सङ्गित । जिस उद्देश से विचार किया जाय वही विषय है। जिस ज्ञान का विषय दो कोटी में आन्दोलित रहे, उसको संज्ञय कहते हैं। वह कोटी ह्य कहीं भावरूप और कहीं अभावरूप रहता है। जैसे, यह स्थाणु है अथवा पृष्य ! यहाँ स्थाणु या पृष्य दोनों भावरूप ही हैं। मनुष्य है या नहीं ? यहाँ है से भावरूप और न से अभावरूप कोटी का विषय समझना चाहिए। यहाँ कोटी ह्य अनेक कोटी का भी उपलक्षण है। वादी जिस मत का उपपादन करता है, वह पूर्वपक्ष है। निर्णय का नाम सिद्धान्त है। सङ्गित तीन प्रकार की है—अधिकरण-सङ्गित, पाद-सङ्गित और अध्याय सङ्गित । इस हा स्वरूप यह है कि यह विचार इसी अधिकरण, इसी पाद और इसी अध्याय में करना समुचित है, इस प्रकार के विचार को सङ्गित कहते है। भट्ट लोग सङ्गित को अधिकरण का अङ्ग नहीं मानते, वे सङ्गित के स्थान पर उत्तर को अङ्ग

मानते हैं। उत्तर और निर्णय में हो भेद है कि उत्तर वादी के मत का खण्डन-मान्न करता है, परन्तु वह सिद्धान्त नहीं होता, जैसे-—जात्युत्तर। और, निर्णय सिद्धान्त हैं, यही दोनों में भेद है। इसीलिए, उत्तर की अपेक्षा निर्णय की गणना पृथक् की गई है—

> 'विषयो विशयग्रचैय पूर्वेपसस्तथोत्तरम्। निर्णयश्चेति पञ्चाकु' शास्त्रेऽधिकरणं स्मृतम्।।'

तात्पयं यह कि विषय, विशय अर्थात् संशय, पूर्वपक्ष, एत्तर और निर्णय वे ही पाँच अधिकरण के अवयव हैं। 'स्वाच्यायोऽज्येतव्यः' अर्थात् वेद पढ़ना चाहिए, यही वाक्य इस प्रथम अधिकरण का विषय है।

## विचार (मीमांसा)-शास्त्र की प्रयोजनीयता का व्यालोचन

संज्ञय यह है कि 'चौदनालक्षणोऽर्थो धर्मः' इस सूत्र से 'जन्याहार्ये च दर्शनात्' इस सूत्र-पर्यन्त जो जैमिनि का बमेंबाह्त है, वह बनारम्भणोय है अथवा आरम्भणीय? इस संज्ञय का मूल है—'स्वाध्यायोऽध्येतध्यः', यह अध्ययन-विधि दृष्टायं है या अवृष्टायं? यदि अध्ययन-विधि का अदृष्ट अर्थ मानते हैं, तब तो विचार-बाह्त की आवश्यकता नहीं रहती। कारण है कि आचार्य-कृत उच्चारण के अनुसार समानानुपूर्विक उच्चारण को ही अध्ययन कहा जाता है, और उच्चारण-मात्र से किसी दृष्ट अर्थ की सिद्धि होती नहीं, और विधिशास्त्र निर्धंक भी नहीं हो सकता; इसिलए विधिशास्त्र का स्वर्गादि अदृष्ट कल होता है, यह अनुमानाबि प्रमाण से कल्पना करते हैं और यह स्वर्ग-रूप अदृष्ट फल केवल पाठमात से सिद्ध हो जाता है, इसके लिए विचार-शास्त्र की आवश्यकता नहीं है।

यदि 'स्वाच्यायोऽच्येतच्यः' का तात्पर्यं तदयंज्ञान-स्प दृष्टफल-पर्यंग्त मानें, तव तो अर्थज्ञान के लिए विचार-ज्ञास्त्र की आवश्यकता हो जाती है; क्योंकि विचार के विना अर्थज्ञान नहीं हो सकता। इसलिए, जैमिनि-प्रोक्त विचार-ज्ञास्त्र आरम्भणीय सिद्ध होता है।

संक्षेप में इसका तात्पर्य यह होता है कि यदि 'स्वाच्यायोऽच्येतच्यः' इस अध्ययन-विधि का अर्थाववोध-पर्यन्त दृष्टफल मानते हैं, तब तो विधि की अनुकूछता होने के कारण विचार-शास्त्र आवश्यक हो जाता है, इसलिए वह आरम्भणीय है, यह सिद्ध होता है। यदि अध्ययन-विधि का अर्थाववोध-रूप दृष्टफल न मानकर स्वगं-रूप अदृष्ट ही फल मानें, तब तो पाठरूप अध्ययन-विधि से स्वगं की सिद्धि हो आयगी, इसके लिए विचार-शास्त्र की आवश्यकता नहीं है, जतः विचार-शास्त्र अनारम्भणीय है, यह पूर्वपक्ष सिद्ध होता है।

अर्थाववोधपर्यन्त अध्ययन-विधि का तात्पर्य मानकर जो विचार-शास्त्र की आवश्यकता वताते हैं, उनकें प्रति पूर्वपक्षी का यह प्रश्न होता है कि 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इस अध्ययन-विधि से क्या अत्यन्त अप्राप्त अध्ययन का विधान है, अथवा पाक्षिक अवधात के सदृश नियम किया जाता है ? दूसरे शब्दों में, क्या

TO LO STATE OF THE STATE OF THE PARTY OF THE

अध्ययन-विधि अपूर्वविधि है या नियम-विधि ? जिसका जो वर्थ प्रमाणान्तर से अप्राप्त है, उसका उसी प्रयं में विधान का नाम अपूर्वविधि है।

उदाहरण के लिए—'स्वर्गकामो यजत', यहाँ याग का फल स्वर्ग है, यह दूसरे किसो भी अनुमानादि प्रमाण से प्राप्त नहीं है, किन्तु उक्त श्रुति से ही याग का फल स्वर्ग है, यह सिद्ध होता है; इसलिए अप्राप्त का विधान करने से यह अपूर्वविधि कहलाता है। पक्ष में अप्राप्त जो विधि है, वह नियम-विधि है। जैसे, 'ब्रीहीन् अवहन्ति' को नियम-विधि कहते हैं। इस श्रुति से धान के अवधात (छाँटना) का प्रयोजन धान को तुपरहित करना ही बोधित होता है। और, अवधात से धान का तुपरहित होना लोक से भी सिद्ध (प्राप्त) है, इसलिए यह नियम-विधि है। जप्राप्त अंच का पूरण करना ही नियम का फल है। धान को तुपरहित करना नख-विदलन आदि अने उपायों से साध्य है। इसलिए, अवधात को छोड़कर यदि दूसरा उपाय का आश्रयन करें, तो अवधात अप्राप्त हो जाता है। अतः, अवधात-श्रुति से अवधात के विधान का प्रयोजन अप्राप्त अंश का पूरण करना ही सिद्ध होता है। इस अवस्था में अध्ययन-विधि क्या अपूर्वविधि है या नियम-विधि, यह पूर्वोक्त प्रश्न ज्यों-का-त्यों रह जाता है।

इस अवस्था में अध्ययन-विधि को अपूर्वविधि तो मान नहीं सकते; क्योंकि अनुमान-प्रमाण से भी अर्थाववोध के लिए अध्ययन प्राप्त है, और प्रमाणान्तर से अप्राप्त का ही विधान अपूर्वविधि माना गया है। यहाँ अनुमान का स्वरूप इस प्रकार होता है—विवादास्पद वेदाध्ययन (पक्ष), अर्थाववोध के लिए ही होता है (साध्य), अध्ययन होने के कारण (हेतु), जो अध्ययन है, वह अर्थाववोध के लिए ही होता है (व्याप्ति), भारताध्ययन के सब्ब (वृष्टान्त)। इस अनुमान से विधि के विना भी अर्थाववोध के लिए अध्ययन प्राप्त हो है, इसलिए अप्राप्त विधि नहीं होने से अपूर्वविधि नहीं हो सकती। अतएव, द्वितीय, अर्थात् नियमविधि, पक्ष को मानना चाहिए। जिस प्रकार, नखविदलन और अवधात आदि से तण्डुल-निष्पत्ति सिद्ध है, इसलिए पाक्षिक अवधात का विधान अवस्य करना चाहिए, यह विधिशास्त्र से नियम किया जाता है, उसी प्रकार गुरु के उपदेश के विना भी केवल लिखित पाठ से अर्थज्ञान के लिए यदि कोई प्रवृत्त हो, तब तो अध्ययन अप्राप्त.है; इसलिए अप्राप्त अध्ययन की यह नियम-विधि है, यह सिद्ध हो जाता है।

परन्तु, पूर्व-पक्षी का कहना है कि यह भी युक्त नहीं है, कारण यह ह कि अवधात-श्रुति, जो अध्ययन-विधि का दृष्टान्त है, दृष्टान्त और दाष्ट्रीनिक में साधम्यं न होने से युक्त नहीं है। इसका कारण यह है कि अवधात से निष्पन्न जो तण्डुल है, उसीके पुरोडाश बनाने पर अवान्तर अपूर्व उत्पन्न होता है, जिसके द्वारा दर्शपूर्णमास परमापूर्व को उत्पन्न करता है, जो स्वयं का साक्षात् साधन होता है। अवधात के विना अवान्तरापूर्व नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि स्वयं का साधात् साधन जो परमापूर्व है, वह याग से उत्पन्न होता है, और परमापूर्व की उत्पत्ति में सहायक अवान्तरापूर्व ही है, जो अवधात से उत्पन्न होता है। अपूर्व, परमापूर्व आदि

को जब्ष्ट बस्तुएँ हैं, उनकी उत्पत्ति में कार्यकारणभाव केवल शास्त्र-प्रमाण से ही सिंख होता है।

यदि अवधात-नियम से अपूर्व की करणता न की जाय, या किएत बवान्तरापूर्व की परमापूर्व की उत्पत्ति में सहायक न माना जाय, तब तो अवधात का विधान करनेवाली श्रुति ही व्यवं हो जायगी। धान के तुपरहित करने के लिए तो विधान की आवव्यकता कह नहीं सकते; क्यों कि वह तो लोक से ही सिख है। इससे यह निक्क्ष निक्लता है कि श्रुति से जो अवयात का नियम किया है, उसमें दर्शपूर्णमास से उत्पन्न परमापूर्व ही हेतु है। और, 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' से जो अध्ययन-विधि का नियम संकेतित है, वह वर्यज्ञान के लिए है, ऐसा नहीं कह सकते; क्योंकि विना अध्ययन के भी लिखित पाठ से अर्थज्ञान होना लोक में देखा जाता है। अर्थज्ञान होने पर यज्ञादि का अनुष्ठान भी सुकर हो जाता है। इस स्थिति में, वितुषीकरण के लिए अवधात-विधि का जो नियम है, उससे उत्पन्न अवान्तरापूर्व के स्वीकार न करने पर परमापूर्व की उत्पत्ति ही नहीं हो सकतो, इसलिए मुख्यापूर्व ही अवान्तरापूर्व के स्वीकार करने पर परमापूर्व की उत्पत्ति ही नहीं हो सकतो, इसलिए मुख्यापूर्व ही अवान्तरापूर्व के स्वीकार करने पर परमापूर्व की उत्पत्ति ही नहीं हो सकतो, इसलिए मुख्यापूर्व ही अवान्तरापूर्व के स्वीकार करने में हेतु होता है।

इसी प्रकार, 'स्वाध्याधीऽध्येतध्यः' से अर्थज्ञान के लिए जो अध्ययन-विधि का नियम है, उससे उत्पन्न अवान्तरापूर्व के स्वीकार करने में कोई भी हेतु नहीं है। यदि कहें कि अवान्तरापूर्व के स्वीकार न करने पर अध्ययन-विधान ही अपर्य हो जायगा। यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि 'विद्वजित्' न्याय से पाठमात्र का स्वगं-फल कल्पना कर सकते हैं। इस प्रकार, स्वगं-फल स्वीकार करने पर अध्ययन-विधि का अपूर्वविधि होना भी सिद्ध हो जाता है। क्योंकि, अध्ययन स्वर्गायं है, यह वात इस श्रुति के विना सिद्ध नहीं हो सकती। इसलिए, अप्राप्त के विधान करने से यह अपूर्वविधि सिद्ध हो जाती है। अध्ययन-विधि का फल स्वर्ग ही है, अर्थज्ञान नहीं, यह भी सिद्ध हो जाता। इसलिए, अध्ययन-विधान करने का उद्देश अर्थज्ञान न होने से अर्थज्ञान वैध नहीं होता; इसके वैध न होने से अर्थज्ञान के उपयोगी मीमांसा-शास्त्र भी अवैध हो जाता है, इसलिए अवैध होने के कारण मीमांसा-शास्त्र धनारम्भणीय है, यह पूर्वपक्ष सिद्ध हो जाता है, इसलिए अवैध होने के कारण मीमांसा-शास्त्र धनारम्भणीय है, यह पूर्वपक्ष सिद्ध हो जाता है।

पूर्व में 'विश्वजित्' न्याय का जो दृष्टान्त दिया है, उसका क्या तात्पर्य है?'
इस आकांका में उसका स्वरूप दिखाया जाता है—विश्वजित्-याग का फळ स्वयं
सूत्रकार जीमिनि ने स्वगं बताया है—'स स्वगं: सर्वान् प्रत्यविशेषात्' (जं॰सू॰, ४।३।१३)।
इसका तात्पर्य यह है कि दु:ख से अमिश्रित निरित्तशय सुख का आस्पद जो स्वगं है,
वही विश्वजित् याग छा फळ है। इसमें हेतु है—'सर्वान् प्रत्यविशेषात्', आर्थात्
कामनायुक्त सकल यनुष्यों के प्रति अविशेष होने से। तात्पर्य यह है कि 'विश्वजिता
यजेत्' इस श्रुति से याग का विद्यान किया गया है, उसमें अमुक कामनावाले याग करें,
इस प्रकार अधिकारी का नियम सूत्रकार ने नहीं बताया। इसिछए, विश्वजित् याग का
कीन अधिकारी है, इस प्रकार की आकांक्षा में किसी फळ की कल्पना कर उसे
धाहनेवाला अधिकारी होगा। जिसकी कल्पना की गई है, वही कल्प्यमान दिश्वजित्

याग का फल होगा, और उन फर को ऐसा होना चाहिए, जो सबका अभीष्ट हो। दु:स से रहित निश्तिमय सुल ही, जिसे स्वर्ग कहते हैं, सबका अभीष्ट है। इसिएए, स्वर्ग हो विश्वजित् याग का फल है, पह सिद्ध होता है। यही 'विश्वजित्' न्याय है।

इसी तात्वयं से कुमारिल भट्ट ने कहा है—

'बिनापि विधिना बुष्टलाभाश्वहि त्रदर्थता। करुपस्तु विधिसामध्यति स्वर्गो विद्वजिदादिवत ॥'

स्वर्ग-रूप फल की कल्पना करने पर अध्ययन-विधि का तात्पर्य अयंज्ञान-पर्यंत्त न होने के कारण ही 'वेदमधीत्य स्नायात्' श्रुति भी अनुनृहीत होती है। तात्पर्यं यह है कि वेदाध्ययन करने के वाद (अध्यविहत उत्तरकाल में) स्नायात्—समावर्तन-संस्कार करे। अध्ययन के वाद गृहस्थाश्रम में प्रवेश का अधिकार प्राप्त करने के लिए जो संसर्कारविशेष है, उसकी समावर्तन कहते हैं, उतीका बोधक श्रुत्ति में 'स्नायात्' पद है। इस तमावर्त्तन-विधि में 'अधीत्य में त्वा विधि से अध्ययम और समावर्त्तन में अध्यवधान प्रतीत होता है। यदि अध्ययन के वाद धर्म-विधार के लिए पुनः शुक्कुल में रहना हो, तब तो अध्ययन और समावर्त्तन में अध्यवधान का बोध हो जाता है। इसलिए, विचार-शास्त्र के वैध न होने, फैबल पाठमात्र से ही स्वर्ग-फल की सिद्धि हो जाने तथा समावर्त्तन-शास्त्र के विरोध होने पर भी विचार-शास्त्र की आवश्यकता नहीं होने से धर्मविचार-शास्त्र अनारस्भणीय है, यह पूर्वपक्ष सिद्ध होता है।

यहाँ सिखान्ती का यह कहना है कि यह सब पूर्वपक्षी का कहना युक्त नहीं है। कारण यह है कि 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इस अध्ययन विधि को जो पूर्वपक्षी कहते हैं कि न यह अपूर्वविधि है और न नियम-विधि हो, यह विलकुल अयुक्त है। यद्यपि अप्राप्त विधि न होने से अपूर्वविधि नहीं हो सकती, तथापि नियम विधि का अपलाप नहीं कर सकते। कारण यह है कि 'स्वाच्यायोऽध्येतव्यः' के 'बच्येतव्यः' में जो तथ्य है, वह अभिधा-भावना का बोध कराता है। अभिधा-भावना को ही शाब्दी भावना फहते हैं। इसीका नाम प्रेरणा भी है। जिसका उद्देश्य पुरुषप्रवृत्ति-रूप आशीं सावना है। तात्पर्य यह है कि तन्य का विद्यान विधि-अर्थ में होता है। विधि का अर्थ है भावना। वह दो प्रकार की होती है-अभिधा-भावना और आर्थी भावना । अभिधा शब्द को ही कहते हैं । अभिधीयते अर्थः अनेन-जिससे अर्थ का अभिधान किया जाय. इस ब्युत्पत्ति से शब्द को हां अभिधा कहते हैं; वयोकि शब्द से ही अये का अभिधान किया जाता है। शब्द में रहनेवाली जो भावना है, बही शाब्दी भावना है। श्यापारविशेष का ही नाम भावना है। यह भावना तन्य प्रत्यय का बाच्य है; क्योंकि स्वाध्यायोऽध्येतव्यः, वाक्यः जो तव्य है, उसके अवण-मात्र से 'यह तव्य अध्ययन के लिए मुझको प्रेरित करता है' इस प्रकार की प्रतीति स्वयं होता है। और, जिसके बुतने से जो अर्थ नियमेन प्रतीत हो, वह उसका बाच्य होता है। तब्य सुनने से प्रेरणा की प्रतोति होती है, इसलिए तब्य का ही बाच्य भावना है, यह सिद्ध होता है। लोंक में प्रेरणा पुरुष में ही रहती है, इसलिए प्रकृत में भी भावना का आश्रय पुरुष ही है, इस भ्रम में नहीं पहना चाहिए। कारण यह है कि वेद अनादि है, इसका बनानेवाछा कोई नहीं है। इसलिए, अभिवा-भावना का आश्रय 'तन्य' शब्द ही हो सकता है, और वही तन्य भावना का बावक भी है, यह सिख होता है।

इसी घाव्यी यावना से अध्ययन, याग इत्यादि ं पुरुष की प्रवृत्ति कराई जाती है। इसी प्रवृत्ति का नाम आर्थी भावना है; क्यों कि यह पुरुष-रूप अर्थ में ही रहनेवाली है। इस आर्थी घावना का वाचक तथ्य प्रत्यय ही है; क्यों कि धातु अध्ययन-मात्र का ही वाचक है। इससे यह सिद्ध हुआ कि बान्दी भावना और आर्थी भावना इन दोनों का वाचक तथ्य प्रत्यय है। और घाव्यी भावना का आश्रय तथ्य प्रत्यय है, और आर्थी भावना का पुरुष । अब एक आकांका और होती है कि पुरुषप्रवृत्ति-रूप को आर्थी भावना है, उसका उद्देश्य क्या है ? इसके दो ही उद्देश्य हो सकते हैं—समान पद का वाच्य, या समान वाक्य का वाच्य । समान पद से प्राप्त अध्ययन है, और समान वाक्य से प्राप्त स्वाध्याय (वेदराधि) । अध्ययन तो पुरुष-प्रवृत्ति का उद्देश्य हो नहीं सकता, कारण यह है कि अध्ययन किश्वावह होता है, और उद्देश्य ऐसा होना चाहिए, जो सुखकारक हो; क्यों कि सुख ही सवका उद्देश्य रहता है । अदि स्वाध्याय (वेद ) को अधि धावना का उद्देश्य मानें, तो भी ठीक नहीं होता । कारण यह है कि प्रकृत में उद्देश्य का अर्थ है साध्य, अर्थात् किसमें किया का फल रहता है । वेद अनादि, नित्य और सिद्ध है। इसिलए, यह साध्य अर्थात् उद्देश्य नहीं हो सकता ।

ताल्पर्य यह है कि जिसमें किया का फल रहता है, वही चहेश्य होता है। किया का फल चार प्रकार का होता है--उतात्ति, प्राप्ति, विकार और संस्कार । जैसे कलाल की किया से घट की उत्पत्ति होती है। गमन-किया से देशान्तर-प्राप्ति होती है. वाक-श्रिया से तण्डूल का विकार होता है और लाक्षा-रस के सेक से कपास के बीच में गुणाधान हारा संस्कार होता है, अथवा मणि या दर्पण में निष्यंण के द्वारा दोष निकल जाने से संस्कार होता है। इन चार किया-कनों में कोई भी वेद में नहीं आता । अध्ययन में प्रवृत्ति होने से वेद की उत्पत्ति नहीं होती; क्योंकि वह नित्य है। विभ होते से उसकी प्राप्ति भी नहीं होती। अध्ययन करने से किसी प्रकार का वेद में विकार भी नहीं आता और अव्ययन से बेद का संस्कार भी नहीं होता । कारण यह है कि कार्यास्तर की योग्यता का आधान करने का नाम संस्कार है, और निविकार स्फोट-स्वरूप शब्द-महारूप चेद में कोई भी ऐसा विशेष गुण नहीं है, जिसका आधान किया जाय । कोई दोव भी नहीं है, जिसका अपकरण-रूप संस्कार किया जाय। उसिक्ट, यह सिद्ध होता है कि अध्ययन या वेद दोनों में कोई भी आर्थी भावना का उद्देश्य नहीं हो सकता । उद्देश्य के विना भावना व्यर्थ हो जाती है, इसलिए वर्षायबोध को उद्देश्य मानना आवश्यक है। ऐसा न मानने से अध्ययन-विश्व व्यर्थं हो जायगी ।

वतः, बध्ययन-विधि के सामध्यं से उसका फल अर्थज्ञान ही है, यह फल्पना की जाती है। अध्ययन के द्वारा ही अर्थज्ञान का सम्पादन करे, यही 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इस अध्ययन-विधि का तात्पर्यं है। यद्यपि अध्ययन-विधि का फुछ स्वगं भी हो सकता है, और यह 'विश्वजित्' न्याय से अनुगृहीत भी है, तथापि स्वगं इसका अर्थ नहीं होता; क्योंकि स्वगं अदृष्ट फल है, और दृष्ट फल के रहते दृष्अट फल की कल्पना अन्याय्य होती है—'सम्मतिदृष्टफलकत्वे अदृष्टफलकल्पनाया अन्याय्यत्वम्।'

यदि यह कहें कि दुब्टफल तो लिखित पाठ से भी सिद्ध हो जाता है, इसके लिए विधि करने की क्या आवश्यकता है ? तो इसका उत्तर पहले ही दे चुके हैं कि अपूर्विधि के न होने पर भी नियम-विधि के होने में कोई बाधक नहीं है। अध्ययन-विधि के नियम होने से यह भाव सिद्ध होता है कि अर्थज्ञान-रूप दृष्टफल भी गुरमुख से अञ्चयनपूर्वंक ही होना चाहिए, लिखित पाठ बादि से नहीं । इसी नियम के बल से अध्ययन-नियम के दृष्टफल न होने के कारण अगत्या अवान्तरापूर्व-रूप अवष्ट फल की कल्पना की जाती है। इस प्रकार की कल्पना में समस्त कतुजन्य अपूर्व ही हेत् होता है। क्योंकि, अर्थज्ञान के विना कोई भी यज्ञ नहीं हो एकता। इसीलिए, मर्याप जैमिति ने पण्ठ अध्याय में वहा है कि जिसको अर्थज्ञान नहीं है, उसका भी यज्ञ में अधिकार नहीं है। इससे सिद्ध होता है कि स्वाध्याय भी अध्ययन से संस्कृत होना चाहिए । यही अध्ययन-विधि का तात्पर्य है । इससे सिख होता है कि जिस प्रकार दर्जपूर्णमास यज्ञ से उत्पन्न होनेवाला जी परमाप्य है, वही अवघातादि से खत्यम् अवान्तरापूर्वं का जापक होता है, उसी प्रकार समस्त ऋतुजन्य जो परमापूर्व है, वही अध्ययन-विधि से उत्पन्न अवान्तरापूर्व का ज्ञापक होता है । यदि अध्ययन-नियम से उत्पन्न अवान्तरापूर्व की न मानें, तो अध्ययन विद्यायक श्रुति ही निरर्थक हो जायगी। यदि 'विश्वजित्' न्याय से अदृष्ट फल स्वर्गादि की कल्पना करें, तो भी ठीक नहीं होता, इसका कारण पहले ही बता चुके हैं। दृष्टफल की सस्भाव में अदृष्ट फल की कल्पना अयुक्त है। इसीको दूसरे शब्दों में लिखा है-

'लम्यमाने फले वृष्टे नाबृष्टपरिकरपना। विद्यस्तु नियमार्णस्वामानर्थस्यं भनिष्यति॥'

वर्षात्, दृष्टफल के लाभ होने की सम्भावना में अदृष्ट फल की कल्पना नहीं होती, और विधि भी व्यर्थ नहीं होता; क्योंकि नियम के लिए वह चरितार्थ है।

पूर्व में जो स्वाघ्याय को अध्ययन से संस्कृत होना बताया गया है, उसका तास्पर्य स्वाघ्याय को फल के अभिमुख करना ही है, गुणाधान या दोषापनयन नहीं। क्योंकि, ऐसा मानने में वेद अनित्य हो जायगा। इसलिए, फल के अभिमुख करना ही स्वाध्याय का संस्कार समझना चाहिए। इससे वेद में उक्त दोष भी नहीं आते।

एक शङ्का और होती है कि केवल वेदमात्र के अध्ययन से अर्थ का ज्ञान न हो, परन्तु जो व्याकरण आदि अङ्गों के साथ वेद का अध्ययन करता है, उसके लिए अर्थज्ञान होना सकर है, पूनः इसके लिए विचार-शास्त्र की क्या आवश्यकता है?

उत्तर यह है कि यद्यपि साञ्जवेद पढ़नेवालों के लिए अर्थज्ञान होना सुलभ है, तथापि केवल अर्थज्ञान-माल्र से किसी विषय का निर्णय नहीं हो सकता; क्योंकि निर्णय विचार-शास्त्र के ही अधीन होता है। जैसे—'अक्ताः शर्करा उपद्याति' ( वै॰ शा॰ ३।३२।॥ ) इस मन्त्र में बस्त शर्करा का उपाधान वताया है। अक्त का अयं है घृत या तेल मिलाया हुआ। अब यहां सन्देह होता है कि किससे अक्स (मिश्रित) धर्करा का उपधान किया जाय? घृत या तेल से? केवल अयंज्ञान से यह निर्णय नहीं हो सकता कि घृत से ही मिश्रित धर्करा होनी चाहिए, तेल से नहीं। विचार-शास्त्र से यह निर्णय सुलभ हो जाता है। जैसे — 'अक्ताः धर्करा उपदधाति' मन्त्र के वाक्यशेष में 'तेजो वे घृतम्' इस वाक्य से घृत की प्रशंसा की गई है; इससे इस निर्णय पर आते हैं कि घृत से हो धर्करा को अक्त (मिश्रित) करना मन्त्र छा अभिप्राय है। इस प्रकार, निर्णय के लिए विचार-शास्त्र की आवश्यकता होती है।

अब यहाँ एक और भी सन्देह होता है कि वेदाध्ययन के बाद भी धर्म-विचार के लिए गुडकुल में यदि रहना हो, तब तो 'वेदमधीत्य स्नायान्', इस अति का बाब हो जाता है। तात्वयं यह है कि वेदाध्ययन के अध्यवहित उत्तरकाल में समावतंन, अर्थात् गृहस्याश्रम में प्रदेश करना श्रुति वताती है। यदि अध्ययन के बाद गुरुकुल में रहना हो, तब तो श्रुति का अवस्य बाध हो जाता है। 'अधीत्य' पद में जो (त्वाल्यप्) है। उसका अध्यवहित उत्तरकाल ही अर्थ होता है।

इसका उत्तर यह होता है कि 'समानक कृ कयो: पूर्वकाले', इस सूत्र में 'अबंदिय' में जो त्वा (क्यप्) प्रत्यय का विद्यान है, वह एक कर्तावाले दो धात्वयों के बीच पूर्वकाल में विद्यामन धातु से ही होता है। यहाँ त्वा प्रत्यय का, निमित्त-क्रिया का, अव्यवधान होता पाणिनि ने कहीं नहीं बताया। इसलिए, 'स्नात्वा भुड़ कते'—स्नान कर भोजन करता है, यहाँ क्लान के बाद भोजन करने में सन्ध्या-पूजा आदि के व्यवधान होने पर भी त्वा प्रत्यय होता है। यदि त्वा प्रत्यय का निमित्त-क्रिया में व्यवधान भी माना जाय, तब बो स्नान के बाद वस्त्र पहनने में भी भोजन का व्यवधान हो जाता है। सन्ध्या-पूजा आदि करने में तो और अधिक व्यवधान है।

इस स्थिति में, 'बेदमधीत्य स्नायात्', यहाँ त्वा प्रत्यय से अध्ययन और समावर्तन में अध्यवधान की प्रतीति किसी प्रकार भी नहीं मानी जा सकती है। इस प्रकार, एक हजार अधिकरणवाला मीमांसा-शास्त्र अवश्य आरम्भणीय है, यह सिद्धान्त स्थिर हो जाता है।

यह वाचार्य कुमारिलभट्ट के मतानुसार अधिकरण का स्वरूप दिखाया गया। इतीको मट्ट-मत या आचार्य-मत कहते हैं। मीमांसा-शास्त्र के दो प्रसिद्ध आचार्य माने जाते हैं—एक कुमारिलभट्ट, दूसरा प्रमाकर। परन्तु, वाचार्य-मत कहते हैं जुमारिलभट्ट का ही मीमांसा-शास्त्र में बोध होता है और गुरु-मत कहने से प्रभाकर का ही अत समझा जाता है। इसका कारण यह बताया जाता है कि किसी समय प्रभाकर को उनके गुरुजी पढ़ा रहे थे। पड़ाते समय गुरुजी को एक फिक्किको के विषय में कुछ सन्देह हुआ। वह विषय यही जा कि—'तत्र तु नोक्तम्, अत्रापि नोक्तमतः पीनरुक्तम्'। इसका तात्पर्य यह दुआ कि वहाँ तो नहीं कहा, और यहाँ भी नहीं कहा, इसकिए पुनरुक्त हुआ। गुरुजी के मन में शङ्का हुई कि पुनरुक्त वह कहा जाता है, जिसको पहरे कह चुके हों, उसीको पुनः कहा जाय। यहाँ तो वहाँ भी नहीं कहा यहाँ भी नहीं कहा, फिर पुनरुक्त कैसा? इस प्रकार संशय होने से गुरुजी का चित्त आन्दोलित होने लगा।

वे शीघ्र बाहर जाकर सीचने हंगे। प्रभावर की यह बात मालूम हो गई, उन्होंने झट कलम उठाकर पुस्तक में इस प्रकार पदण्छेद कर दिया—'तत्र तुना (तुशब्देन) उन्तम्, अन्न अपिना (अपिशब्देन) उन्तम्, अतः पीनद्वतम्'—वहाँ तु शब्द से कहा और यहाँ अपिशब्द से इसिछए पुनक्तत है। इस प्रकार, पदण्छेद को देखते ही गुरुजी का सन्देह निवृत्त हो गया, और वे छात्रों से पूछने छंगे कि किसने पदण्छेद किया है? विद्याधियों ने कहा, प्रभाकर ने। इस पर प्रसन्न होकर गुरुजी ने प्रभाकर से कहा—'त्वमेव गुरुः'। उसी समय से प्रभाकर को आज तक गुरु कहा जाता है और उनका मत गुरु-मत माना जाता है। अब गुरु-मत से भी अधिकरण का स्वरूप दिखाया जायगा।

## प्रभाकर (गुरु) के मतानुसार अधिकरण-स्वरूप

'बष्टवर्ष धाह्मणमुपनयीत तमध्यापयीत'-आठ वर्ष में ब्राह्मण का उपनयन करे, और उसे पड़ाबे, इस श्रुति का विधेय विषय अध्यापन ही प्रतीत होता है, दूसरे शब्दों में, श्रुति अध्यापन का ही विधान करतीं है ! विधि को ही नियोग कहते हैं ! जिसके प्रति नियोग, अर्थात् विद्यान, किया जाय, वह नियोज्य कहा जाता है। नियोग नियोज्य की अपेक्षा करता है। प्रकृत में कीन नियोज्य है? इस आकांक्षा में; जिसको आचार्यत्व-प्राप्ति की कामना होगी, यही नियोज्य समझा जायगा। कारण यह है कि मन्त्र में 'उपनयीत' जो पद है, उसमें 'उप' उपसर्गपूर्वक 'नी' धातु का विधिपूर्वक अपने समीप में के आना ही अर्थ होता है, और के आने का फल म जबक का संस्कार ही है, और वह संस्कार माजवक में ही होता है, आचार्य में नहीं। इपलिए, उपनयन-रूप किया का फल जो माणवक-वृत्ति-संस्कार है, वह आचार्य-इत कत्ता में नहीं रहता, इसलिए कियाफल के कत्तृंगामी नहीं होने से 'स्वरित ज्ञितः कर्त्रभिप्राये कियाफले', इस सूत्र से आत्मनेपद सिद्ध नहीं होगा, इसलिए 'सम्माननोत्सञ्जनाचार्यकरणज्ञानभृतिविगणनव्ययेषु नियः', इस सूत्र से आचार्यकरण-वर्ष में आत्मनेपद का विधान किया जाता है। यहाँ आचार्यकरण तात्पर्य है-आवार्य का कर्म। यह आचार्य-कर्म धात्-प्रयोग की उपाधि और आत्मने-पद का निमित्त है।

इस अवस्था में 'उपनयीत' यहाँ आत्मनेपद से आचार्य-कर्म की ही प्रतीति होती है। इसलिए, आचार्य-कर्म को चाहनेवाला ही प्रकृत में नियोज्य हो सकता है। उपनयन में जो नियोज्य है, वही अध्यापन में भी नियोज्य होगा; क्योंकि उपनयन और अध्यापन इन दोनों क्रियाओं का एक ही प्रयोजन होता है। तात्पर्य यह है कि इन दोनों सम्मिछित क्रियाओं से ही आचार्यत्व-प्राप्ति-रूप एक प्रयोजन सिद्ध होता है।

मनु ने भी कहा है-

'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेव्दिजः। साङ्गञ्च सरहस्यञ्च तमाचार्यं प्रचक्षते।।'

अर्थात्, जो ब्राह्मण शिष्य को उपनीत कर अङ्ग और रहस्य के सहित वेद पढ़ाया है, उसीको पूर्वाचार्य लोग आचार्य कहते हैं। सात्पर्य यह है कि उपनयनपूर्वक अध्यापन करने से ही अध्यापक में एक प्रकार का संस्कार उत्पन्न होता है। वही आचार्य जब्द का प्रवित्त-निमित्त है, अर्थात उसीसे वह आचार्य कहळाने के योग्य होता है।

अब यहाँ यह विचार करना है कि आचार्य का अध्यापन माणवक के लध्ययन के विना कदापि सिद्ध नहीं हो सकता, इसलिए अध्यापन-विधि से ही अध्ययन का विधान सिद्ध हो जाता है। इस स्थिति में, 'स्वाध्यायोऽध्तन्यः' इस बाक्य का अध्ययन-विधित्व सिद्ध नहीं होता. कारण यह है कि अध्यापन-विधि से ही अध्ययन का लाभ हो जाता है, इसलिए अध्ययन अप्राप्त नहीं है, और अप्राप्त के ही विद्यान करने में विद्यान-श्रति की चरितायंता है। दूसरी बात यह है कि विधायकरवेन प्रतीयमान वाक्य भी नित्यप्राप्त का अनुवादक होता है। 'इसलिए, स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' यह वादय अनुवादक होने के कारण विधि नहीं हो सकता, अतएव अर्थज्ञान पर्यन्त इसका तात्पर्य है, ऐसा जो पूर्व में कहा गया है, वह युक्त नहीं है। फलत:, 'स्वाच्यायोऽव्येतव्यः' को विषय मानकर पर्वपक्ष और उत्तरपक्ष का जो उपन्यास किया गया है. उसे दसरे प्रकार से ही दिखाना समुचित प्रतीत होता है। वह दूसरा प्रकार इस तरह हो सकता है-विचार-शास्त्र अवैध होने के कारण अनारम्भणीय है, यह पूर्वपक्ष है और वैश्व होने के कारण आरम्भणीय है, यह सिद्धान्त-पक्ष है। विचार-शास्त्र को वैध माननेवाले सिद्धान्ती से यह प्रश्न होता है कि क्या अध्यापन-विधि माणवक को अर्थ का बोध भी कराती है, अथवा पाठमात्र को बताती है ? पहला पक्ष तो कह नहीं सकते; न्योंकि अर्थाववीष्ट के विना भी पाठमात्र से अध्ययन सिद्ध हो जाता है। यदि द्वितीय पक्ष, अर्थात पाठमात्र, अध्ययन-विधि का तात्पर्य मानें, तब तो विचार-शास्त्र का न कोई विषय रहेगा और न कोई प्रयोजन ही; क्योंकि शब्द के अवण-मात्र से जो अयं प्रतीत होता है. उसमें यदि सन्देह हो, तो वह विचार-शास्त्र का विषय होता है और उसका निर्णय विचार-शास्त्र का प्रयोजन होता है। प्रकृत में पाठमात्र को ही यदि अध्ययन मानते हैं. अर्थज्ञान को नहीं, तब तो सन्देह का कोई विषय ही नहीं रहता, और विचार का फल जो निर्णय है, वह तो दूर की बात है। इस प्रकार, विषय और प्रधोजन के न रहने से विचार-शास्त्र अनारम्भणीय है, यह पर्वपक्ष सिख हो जाता है।

इसके उत्तर में सिद्धान्ती का कहना है कि केवल बच्यापन-विधि से अर्थ का ज्ञान न हो, परन्तु जो व्याकरण, निरुद्धत आदि वेदाङ्गों के साथ वेद का अध्ययन करता है, और पद-पदार्थ के सम्बन्ध का ज्ञान जिसको हो गया है, उस पुरुष को पौरुषेय प्रन्थों का अर्थज्ञान हो जाता है। इसी प्रकार, वेदवाक्यों का भी अर्थ-ज्ञान होना अनिवार्य है; क्योंकि शब्दों का अर्थबोध कराना स्वभाव ही है। अर्थज्ञान होने पर कहीं सन्देह होना भी अनिवार्य है, इसलिए विचार-शास्त्र की आवश्यकता होती है। पूर्वपक्षी का एक प्रश्न और होता है कि जिस प्रकार शत्रु के घर भोजन करने के लिए तयार पुत्र के प्रति माता, मना करने के अभिप्राय से, कहती है—'विषं मुख्यन', विष खाओ, इस वाक्य में माता का तात्पर्य विष-भक्षण में होना असम्भव है, इसलिए वाक्य का वर्ष जो विष-भक्षण है, उसकी विवक्षा नहीं की जाती, विषक्त शत्रु के घर योजन के निषेध में ही तात्पर्य समझकर वही अन्धं माना जाता है। इसी प्रकार, वेदवाक्य के

अर्थ की अविवक्षा की जाय, तो विचार का कोई विषय नहीं रह जायगा। इस अवस्था में पूर्वोक्त विषयाभाव-रूप दोष पुनः गर्छपतित हो जाता है।

इस पर सिद्धान्ती का कहना है कि यह प्रश्न भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि वेदवाक्य के साथ 'विषं भुड़ क्व' का दृष्टान्त लागू नहीं होता; पर्योक्त काता पुत्र को विष खाने के लिए कभी आज्ञा नहीं दे सकती, इसलिए माता के तात्पर्य से विष-भक्षण-रूप मुख्य अर्थ के बाधित होने से प्रतीयमान शत्रु-गृह में भोजन का निषेध ही अर्थ की विवक्षा की जाती है, किन्तु उस प्रकार वेदवाक्य में अर्थ की अविवक्षा नहीं कर सकते; पर्योक्ति वेद अपौर्ष्येय है। इसका रचियता कोई नहीं है। यदि वेद का भी कोई कर्ता होता, तो उसके तात्पर्य से मुख्यार्थ का बाध हो सकता था, परन्तु ऐसा नहीं है। अपौर्ष्येय होने से वेदवाक्य में प्रतीयमान अर्थ की विवक्षा नहीं हो सकती। प्रतीयमान अर्थ की विवक्षा मानने में जहाँ-जहाँ पुरुष को सन्देह होगा, वे सब विचार-शास्त्र के विषय होंगे और उसका प्रयोजन निर्णय होगा। निर्णय के लिए ही विचार-शास्त्र आवयण होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि अध्यापन विधि से सिद्ध जो अध्ययन-विधि है, उनसे होनेवाला जो अर्थ है, यह विचार के योग्य है, इसलिए विचार के वैध होने से विचार-शास्त्र आरम्भणीय है, यह विचार के योग्य है, इसलिए विचार के वैध होने से विचार-शास्त्र आरम्भणीय है, यह विचार के विध्व हो जाता है।

### वेद के अपौरुषेंयत्व का विचार

अव यहाँ नैयायिकों का आसोप होता है कि यदि वेद का अपीक्षेयत्व सिद्ध हो, तब तो यह सिद्धान्त माना जा सकता है। परन्तु, वेद के अपीक्षेयत्व में कोई भी प्रमाण नहीं है, इसलिए यह पौरूषेय है, अर्थात् पुरुष-प्रणीत है। यहाँ पुरुष शब्द से ईश्वर का ग्रहण किया जाता है। ईश्वर-प्रणीत जो जानुपूर्वीविशेष विशिष्ट शब्द-राशि है, वही वेद है, ऐसी इनकी मान्यता है। ईश्वर-प्रणीत होने से यह पौरुषेय सिद्ध होता है।

इस पर मीमांसकों का कहना है कि अनुमान-प्रमाण से ही वेद का अपीरुपेयत्व सिद्ध होता है। अनुमान का स्वरूप यह है—वेद (पक्ष) अपीरुपेय है (साध्य), सम्प्रदाय के विच्छेद न होने पर भी कर्ता के समरण न होने से (हेतु), आत्मा के सद्श (दृष्टान्त)। इस प्रकार के अनुमान से वेद का अपीरुपेय होना सिद्ध होता है। यहाँ सिद्धान्ती का अभिप्राय यह है कि जिस ग्रन्थ के आदि, मध्य या अन्त में अथवा अवान्तर प्रकरण में कहीं भी ग्रन्थकार अपना नाम लिख देता है, तो वहाँ सकत्त्वृंक होने में कोई भी सन्देह या विवाद नहीं होता, जैसे महासाध्य, प्रदीप, रचुवंश, कीमुदी आदि। और, जहाँ सम्प्रदाय के अविच्छेद में भी गुरु-परम्परया कर्ता का स्मरण रहता है, वहाँ भी सकत्त्वृंक होने में सन्देह या विवाद नहीं होता, जैसे पाणिनि, पत्रक्जिल, व्यास आदि के रचित व्याकरण, योग, वेदान्त आदि ग्रन्थों में। और, जहाँ ग्रन्थकर्त्ता ने कहीं पर भी अपना नाम नहीं लिखा और सम्प्रदाय का भी विच्छेद हो गया, और सम्प्रदाय के विच्छेद होने से कर्त्ता का भी स्मरण नहीं रहा, वहाँ पौरुपेय होने में सन्देह हो सकता है। परन्तु, सम्प्रदाय के खिविच्छन्न इप से, निरन्तर

घारा-प्रवाह-इप से चलते रहने पर भी गदि कर्ता का स्मरण न हो, तब तो वहाँ कर्ता का अभाव ही कारण हो सकता है। इस प्रकार, सम्प्रदाय का विच्छेद न होने पर भी कर्ता का स्मरण न होने से बेंद को अपाँक्षेय माना जाता है।

यहाँ पूर्वंपक्षी का कहना है कि यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि सम्प्रदाय का अविच्छेद होने पर भी यह जो विशेषण हेतुदल में दिया गया, वह असिद्ध है; क्योंकि बेद को पौरुषेय माननेवाले प्रलय-काल में सम्प्रदाय का विच्छेद मानते हैं, इसलिए हेतु स्वरूपासिद्ध हो जाता है, इससे अनुमान का प्रयोजक नहीं होता। जिस प्रकार, जब्द नित्य है, व्रव्य होने पर भी स्पर्श-रहित होने से आकाश के सहश । इस अनुमान में पक्षभूत जो शब्द है, उसमें व्ययत्व नहीं है; इसलिए व्रव्यत्व विशेषण के असिद्ध होने से शब्द के नित्यत्वानुमान का वह प्रयोजक नहीं हो सकता। उसी प्रकार, प्रकृत में भी सम्प्रदाय का अविच्छेद होने पर, यह जो हेतु का विशेषण है, उसके असिद्ध होने से अनुमान का प्रयोजक नहीं हो सकता। दूसरा कारण यह है कि अपारुषेयस्व होने में अस्मयंमाण कत्तूं करव अर्थात् कर्सी का अस्मरण-रूप जो हेतु दिया गया है, उसका तात्पर्य क्या है ? वेद का कर्सी प्रमाण से सिद्ध नहीं, यह अथवा वेद का कर्सी स्मरण का विश्य नहीं, यह है ?

प्रमाण से सिख नहीं है, यह तो कह नहीं सकते; क्योंकि 'अस्य महतो भूतस्य निम्बसितिमिदं यद् ऋग्वंदः'; यजुर्वेदः, तस्माद् यज्ञात्सवंहृत ऋणः सामानि जिक्नरे'; 'इदं सर्वमसृजत ऋचो यजू पि सामानि' इत्यादि अनेक श्रुतियों के प्रमाण से वेद का कर्ता सिख है। यदि वृसरा पक्ष, अर्थात् स्मरण के विषय न होने से यह नहें, तो भी ठीक नहीं बनता। कारण यह है कि इसमें विकल्प का सामाधान नहीं होता। विकल्प यह होता है कि एक का स्मरण-विषय न होने के कारण अथवा सवका?

पहला पक्ष तो मान नहीं सकते; क्योंकि मुक्तकोक्ति में व्यभिचार हो जाता है।
परस्पर असम्बद्ध एकत्र संगृहीत जो स्कुट रलोक हैं, उन्होंका नाम मुक्तक है।
यह पीरुषेय होता है। प्रथम विकल्प मानने में इसमें भी अपौरुषेय का लक्षण चला
जाता है। इसलिए, अतिव्याप्ति दोष हो जाता है। यदि द्वितीय पक्ष मानें, तो भी ठीक नहीं होता। कारण यह कि सबके स्मरण का विषय नहीं है, यह सबंज ही जान
सकता है। क्योंकि, वेद के कर्ता का किसी ने कहीं भी कदापि निश्चय नहीं किया।
यह निश्चय करना अल्पन्न मनुष्यों के लिए सबंदा असम्भव है। इसके अतिरिक्त
पौरुषेयत्व का साधक अनुमान-प्रमाण भी है—वेदवाक्य (पक्ष) पौरुषेय है (साष्य),
वाक्य होने के कारण (हेतु), व्यासादि वाक्य के समान (वृष्टान्त)। इस अनुमान से भी
वेद का पुरुष-प्रणीत होना निश्चित हो जाता है।

इस प्रकार, वेद का पौरुषेयत्व-साधन करने पर सिद्धान्ती कहते हैं कि यह भी अनुमान ठीक नहीं है; क्योंकि इसके विपरीत अपौरुषेयत्व का साधक प्रवल अनुमान विद्यमान है—

> 'वेदस्याव्ययनं सर्वं गुर्वेष्ययनपूर्वेकम् । वेदाव्ययनसामान्यादसुनाव्ययनं यया ॥'

अर्थात्, समस्त वेदाध्ययन (पक्ष) गुरु के अध्ययनपूर्वक ही होता है (साध्य), वेदाध्ययन होने के कारण (सेतु), वर्तमान वेदाध्ययन के सब्धा (वृध्टान्त)। तात्पयं यह है कि वेद का अध्ययन और अध्ययनों से विलक्षण है। और अध्ययन विना गुरु के लिखित पाठ आवि से भी सम्भव है, परण्तु वेद का अध्ययन ऐसा नहीं है। विना गुरु के वेद नहीं पढ़ा जाता, यह नियम है। यदि वेद का कत्ती मानें, तो उसके बनानेवाछ ने भी किसी गुरु से पढ़ा होगा, यह मानना होगा। और, वह गुरु भी किसी अन्य गुरु से। इस प्रकार, वेद का पौरुषेय मानने में अनवस्था-दोण हो जाता है। इसलिए, अपीरुषेय मानना ही युक्त है।

इसपर पूर्वपक्षी का कहना है कि इस प्रकार का अनुमान करने से तो महाभारतादि भी अपीरियय होने लगेंगे। जैसे—

> 'भारताब्ययनं सर्व' गुर्वध्ययनपूर्वकम् । भरताब्ययनस्येन साम्त्रताब्ययनं यथा ॥'

भारताध्ययन भी गृह से अध्ययनपूर्व है, भारताब्ययन होने से इस समय के अध्ययन के समान। इस प्रकार के अनुवान से महाभारत भी अपीक्षेय होने लगेगा। इसलिए, वेद को पौक्षेय मानना ही युक्त है। इसपर सिद्धान्ती कहते हैं कि यह लाप (पूर्वपक्षी) का अनुमान, 'जिससे बेद का जीक्षेयत्व- साधन करते हैं, अनुमानाभास है; क्योंकि 'कोह्यन्य: पुण्डरीकाक्षान्महाभारतक्रद्भवेत', इत्यादि स्मृति-वचनों से महाभारत का कर्ता सिद्ध है। इसपर पूर्वपक्षी का कहना है कि 'श्रुचः सामानि जित्ररे तहमाद् यबुस्तस्मादजायत', इत्यादि श्रुति-प्रमाण से वेद का भी कर्त्ता सिद्ध है। तात्पयं यह है कि जिस प्रकार सिद्धान्ती भारताध्ययनत्व- हेतुं से महाभारत के पौक्षेयत्व का अनुमान आभासी मानते हैं, इसी प्रकार वेदाध्ययनत्व-हेतु से वेद के अपीक्षेयत्व का अनुमान भी आभासी हो जाता है; क्योंकि इस अनुमान में भी कोई अनुकूल तर्क नहीं है। जो-जो, अध्ययन हैं, वे सब गृह से अध्ययनपूर्वक ही हैं, इसमें कोई भी हेतु नहीं है। इसलिए वेद को पौक्षेय ही मानना उचित है।

#### वेद का अनित्यत्व-साधन

एक बात और है, जिससे वेद का पौरुपेय होना सिद्ध होता है—यथार्थ ज्ञान का साधक और विशेष प्रकार कि रचनाविशिष्ट जो शब्द-राधि है, उसीको वेद कहते हैं। शब्द अनित्य होता है, और जो जानत्य है, वह उत्पन्न होने के कारण अपौरुषेय नहीं हो सकता । और, शब्द के अनित्य होने में अनुमान ही प्रमाण होता है। अनुमान का स्वरूप—शब्द, (पक्ष) अनित्य है (साष्य), जातिमान् होकर वाह्ये न्द्रिय से माह्य होने के कारण (हेतु), बट के समान (दृष्टान्त) । अर्थात्, जिस प्रकार घट, घटन जाति का आश्रय होकर वाह्ये न्द्रिय, अर्थात् चक्षु-इन्द्रिय, से ग्राह्य होने के कारण अनित्य होता है, उसी प्रकार शब्द भी अब्दत्व जाति का आश्रय और वाह्ये न्द्रिय क्षेत्र से ग्राह्य होने से अनित्य है।

इस पर मीमांसक कहते हैं कि शब्द यदि अतित्य हो, तो देवदत्त से उच्चरित जो 'ग' शब्द है, उसके अतित्य होने से उच्चारम के बाद ही उसका नाश हो जायगा, फिर यज्ञदत्त से उच्चरित 'ग' में वही यह गकार है, इत प्रकार की जो प्रत्यभिन्ना होती है, यह महीं हो सकती।

प्रत्यिश्वा एक प्रकार का प्रत्यक्षविशेष ही है। इन्द्रिय-सहकृत संस्कार से जन्य, यही इसकी परिभाषा है। इस प्रत्यिश्वा से वाधित होने के कारण शब्द के खिनस्यत्व का अनुमान नहीं हो सकता। इसिएए, वेद भी पीक्नेय नहीं हो सकता, यह मीमांसकों का तात्वयं है। इस पर नैयायिकों का सहना है कि 'सोऽयं गकार', वही यह गकार है, इस प्रकार की जो प्रत्यिश्वा है, उसका विषय गकार नहीं है; किन्तु, गत्व जाति है। अर्थान्, उस गकार के नष्ट हो जाने पर भी उसका शजातीय जो अन्य गकार है, उसी में 'सोऽयं गकार', यह प्रत्यिश्वा होती है। जिस प्रकार, शिर के केश काटने पर दूसरे जो केश जमते हैं, उनमें ये ही यह केश्व हैं, इस प्रकार की प्रत्यिश्वा होती है। उसी प्रकार, यहाँ पर भी उसके समान जातिवाले दूसरे गकार में ही. 'सोऽयं गकारः' यह प्रत्यिश्वा होती है। इसीएए इस प्रत्यिश्वा से शब्द के अनित्य होने से वेद का पीक्षेय होना शिद्ध हो जाता है।

वव यहाँ यह आध्यु होती है कि वेद पीरपेयत्व का तात्पार्य क्या है?
यदि पुरुप का तात्पर्य ईरवर है, और उससे रिवत ग्रन्थ-विशेष पीरपेय है, ऐसा अर्थ
मानें, तब तो युक्त नहीं होता। कारण यह है कि ईरवर निराकार है, उसके वण्ठ,
तालु आदि अवयव भी नहीं है; क्योंकि निराकार का अवयव नहीं होता। जैंस—
आकाश, काल आदि निराकर पदार्थ के अवयव नहीं होते। शब्द की उत्पत्ति
कण्ठ, तालु आदि के अभिश्रात से ही होती है। ईरवर को कण्ठ, तालु आदि
नहीं हैं, तो वह वेद को किस प्रकार बना सकता है देन शब्दा के उत्तर में
नैयायिकों का कहना है कि ईरवर यश्चि निराकर है, तथाप सीला संघरीर धारण
करना सन्भव है; क्योंकि वह सर्वश्चित्तमान् है और भक्तों के अनुग्रहायं धारीर धारण
करना है। यह श्रुति, स्मृति, पुराण और इतिहास आदि प्रमाणों से सिद्ध है। इस प्रकार,
शारीर की कल्पना से ही वेद ईरवर-कृत माना जाता है। इसलिए, यह पौष्पेय भी है,
यह पर्वपक्षी का तात्पर्य है।

यहाँ सिद्धान्ती का पुन: यह प्रश्न होता है कि पौरवेय का तात्पर्य क्या है? क्या पुरुष से उन्नरित होना ही पौरवेय हैं, जैसे धुमलोगों से प्रतिदिन उन्नरित वेद अयवा प्रमाणान्तर से अर्थ को जानकर उसके प्रकाशन के छिए रिचत आधुनिक विद्वानों के निवन्ध ? प्रथम पक्ष में तो कोई विदाद नहीं है; क्योंकि हमलोगों के सवृध ही पुरुष से उन्चरित होने के कारण पुरुषिनिमत नहीं कहा जा सकता, इसलिए पौरवेयत्व की सिद्धि नहीं हो सकती, वेद का अपौरवेयत्व स्वस्य रह जाता है। यदि यह कहें कि प्रमाणान्तर से अर्थ जानकर उसके प्रकाशन के लिए रचना की गई, सो भी ठीक नहीं होता। क्योंकि, इसमें दो विकल्पों का समाधान नहीं होता यवा,ण

प्रमाणान्तर से जानकर, इसमें प्रमाणान्तर पद से क्या अनुमान का ग्रहण है, अथवा धागम का? यद अनुमान का ग्रहण मानें, तो अर्थ होगा कि अनुमान-ग्रमाण से जानकर प्रकाशन के लिए ग्रम्थ बनाना। इस अवस्था में पौरुषेयत्व का अनुमापक जो वाक्यत्व-हेतु दिया था, वह मालतीमाधव, दशकुमारचरित आदि काल्पनिक ग्रम्थों में व्यभिचरित हो जायगा। क्योंकि, मालतीमाधव, दशकुमारचरित आदि काल्पनिक ग्रम्थ अनुमान-प्रमाण से अर्थ निश्चयकर नहीं लिखे गये हैं, इसलिए वे पौरुषेय नहीं कहे जा सकते। और, वहाँ वाक्यत्व है, अतः पौरुषेयत्व-क्ष्य साव्य के अभावस्थल उक्त काल्पनिक ग्रन्थों में वाक्यत्व-हेतु के रहने से हेतु व्यभिचरित हो जाता है, और व्यभिचरित होने से साव्य का साधक नहीं हो सकता। क्योंकि, व्यभिचरित होने से हेत्वाभास हो जाता है। इस पर पूर्वपक्षी का कहना है कि केवल वाक्यत्व हेतु नहीं है, किन्तु—प्रमाणत्वे सित वाक्यत्वात्—प्रमाण होकर वाक्य होने से, इतना हेतु है। प्रकृत काल्पनिक ग्रन्थों में प्रमाणत्व नहीं रहने से विशेषण के अभाव में विशिष्ट का भी अभाव होता है, इस सिद्धान्त से उक्त ग्रन्थों में व्यभिचार नहीं होता।

परन्तु, यह भी पूर्वपक्षी का कहना समुचित नहीं है, कारण यह है कि वेद-वाक्य वही होता है, जो अन्य प्रमाणों से सिद्ध नहीं होनेवाले अर्थ का प्रकाशक हो। दूसरे शब्दों में, प्रमाणान्तर के अविषय जो अर्थ हैं, उनका प्रतिपादन करने वाले जो वाक्य हैं, वे ही वेदवाक्य कहें जाते हैं। और, वे ही वेदवाक्य यदि अनुवान-प्रमाण से सिद्ध अर्थ का प्रतिपादन करें, तब तो 'मम माता वन्धया' वाक्य के सदृश व्याघात दोष हो जायगा।

इससे यह सिद्ध हुआ कि येदवाक्य का पौचलेयत्व-साधन करनेवाला जो वाक्यत्व-हेत है, यह सिद्ध नहीं होता; क्यों कि पौरुपेयत्व के तात्पर्य में कहा गया है कि अनुमानादि प्रमाण से सिद्ध जो अर्थ है, उसको जानकर जिसकी रचना की गई है वही पीरुषेय है, और यह लक्षण देद-जाक्य में घटता नहीं; क्योंकि प्रमाणान्तर के अविषयीभूत अर्थ के प्रतिपादक वाक्य ही वेद-वाक्य हैं। एक बात और भी है कि आप (पूर्वपक्षी) ने जो कहा कि परमात्मा के शरीर न होने पर भी भक्तों के ऊपर अनुग्रह के लिए लीला-शरीर का ग्रहण करते हैं, इसलिए वेद की रचना कर सकते हैं, सो भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि लीला-शरीर धारण करने पर भी अती श्दिय अर्थ को देखना सङ्घत नहीं होता। जो अर्थ देश, काल और स्वभाव से दर है, उसके ग्रहण करने का कोई उपाय नहीं है। देशान्तर या लोकान्तर में विद्यमान जो वस्तु है, वह देश से विष्रकृष्ट अर्थात् दूर कहा जाता है। भूत और भविष्य में होनेवाला वस्तु-काल तो विश्रकृष्ट कहा जाता है, इन सबका इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध न होने से प्रत्यक्ष नहीं होता । स्वभवातः विष्रकृष्ट वह है, जिसमें स्वभाव से ही उस वस्त के ग्रहण करने का समाध्यं न हो। जैसे, चक्ष-इन्द्रिय का सामध्यं स्वभाव से ही रस और गन्ध के ग्रहण करने में नहीं है। चक्षु केवल रूप का ही ग्रहण करता है। चक्ष के साथ पुष्प के सिन्नकष होने पर भी पुष्प में विद्यमान गन्ध का ग्रहण नहीं करता; क्योंकि केवल रूप का ही ग्रहण करना उसका स्वभाव है। इसी प्रकार, हर एक

इन्द्रियों एक विषेष गुण का ही ग्रहण करती हैं, अन्य का नहीं, यह उनका स्वभाव है। इसिलए, बारी र-बारण करने पर भी ईस्वर देश, काल और स्वभाव हे विष्रकृष्ट अब का बान नहीं कर सकता। इसपर पूर्वपक्षी का कहना है कि ईस्वर आंचन्स्यशक्ति है, उसकी इन्द्रियों की शक्ति भी विलक्षण है। उसकी इन्द्रियों देश, काल और स्थभाव से विश्वकृष्ट वस्तुओं का भी ग्रहण कर लेती हैं। यही ईस्थर की विश्वषता है। परन्तु, सिद्धान्ती शीमांसक इस बात को नहीं मानते। उनका कहना है कि दृष्ट के अनुसार ही कल्पना का आश्रयण युक्त होता है। कुमारिलभट्ट ने लिखा है—

'यत्राप्यतिश्रयो दृष्टः सस्वार्धानतिलञ्चनात्। दरसक्ष्मादिदृष्टौ स्यान्नरूपे श्रोबद्गातता।।'

क्षति विषय का अतिक्रमण कर कहीं भी अतिशय नहीं देखा गया है।
केवल दूरस्य पर्यतादि में रहनेवाले सूक्ष्मतर परमाणु आदि का भी ज्ञान कर सकता है,
यहीं अतिक्षय का फल है। परन्तु, रूप के ग्रहण करने में श्रोत्र-इन्द्रिय का व्यापार
कभी समर्थ नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि ईश्वर की इन्द्रियों में आतिश्वय समाध्ये
होने पर भी दूरस्थ पर्वतादि में रहनेवाले जो अव्यवहित सूक्ष्म परमाणु आदि है, उनका
वह ज्ञान कर सकता है, परन्तु, देश काल और स्वभाव से जो विश्रकृष्ट हैं, उनका
ज्ञान नहीं कर सकता; क्योंकि यह युवित से विषद्ध हो जाता है। इसिलए, मीमांसक के
मत में कोई सर्वत्र ईश्वर नहीं नाना जाता। अत्यव, 'आगम से जानकर' यह जो
द्वितीय विकल्प किया है. वह भी युवत नहीं होता; क्योंकि युक्ति से कोई सर्वत्र सिद्ध
सर्वमूलभूत वागम का अवत्तंक होने के कारण ही आरोपित है। इससे यह सिद्ध होता है
कि श्रुति में जो सर्वेश्वर दिखाया गया है, वह आरोपित है। इससे यह सिद्ध होता है
कि श्रुति में जो सर्वेश्वर दिखाया गया है, वह आरोपित है, इसिलए कोई यथार्थ ईश्वर
इनके मत में वहीं है, जो वेद-जैसे ज्ञान-भाण्डार की रचना कर सके। इसिलए,
वेद को विपायिय मानना ही समुचित है।

अब यहाँ नैयायिकों का यह प्रश्न होता है कि यदि वेद को अपौर्णय मानते हैं, तब तो काठकः, कालापः, तैतिरीयः आदि जो यौगिक शब्द हैं, उनकी तथा गित होगी? इन प्रयोगों में, प्रोक्त अर्थ में 'तेन प्रोक्तम्' से अण् आदि प्रत्यय होते हैं। प्रोक्त का अर्थ कृत, निर्मित था रिचत, यही हो सकता है। इससे यही अर्थ िक्ता है कि कठ, कलाप और तितिरि से बनाया गया निवन्ध काठक, कालाप और तितिरीय कहा जायगा। इस स्थिति में, वेद का पौर्षय होना स्वयंसिद्ध हो जाता है। इसके उत्तर में सिद्धान्ती का कहना है कि 'तेन प्रोक्तम्' का कृत या रिचत अर्थ नहीं है, किन्तु प्रचारक या प्रवर्तक यही अर्थ युक्त होता है। इसका तात्पर्य है कि जिसका प्रचार सम्यापन हारा कठ ने किया, वह काठक कहा गया, जिसका अध्यापन हारा कलाप ने प्रचार किया, वह काठल जीर जिसका तित्तिरि ने किया, वह तैतिरीय कहा गया।

इसमें प्रमाण यह है कि प्रोक्त का अर्थ यदि कत मानें, तब तो 'कृते ग्रन्थे' इस सूत्र से प्रत्यय सिद्ध ही था, पुनः उसी अर्थ में विधान करने के लिए 'तैन प्रोक्तम्' की क्या आवश्यकता है ? इसलिए, सूत्र के आरम्भ-सामध्यं से प्रोक्त का अर्थ अध्यापन या प्रकाशन के द्वारा प्रचार ही होता है। यही अर्थ समुचित और सिद्ध भी है। इसीलिए, मन्त्रद्रष्टा को ही ऋषि कहा गया है, 'ऋषयो मन्त्रद्राष्टारः'। इससे सिद्ध हो जाता है कि उक्त दृष्टान्त से वेद को पौरुषेय सिद्ध नहीं कर सकते। विल्क, उससे अषीरुषेय ही सिद्ध होता है।

पहले अनुमान के बल से शब्द में जो अनित्यत्व का साधन किया था, उसका उत्तर तो 'सोऽयं गकारः' इस प्रत्यभिज्ञा के विरोध से शब्द अनित्य नहीं हो सकता यह, पहले ही दिया जा चुका है। इस पर नैयायिकों ने, 'नही यह गकार है, इस प्रकार की जो प्रत्यभिज्ञा होती है, उसका निषय गत्व जाति है, ग व्यक्ति नहीं। इसी प्रकार, खिन्नपुनर्जात केश में भी केशत्व जाति वही है, जो खिन्न केश में। तद्वत् 'सोऽयं गकारः' इस प्रकार प्रत्यभिज्ञा-रूप जो प्रत्यक्ष है, उसका मूल कारण गत्व-रूप जाति का ऐक्य ही है, इसलिए प्रत्यभिज्ञा का विरोध हो जायगा, यह जो उत्तर पूर्व में कहा था, वह ठीक नहीं है।

अब यहाँ यह विचार करना है कि जातिमूलक प्रत्यभी जा कहाँ होती है?
एक तो बलवान् बाघक के होने से, दूसरा व्यभिचार के देखने से। दूबनर प्रमाण से
जहाँ व्यक्ति के भेद का निश्चय हो जाय, वही वलयद् दाघक होता है।
'बोऽयम्', वही यह है, इस प्रकार का नियम ऐस्य के रहने पर ही होता है,
ओर कहीं ऐक्य के न रहने पर भी, जैसे छिन्न पुनर्जात केश में, वही यह है,
इस प्रकार की जो प्रत्यभिज्ञा देखी जाती है, वह उसी उक्त नियम का व्यभिचारक
दर्शन है। इस प्रकार, कहीं पर किसी प्रकार का व्यभिचार देखकर पदि सर्वत्र उसी
की सम्भावना करें, तब तो सकल व्यवहार ही लुप्त हो जायगा। इसमें स्वतः
प्रमाणवादी का कहना है—

'उत्प्रेक्षेत हि यो गोहावज्ञातमपि वाधनम्। स सर्वेव्यवहारेषु संशयातमा विवश्यति॥'

अर्थात्, जो मनुष्य अज्ञान से अज्ञात बाधा की सम्भावना करता है, वह समस्त सांसारिक व्यवहार में संजयप्रस्त होकर नष्ट हो जाता है। तात्प्य यह कि, कोई मनुष्य किसी काम के लिए जाता हुआ मोटर से दवकर मर गया, या कहीं रेल आदि की दुष्टना से मर गया, तो उसका देख या सुनकर कोई शङ्का करे कि कदाचित् में भी इन कारणों से यर बाऊँगा, तब तो सकल ब्यवहार ही जुप्त हो जायगा। क्योंकि, वह संशय से किसी काम में प्रवृत्त नहीं होगा। इसलिए, कहीं व्यभिचार देखने से ही सर्वन्न उसकी आशङ्का महीं करनी चाहिए। इसलिए, प्रत्यिभज्ञा के सामान्यविषयक होने मे जो दितीय हेतु व्यभिचार-दर्शन दिया है, वह युक्त नहीं है, यह सिद्ध होता है।

बलवद् बाधक होने से समान्यनिबन्धन प्रत्यिभिज्ञा होती है, यह जो प्रथम हेतु दिया है, उसका विचार किया जाता है— पूर्वपक्षी का तात्पर्य है कि वही यह गकार है, इस प्रकार की जो प्रत्यिभज्ञा होती है, उसका निषय गत्व जाति है, ग व्यक्ति नहीं, परन्तु यह भी युक्त नहीं है; क्योंकि अनेक ग व्यक्ति के न होने के कारण गत्व जाति की कल्पना में कोई प्रमाण नहीं है। जाति का लक्षण है, 'नित्यमेकमनेकानुगतं समान्यम्' (जातिः )।

अर्थात्, नित्य और अनेक व्यक्ति में रहने वाला जो सामान्य है, वही जाति है। ग व्यक्ति यदि अनेक होता, तो उसमें रहने वाली गत्य जाति की कल्पना हो सकती थो, परन्तु ऐसा नहीं है, ग व्यक्ति एक हो है, इसलिए गत्र जाति की कल्पना नहीं हो सकती।

#### जाति-विचार

नैयायिकों का कहना है कि यह गकार द्रुत है, यह मध्यम है, यह विकम्बित है, इत्यादि अनेक प्रकार ग व्यक्ति की प्रतीति अवाधक्ष्य से होती है, इसिएए अनेक ग व्यक्ति में रहनेवाली गत्व जाति की कल्पना में कोई बाधक नहीं है। इस पर सिखान्ती का कहना है कि इस प्रकार गकारादि व्यक्ति का अनेकत्व निस्न नहीं हो सकता, और 'घोऽयं ग कारः' यह प्रत्यिभन्ना भी नहीं वन सकती। कारण यह है कि द्रुतत्व आदि की ग में जो प्रतीति होती है, वह द्रुतादि अवस्थामूलक है, गकारादि व्यक्ति का भेदका नहीं। इसिएए द्रुतत्वादि के अवस्थामूलक होने से वे गकारादि व्यक्ति के भेद का साधक नहीं हो सकती। और, व्यक्ति के अनेक न होने से अनेक में अनुगत जाति की भी सिखि नहीं हो सकती।

यहाँ पूर्वपक्षी का प्रश्न होता है कि, वर्णों में भेद द्रुतत्वादि अवस्था-प्रयुक्त है, व्यक्ति का भेदनिमित्तक नहीं, इसमें क्या प्रमाण है ?

एक बात और है कि मीमांसक के मत में तो भेदाभेद दोनो माने जाते हैं, सर्वधा भेद ही नहीं माना जाता, जिससे ब्रुतत्व आदि के भेद होने पर भी मकारादि धर्मी में भेद न आना जाय। इसलिए जिस प्रकार कृष्ण, रक्त, पीतादि धर्म के भेद होने से तत्सम्बन्धी गो, बट आदि धर्मों (ध्यक्ति) में भी परस्पर भेद होता है, और व्यक्ति-भेद होने से घटत्व, गोत्व आदि जाति की सिद्धि होती है, उसी प्रकार ब्रुतत्व, विकम्बत्ध आदि धर्मों के भेद होने से धर्मों जो गकार बादि वर्ण है, उनमें भी परस्पर भेद सिद्ध हो जाता है, और भेद सिद्ध होने से गत्वादि जाति की करपना भी क्यों नहीं होती?

इसके सनाधान में भीमांतकों का कहना है कि भेदाभेद-पक्ष के स्वीकार करने पर दूतत्व आदि धर्म के भेद होने से भी गकारादि व्यक्ति में भेद नहीं हो सकता। कारण यह है कि भेद और अभेद का अवभास साक्त्र्येण नहीं होता है। यहीं भेदांश धर्मों के आलम्बन से होता है और अभेदांश धर्मों के आलम्बन से और, कहीं भेदांश ही धर्म के आलम्बन से और अभेदांश धर्मों के आलम्बन से होता है। दूसरे शब्दों में, कहीं भेद धर्मीविषयक और अभेद धर्मविषयक, और कहीं अभेद हो धर्मीविषयक और अभेद धर्मविषयक, और कहीं अभेद हो धर्मीविषयक और अभेद धर्मविषयक होता है। उदाहरण के लिए: मुण्ड गी, चित्र गी, रक्त गी इत्यादि स्थलों ज मुण्ड-चित्रादि गोधर्मी के परस्पर भेद होने के कारण उन सब में रहनेवाला जो गोत्व धर्म है, उसमें भेद न होने से उसका जातित्व युक्त है; क्योंकि वह एक और अनेकानुगत है।

और, जहाँ धर्मी में भेद नहीं है, धर्म में ही भेद है, वहाँ जाति की कल्पना युक्त नहीं है। उदाहरण के लिए : देवदत्त युवा है, वृद्ध है, स्थूल है, कृश है—यहाँ ३३ पुबत्वादि धमें के भिन्न-भिन्न होने पर भी धर्मी देवदत्त के एक होने के कारण देवदत्तत्व को जाति नहीं माना जाता; क्योंकि वृद्धत्व, युवत्व-प्रयुक्त देवदत्त में जो भेद प्रतीत होता है, वह युवत्वादि अवस्था-प्रयुक्त है, वास्तविव नहीं। इसी प्रकार, यह गकार मुत है, यह विलम्बित है, इत्यादि जो भेद गकारादि वर्णों में प्रतीत होता है, वह मुतत्वादि धर्मों के भेद से ही। वस्तुतः धर्मी गकारादि वर्णों में कोई भेद नहीं है, इसिछए गत्वादि जाति की कल्पना अयुक्त है। दूसरे शब्दों में, वर्ण में जो मुतत्वादि का अवभास होता है, वह उच्चारण-क्रिया का ही है, वर्ण का नहीं। जैसे, यह अकार मुत उच्चिर्त है, यह अकार विलम्बित उच्चरित है, इसी प्रकार का अवभास होता है। यह अकार मुत है या विलम्बित है, इस प्रकार का व्यवहार नहीं होता है। इससे यह सिद्ध होता है कि धर्म में भेद होने पर भी धर्मी वर्ण में भेद नहीं होता है। वर्ण में

अब पुनः पूर्वपक्षी की बाशक्का होती है कि कुशत्व, स्थूलत्व आदि को धर्म है, वे कमशः आनेवाले हैं, ये दोनों धर्म समान काल में एक व्यक्ति में नहीं रहते; परन्तु, काल-भेव से एक देवदत्त में भी कृशत्व और स्थूलत्व धर्म कमशः रह सकते हैं। परन्तु, अनुनासिकत्व, उदात्तत्व आदि जो धर्म हैं, वे कमवर्ती नहीं हैं; क्योंकि समान काल में भी अनेक वक्ता से उच्चिरित अकारादि वणों में अनुनासिकत्व, उदात्तत्व आदि अनेक वणों का समावेश देखा जाता है, यदि एक ही वणें माना जाय, तो विच्छ अनुनासिकत्व आदि अनेक धर्मों का एक आकार में, जो अनेक वक्ता से समान काल में उच्चारित है, समावेश मही वनता। इसलिए, भिन्न-भिन्न अकारादि वणों को मानना आवश्यक हो जाता है। अकारादि वणों को भिन्न-भिन्न मानने से अत्व, गत्वादि जाति की भी सिद्धि अवश्य हो जाती है।

इसके उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि यह बात तभी ठीक हो सकती है, जब उदातत्व, अनुनािसकत्व आदि धर्म अकारािद वणों के यथार्थ हों। परन्तु, ऐसा नहीं है। वास्तव में अनुनािसकत्वािद धर्म, अकारािद वणों की अभिव्यञ्जक जो ध्विन है उसी के हैं, और वे केवल वणों में अवभािसत होते हैं। जिस प्रकार छोटे, वड़े दो दर्ग में एक काल में यिद मुख देखा बाय, तो एक काल में ही मुख में छोटापन, बड़ापन दोनों प्रतीत होंगे। यहाँ दर्गण के मेंच होने से ही एक ही मुख में विरुद्ध नाना धर्म छोटापन, बड़ापन वाित होंगे। यहाँ दर्गण के मेंच होने से ही एक ही मुख में विरुद्ध नाना धर्म छोटापन, बड़ापन आदि भािसत होते हैं। इसी प्रकार, वणों के एक होने पर भी वर्ण की अभिव्यञ्जक जो ध्विन है, उसम अनुनािसकत्व आदि अनेक धर्म के रहने से उससे अभिव्यञ्जक जो ध्विन है, उसम अनुनािसकत्व आदि अनेक धर्म के रहने से उससे अभिव्यञ्जक होनेवािल वणों में भी वे धर्म भािसत होते हैं। वास्तव में वे वणे के धर्म नहीं है। इसीिलए, वणं एक ही है, यह सिद्ध होता है। वणं के एक होने से जाति विषयक प्रत्यभिका भी नहीं हो सकती। और,वही यह गकार है, इस प्रकार की प्रत्यभिका अवाध इप ते होती है। वह प्रत्यभिका वर्ण के नित्य और एक मानने में ही सम्भावित है। इसिलए, वणों को नित्य और एक मानना आवश्यक है। इससे वर्ण एक और नित्य है, ऐसा मीमांसकों का पक्ष सिद्ध हो बाता है।

इसी विषय को प्रकारान्तर से भी आवार्यों ने लिखा है। पूर्वपक्षी का यही कहना है कि विषद्ध अने अध्यां के अध्यास से वर्णों का अनेक होना सिद्ध है। उसके उत्तर में सिद्धान्ती उनसे पूछते हैं—वर्ण में तारत्व, मन्द्रत्य अनुनासिकत्य आदि धर्म भासित होते हैं, क्या वे वर्ण के वास्तविक धर्म हैं या आरोपित ? वास्तविक तो कह नहीं सकते; क्योंकि वास्तविक मानने से वर्णमेद मानना आवश्यक हो आयगा। इस स्थिति में, दम बार मकार का उच्चारण किया, इस प्रकार का जो सार्वजनीन व्यवहार लोक में देखा जाता है, वह नहीं ही सकता। बल्कि, दस मकार का उच्चारण किया, इस प्रकार हो ता नहीं। इसलिए, शकरादि वर्णों को एक और नित्य मानना आवश्यक हो जाता है।

हिंतीय विकल्य—अकारादि वर्णों में अनुनासिकत्वादि घमों को आरोपित यानें, तो वर्णों का वास्तविक भेद सिख नहीं होता; क्यों कि उपाधि के भेद होने से स्वाभाविक ऐक्य का विचान नहीं हो सकता। जैसे, दर्पण के भेद होने से वास्तदिक मुख में भेव नहीं होता। इसलिए, वर्णों में जो भेद की प्रतीति होती है, वह अभिव्यञ्जक घ्यमि में भेद के कारण ही है, वर्णों में स्वाभाविक भेद होने से नहीं, यह सिद्धान्त सिद्ध हो जाता है।

इसी प्रकार जाति के खण्डन-प्रस्ताव में आचार्य कुमारिलमट्ट ने कहा है— 'प्रयोजनन्तु यक्ष्णातेस्तद्वणियेव लण्स्यते। व्यक्तिलक्ष्यन्तु नावेम्य इति गत्वाविधीवृथा।।'

तात्वर्यं यही है कि गक्तारादि व्यक्ति के एक होने के कारण गक्तारादि वर्णों में गत्वादि जाति नहीं रह सकती; क्यों कि जाति बनेकानुगत होती है, यह पहले ही बता चुके हैं। दूसरा कारण यह है कि बाति के स्वीकार करने का प्रयोगन यही है कि 'यह घट है, यह पट है', इस प्रकार की प्रतीति को उत्पन्न करे, वर्ण के एक मान लेने पर भी इस प्रकार की प्रतीति होती ही है, इसलिए पूथक् जाति की कल्पना व्यथं ही है। इसी प्रकार दूसरा भी श्लोक है—

'प्रत्यशिक्षा यदा शब्दे जागील निरवप्रहा । अनित्यत्वानुभागानि सैव सर्वाणि बाघते ॥'

जबतक 'बही यह गकार है', इस प्रकार की प्रत्यिश्वा अवाध-रूप से वर्तमान है, तबतक वही अनित्यत्व के सकल अनुमानों का बाध करता रहेगा। तात्पर्य यह है कि शब्द के अनित्यत्व-साधन करने के लिए जितने प्रकार के अनुमान हो सकते हैं, उन मबका बाध वही यह गकार है, इस प्रत्यभिश्वा से हो जायगा। यदि शब्द को अनित्य मानें, तो प्रतिक्षण उसकी उत्पत्ति और माश मानाना होगा। इस स्थिति में, जो गकार वादि शब्द पूर्व में उच्चरित होकर नब्द हो गया, और पुनः दूसरे क्षण में जो गकार उच्चरित होता है, वह पूर्व गकार से भिन्न ही होगा। इस अवस्था में बही यह गकार है, इस प्रकार की प्रत्यभिश्वा कदापि नहीं हो सकती; क्योंकि वह उससे भिन्न है। और, प्रत्यभिश्वा अवाध रूप से अवस्थ होती है, इसलिए शब्द को नित्य मानना आवश्यक है।

#### नित्यानिस्यत्व-विचार

वागीश्वराचार्यं ने मानमनोहर नाम के प्रन्थ में घट्ट के अनित्य होने में यह अनुपान दिखाया है--शब्द (पक्ष) अनित्य है (साध्य), इन्द्रिय से ब्रहण करने योग्य विशेष गूण होने के कारण (हेत्), रूप के सद्द (दृष्टान्त)। जिस प्रकार, चक्ष-इन्द्रिय से ग्रहण करने योग्य रूप अनित्य है, उसी प्रकार श्रोत्र-इन्द्रिय से ग्रहण . करने योग्य शब्द-गुण भी अनित्य होगा। परन्तु इस प्रकार के सब अनुमानों का उक्त प्रत्यसिज्ञा से बाध हो जाता है। दूसरा कारण यह है कि सीमांसक छोग शब्द की बुण मानते ही नहीं, वे शब्द को द्रव्य मानते हैं। इस स्थिति में, यदि शब्द गुण ही नहीं है, तो विशेष गूण किस प्रकार हो सकता है। अतः, पक्षभूत बब्द में विशेषगुणत्ब-रूप हेत के न रहने से स्वरूपासिद्धि नाम का देखाशास हो जाता है। एक कारण और भी है कि अश्रावणत्व उपाधि से यह अनित्यवानुमान द्षित भी हो जाता है। जमा पहले ही कह चुके हैं, जो साध्य का व्यापक और साधन का अन्यापक है, वही उपाधि है। प्रकृत में, जहाँ-जहाँ अनित्यत्व-रूप साध्य है, वहाँ-वहाँ अश्रावणत्व अवश्य है, जैसे घटादि में। और, जहाँ-जहाँ इन्द्रियग्राह्य विशेषगुणवत्ता-क्य हेलू है, वहाँ नियमेन अश्रावणस्य नहीं रहता; क्योंकि शब्द में ही व्यक्षिचार हो जाता है। शब्द अश्रावण नहीं, किन्तु श्रावण ही है। साध्य के व्यापक और साधन के अन्यापक होने से अश्रावणत्व उपाधि हो जाती है। सोपाधिक हेतु के हेत्वाभास होने से अनित्यत्व का अनुमान नहीं हो सकता। इसलिए, शन्द नित्य है, ऐसा भी मीमांसकों का सिद्धान्त है। इसी प्रकार, उदयनाचार्य ने भी कहा है कि शब्द का अनित्यत्व तो प्रत्यक्ष-प्रमाण से ही सिद्ध होता है- उत्पन्नः कोलाहल:, विनष्टः कोलाहलः', इस प्रकार कोलाहल, अर्थात् शब्द, में उत्पत्ति और नाश का प्रत्यक्षतः अनुभव होता है।

यहाँ उदयनाचाय, जो शब्द की उत्पत्ति और विनाश को प्रस्यक्ष मानते हैं, से बह प्रश्न होता है कि शब्द के विनाश का प्रत्यक्ष किस प्रकार हो सकता है; क्यों कि सब्द का विनाश शब्द का व्वंसाभाव ही होगा, और अनाव का प्रत्यक्ष उसके आश्रय के प्रत्यक्ष के अधीन होगा; क्यों कि अभाव-ज्ञान में उसके आश्रय का ज्ञान कारण होता है। और, शब्द का आश्रय जो आकाश है, वह अतीन्द्रिय होने से प्रत्यक्ष नहीं है। इस स्थिति में, शब्द के अभाव-रूप विनाश का प्रत्यक्ष कैसे हो था?

इसके समाधान में उदयनाचार्य का कहना है कि अभाव के प्रत्यक्ष में बाश्रय का ज्ञान कारण है, इस प्रकार का नियम युक्त नहीं है, क्योंकि वायु में रूपाभाव का चासुष प्रत्यक्ष होता है, और उसका आश्रय जो वायु है, उसका चासुष प्रत्यक्ष नहीं होता। इससे सिद्ध होता है कि अभाव-प्रत्यक्ष में आश्रय कारण नहीं होता, इसलिए षाद्ध में उत्पत्ति और विनाश के प्रत्क्षक्ष अनुभव हीने से शब्द बनित्य है, यह सिद्ध होता है।

इसके उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि शब्द में जो उत्पत्ति और विनाश की प्रतीति होती है, वह बीपाधिक है, वास्तविक नहीं। जिस प्रकार, वर्षण में विद्यान लघुत्व, महत्त्व, स्थूलत्व, कृशत्व बादि जो धर्म हैं, वे वस्तुतः मुझ के धर्म नहीं हैं, किन्तु सम्बन्ध से मुख में भासित होते हैं, उसी प्रकार अभिव्यञ्जक ध्वनि में रहने वाले जो उत्पत्ति विनाश, आदि धर्म हैं, वे शब्द में भी भासित होते हैं। वस्तुतः, ये शब्द के धर्म नहीं हैं, इसिलए शब्द के नित्य होने में ये वाधक नहीं हो सकते।

अब दूसरी शङ्का यह होती है कि सब्द को यदि नित्य और व्यापक मानते हैं, तो सर्वदा सब सब्दों का भान होना चाहिए। क्योंकि, व्यापक और नित्य होने से सर्वत्र सर्वदा उसकी सत्ता रहती है, केवल अभिव्यञ्जक व्यनि की सहायता से सर्वदा सब सब्दों का भान होना आवस्यक है। परन्तु, ऐसा होता नहीं है। यदि सन्द को व्यापक मानें, तब तो जिस देश में सब्द नहीं है, यहाँ अभिव्यञ्जक के रहने पर भी सब्द नहीं होना चाहिए। अतः, सब्द को व्यापक या अव्यापक कुछ भी नहीं मान सकते।

इस पर मीमांसकों का उत्तर यह है कि मद्यपि शब्द व्यापक ही है, तथः वि वह सबंदा सब जगह उत्पन्न नहीं होता, कारण कह है कि यद्यपि शब्द व्यापक होने से सब जगह रहता है, तथापि जहां अभिव्यञ्जक व्यनि से संस्कृत होता है, वहीं अभिव्यक्त होता है, अन्यथा नहीं। इसलिए, शब्द के व्यापक होने में भी कोई आपित नहीं होती।

इस प्रकार, वर्णात्मक शब्द के नित्यत्व और व्यापकत्य-व्यवस्थापनपूर्वंक वेद का अपीव्ययत्व स्थापित किया गया। वेद के अपीव्येय होने से पुरुष-कृत दोष की सम्भावना वेद में नहीं रही, इसी कारण वेद का स्वतःप्रामाण्य भी इनके यत में सिख होता है।

#### प्रामाण्यवाद का विवेचन

वब प्रामाण्य का ताल्यं क्या है ? प्रामाण्य स्वतः है या परतः ? स्वतः और परतः का अयं क्या है ? इत्यादि विषयों का विवेचन किया जा रहा है । प्रमाणों का जो भाव अर्थात् धर्मविशेष है, उसीको प्रामाण्य कहते हैं। यथायं अनुभव का नाम प्रमाण है। इसी को प्रमा भी कहते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि यथायं अनुभव में रहनेवाला जो विशेष धर्म है, उसो का नाम प्रामाण्य है। इसीको प्रमात्व और प्रमाणत्व भी कहते हैं। इसी प्रकार, अयथायं अनुभव में रहनेवाला जो विशेष धर्म है, वही अप्रमाण्य है। इसीको अप्रमात्व और अप्रमाणत्व भी कहते हैं।

इस प्रामाण्य के कारण-विषय में जो वाद है, वही प्रामाण्यवाद कहलाता है।
यह प्रामाण्यवाद दो प्रकार का होता है—एक जनककारणविषयक, दूसरा ज्ञापककारणविषयक। जनक कारण उसको कहते हैं, जिससे कार्य उत्पन्न होता है।
ज्ञापक कारण वह है, जिससे कार्य का जान होता हो। प्रामाण्य का कारण
स्व है, अथवा पर? इस प्रकार का जो संशय होता है, वही वाद का
वीज है। यहाँ स्व शब्व से प्रामाण्य, प्रामाण्य का आश्रय-ज्ञान और ज्ञापकारण की सामग्री, इन तीनों का ग्रहण किया जाता है। पर शब्द से इन तीनों से

भिन्न का प्रहण किया जाता है। इस प्रकार, अप्रामाण्य के विषय में स्व और पर एडर का अर्थ विचारणीय है।

जिनके मत में प्रामाण्य या अप्रामाण्य की उत्पत्ति पर, अर्थात् दूबरे, से होती है, वे परतः ज्ञामाण्यवादी कहें जाते हैं। जिनके मत में प्रामाण्य स्वयम्, अर्थात् अपने आश्रय-ज्ञान से अथवा ज्ञान-सामाग्री से उत्पन्न होता है, वे स्वतः प्रामाण्यवादी कहें जाते हैं। कौन स्वतः प्रामाण्य मानता है और कौन परतः, इस विषय में पूर्वाचायों ने लिखा है—

,प्रमाणत्वाऽप्रमाणत्वे स्वतः सांख्याः समाधिताः । नैयायिकास्ते परतः सीगताश्चरमं स्वतः ॥ प्रथमं परतः प्राहुः प्रामाण्यं वेदवादिनः । प्रमाणत्वं स्वतः प्राहुः परतश्चाप्रमाणताम् ॥'

तारपर्य यह कि साख्यों के मत में प्रमाणत्व और अप्रमाणत्व, बोनों का जन्म स्वतः होता है। नैयाथिक दोनों का जन्म परतः मानते हैं। बौद्धों के मत में अप्रामाण्य का जन्म स्वतः और प्रामाण्य का परतः माना जाता है। वेदवादी भीमांसकों के मत में प्रामाण्य स्वतः और अप्रामाण्य परतः माना जाता है। इस प्रकार सब आचार्यों के परस्पर मतभेद होने पर भी भीमांसक स्वतः प्रामाण्य को ही युक्त मानते हैं। नैयायिक इस बात को नहीं मानते। वे परतः प्रामाण्य मानते हैं। अतः, भीमांसकों से इनका प्रका होता है—स्वतः प्रामाण्य का तात्पर्यं क्या है? क्या प्रामान्य का स्वतः जन्म होता है, अर्थात् ज्ञानगत जो प्रामाण्य का तात्पर्यं क्या वह स्वयं उत्पन्न हो जाता है अववा अपने आश्रय-ज्ञान से, या ज्ञान की कारण-सामग्री से उत्पन्न होता है? ये तीन विकल्प है। चौथा विकल्प है कि ज्ञान के जितने साधारण कारण हैं, उनके उत्पन्न जो ज्ञान-विशेष हैं, क्या उसमें प्रामाण्य रहता है?

ज्ञानगत प्रामाण्य स्वतः उत्पन्न होता है, यह पहला पक्ष तो मान नहीं सकते, क्यों कि कार्य-कारण में भेद का रहना बास्तय में स्वाभाविक है। यदि कार्य अपने से ही उत्पन्न होने लगे, तब तो कार्य-कारण में भेद नहीं रहेगा, और भेद-सामानाधिकरण्य का नियम भङ्ग हो जायगा। यदि स्वाध्य ज्ञान से प्रामाण्य की उत्पत्ति मानें, तो मी ठीक नहीं है। कारण यह है कि ज्ञान से यदि उत्पत्ति मानेंगे, तो ज्ञान को समवायी कारण मानना होगा। ज्ञान गुण है, यह समवायो कारण हो नहीं सकता; क्यों कि समवायी कारण द्रव्य ही होता है, यह नियम है- 'समवायि-कारणत्यं द्रव्यस्यैवेति विज्ञेयम'।

तात्पर्य यह है कि ज्ञान आस्मा का गुण है, यह किसी समयायी कारण नहीं होता। यदि प्रामाण्य का कारण मानते हैं, तो सिद्धान्त-भङ्ग हो जायगा। अतः, दितीय पक्ष भी युक्त नहीं हुआ। ज्ञान-सामग्री से जन्य यह तृतीय पक्ष भी युक्त नहीं है, कारण यह है कि प्रामाण्य को जाति या उपाधि कुछ भी मानें, तो उसकी हत्पत्ति नहीं हैं। सकती/ क्योंकि वह निश्य है। बात्पर्य यह है कि प्रमाणभूत अनेक ज्ञान में सहनेवाला जो सर्वानुषक सर्वविषेष है, वही प्रामाण्य है। इसी प्रकार के

धर्मविशेष का नाम सामान्य भी है। सामान्य दो प्रकार का होता है—एक जाति, दूसरा उपाधि इससे यह सिद्ध होता है कि प्रामाण्य जाति-स्वरूप होगा, अववा उपाधि-स्वरूप। यदि प्रामाण्य को जाति-स्वरूप मानते हैं, तब तो उसके नित्य होने से ज़त्पत्ति नहीं बनती; क्योंकि बाति नित्य है। यदि प्रत्यक्ष के साथ सांकर्य, जाति भा बाधक है, होने से प्रामाण्य को जाति न माना जाय, तो उपाधि ही मानना होगा। उपाधि भी दो प्रकार की होती है—अलण्ड ौर सल्चड। प्रामाण्य को यदि अल्बण्डोपाधि मानें, तो भी बह नित्य होगा, उसकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। सल्बण्डोपाधि मानें, तो भी बह नित्य होगा, उसकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। सल्बण्डोपाधि नित्य और अनित्य दोनों होती है; क्योंकि वह द्रव्य आदि का अन्यतम रूप हो है। उदाश्चरण के लिए: घरीरत्व जाति नहीं होता; क्योंकि पृथिवीत्व के साथ मांकर्य हो जाता है। सांकर्य जाति का बाधक होता है। इसल्चिए, शरीरत्व जाधि है। घरीर में जो वेष्टाश्चयत्व है, वही करोरत्व है, दूसरा नहीं। वष्टाश्चयत्व का अर्थ है— चेष्टाश्चय का माव। और, वह चेष्टाश्चय-स्वरूप ही होगा; क्योंकि प्रकृति-जनम बोध में प्रकारीभूत धर्म का नाम भाव है। हित-प्राप्ति और बहित-परिहार के लिए जो किया होती है, वही चेष्टा कहलाती है।

इस स्थित में, शरीरत्व के कियाक्य उपाधिस्वक्ष्य होने से उसका अमिश्यस्य सिद्ध होता है। परन्तु, यहाँ प्रामान्य के विषय में यह बात नहीं है। कारण यह है कि प्रामाण्य यथार्थानुभवरव-क्ष्य हैं। है, यह पहले कह चुके हैं। इतका अर्थ है, यथार्थानुभव में रहनेवाली यथार्थता। और, स्मृति से मिन्न जो ज्ञान है, उमको अनुभव कहते हैं। अनुभव की यथार्थता वाध के अत्यन्ता-भाव का रूप ही है। अर्थात्, जिसका कभी बाध न हो, वही यथार्थ है। जो ज्ञान वाधित होता है, वह अयथार्थ है। इस स्थिति में, यही सिद्ध होता है कि अनुभवात्मक जो ज्ञान है, उसका बाधात्मन्ता-भाव ही उपाधि है, इसलए प्रामाण्य का स्वरूप वाधात्मन्ताभाव सिद्ध होता है। अत्यन्ताभाव नित्य है, इसलए प्रामाण्य के उपाधि-स्वरूप होने पर भी उत्पाध नहीं हो सकती। इससे यह सिद्ध हुआ कि प्रामाण्य को जाति-स्वरूप मानें, अथवा उपाधि-स्वरूप, दोनों अवस्थाओं से उसको उत्पत्ति नहीं वनता, इसलिए तृतौब विकर्ण भी ठीक नहीं होता। यह उत्तर प्रथम और द्वितीय विकरण का मो हो सकता है। वर्थोंकि, दोनों से प्रामाण्य का जन्म नित्य होते से असमभव है।

ज्ञान-सामान्य-सामग्री से उत्पन्न जो ज्ञान-दिशोध है, उसका आश्रित प्रामाण्य है, यह जो चतुर्थ विकल्प किया है, वह भी युक्त नहीं होता; क्योंकि अयथार्थ ज्ञान में भी उक्त जामाण्य-छक्षण की अतिब्याप्ति हो जातो है। उदाहरण के छिए: दूषित इन्द्रियवाके पुक्ष को वास्तविक गुक्ति में, यह रजत है, इस प्रकार का जो ज्ञान होता है, वह अययार्थ ज्ञान है। यह ज्ञान भी ज्ञान की सामान्य-सामग्री हे ही उत्पन्न हुआ है। ज्ञान की सामान्य-सामग्री, इन्द्रिय अर्थ के मिन्नक्षं और प्रकाश आदि हैं। यह रजत है, इस प्रकार का जो अयथार्थ ज्ञान है, वह यद्यपि दोषपुक्त इन्द्रिय के उत्पन्न होता है, तथापि दोयपुक्त इन्द्रिय नहीं है, ऐसा नहीं कह सकते। जिस प्रकार, कारण मनुष्य में भी मनुष्यत्व रहता है, उसी प्रकार दृष्ट इन्द्रियों में भी

इन्द्रियस्य रहता ही है। इससे यह सिद्ध हुआ कि अयवार्थ ज्ञान में भी ज्ञान-सामान्य-सामग्री-जन्यत्य रहती है, उसका विघात नहीं होता। इस स्थिति में, उसा जो अयवार्थ ज्ञान है, वह ज्ञान की सामान्य-सामग्री से उत्पन्न और ज्ञानविशेष ही है, और इसके व्याधित अप्रामाण्य है। इस अप्रमाण्य में भी उक्त प्रामाण्य-लक्षण की प्रसक्ति होने से अतिब्याप्ति-दोष हो जाता है। इसलिए चतुर्थ विकस्प भी ग्रुवत नहीं होता है, यह सिद्ध हुआ।

यद्यपि अयथार्य ज्ञान ज्ञान-सामान्य-सामग्री से उत्पन्न है, तथापि उस अयथार्थ ज्ञान की उत्पत्ति में एक दोप भी अधिक कारण हो जाता है, इसलिए ज्ञान-सामान्य-सामग्री-पाय से जन्य नहीं है, इसलिए अतिब्यान्ति-दाप नहीं होगा, इसी अभिप्राय से पञ्चम विकल्प किया है. जिसमें ज्ञान की सामान्य-सामग्री-मात्र से उत्पन्न ज्ञानविक्षेष का स्वतः प्रामाण्य का आश्रित होना, बताया गया है। परन्तु, यह पक्ष भी युक्त नहीं है; क्योंकि इसमें भी दो विकल्पों का सामाधान नहीं होता है। जैसे, उक्त पक्ष विकल्पों में ज्ञान-सामग्री मात्र से जन्य का क्या तात्पर्य है, दोषाभाव से सहकृत ज्ञान सामग्री से जन्य उसका तात्पर्य है अथवा दोषाभाव से असहकृत ज्ञानसामग्री से जन्य ? जिस प्रकार, अयथार्थ ज्ञान-स्थल में ज्ञान की सामान्य-सामग्री की अपेक्षा एक दोष श्री अधिक कारण रहता है, जिसकी व्यावृत्ति-मात्र पद से करते हैं; उसी प्रकार प्रवाश ज्ञान-स्थल में भी सामान्य-कारण-सामग्री की अपेक्षा एक दोषभाव भी अधिक कारण रहता है, उसकी ब्यावृत्ति पद मात्र से करते हैं, यदि पद मात्र से उसकी व्यावृत्ति करते हैं, तब तो प्रामाण्य-लक्षण का कीई भी उदाहरण नहीं विल सकता. इसलिए असम्भव-दोष हो जाता है। दोषभाव की व्यवत्ति नहीं होती, इसी अभिप्राय से प्रथम पक्ष का उपन्यास किया और यवार्थ ज्ञान-स्थल में दोषभाव कारण होता ही नहीं, इसलिए उसकी व्यावृति करने पर भी कोई स्रति नहीं है. इस अभिप्राय से दितीय पक्ष का उपन्यास किया।

दूसरे शब्दों में, यथार्थ ज्ञान-स्थल में दोषभाव कारण नहीं होता, इसका क्या तारपर्य है ? क्या दोषाभाव ज्ञान के उत्पन्न करने में इन्द्रियों का सहायक-मात्र होता है, स्वतन्त्र कारण नहीं, यह अभिप्राय है ? या स्वरूप रहित होने से दोषाभाव किसी का कारण होता ही नहीं ?

पहला पक्ष तो कह नहीं सकते; क्यों कि ज्ञानोत्पत्ति में इन्त्रियों की सहायता बोषाभाव अवस्य करता है; क्यों कि बोषाभाव के रहने पर यथा के ज्ञान उत्पन्न नहीं होता, इस अन्वयन्य तिरेक से यथा के ज्ञान के प्रति दोषाभाव कारण अवस्य होता है, यह सिद्ध होता है। यदि स्वरूपरहित होने से दोषाभाव कारण नहीं होता, यह कहें, तो उनसे यह प्रश्न होता है कि अभाव कार्य होता है यदि अभाव कार्य नहीं होता, यह कहें, तब तो चट के क्यंसाभाय-रूप कार्य के न होने से घट नित्य होने स्रिगा। यदि अभाव को कार्य मानते हैं, तब तो कार्य के स्वृत्र कारण भी ध्वस्य होगा। इदयना चार्य ने भी कृत्या कार्य होता है कि 'भावों ध्वा तथा अभाव कार्य कार्य के स्वृत्र कारण भी ध्वस्य होगा। इदयना चार्य ने भी कृत्या कारण हो होता है कि 'भावों ध्वा तथा अभाव कारण कार्य कार्य के स्वृत्र कारण भी ध्वस्य होगा।

जिस प्रकार भाव कारण और कार्य दोनों होता है, उसी प्रकार अभाव भी कार्य के सब्ध ही कारण भी होता है। यद्यपि अभाव किसीका समवायी कारण नहीं दोता, तथापि निमित्त कारण होने में कोई बाधक नहीं है। अतः, अभाव निमित्त कारण होता है, यह सिद्ध हुआ।

इस प्रकार, स्वतः प्रामाण्य के पाँच प्रकार के जो निवंचन किये ये, उनमें एक के भी ठीक नहीं होने से स्वतः प्रामाण्य-पक्ष सिद्ध नहीं होता, बल्क नैयायिकों का परतः प्रामाण्य सिद्धान्त ही सिद्ध होता है। परतः प्रामाण्य अनुमान से भी सिद्ध होता है—विवादास्पद प्रामाण्य (पक्ष) ज्ञान का हेतु अतिरिक्त हेतु के अधीन है (साध्य) कार्य होकर ज्ञानविशेष के आश्रित होने के कारण (हेतु), अप्रामाण्य के सदृश (दृष्टान्त )। प्रकृत में, ज्ञान के कारण जो इन्द्रिय आदि हैं, उनसे भिन्न दोषाभाव-रूप कारण भी प्रामाण्य की उत्पत्ति में विद्यमान है, इस कारण प्रतः-प्रामाण्यवाद नैयायिकों का सिद्ध हो जाता है।

जिस प्रकार , प्रामाण्य की उत्पत्ति परतः होती है, उसी प्रकार उसका ज्ञान भी परतः होता है; इसमें भी अनुमान-प्रमाण दिया जाता है-प्रामाण्य,परतः ज्ञान का विषय है, अनम्यास-दशा में संशययुक्त होने के कारण, अप्रामाण्य के सद्धा । इसका सारपर्य यह है कि जिन इन्द्रियादि के द्वारा ज्ञान का बहुण होता है; उन्हीं के द्वारा उसके प्रामाण्य का बोध नहीं होता, उसके लिए दूसरे प्रमाण की आवस्यकता होती है। जैसे अज्ञात मार्ग से जाता हुआ मनुष्य दूर से ही कहीं जल का ज्ञान करता है, जल का ज्ञान होते पर बाद में यह जल-ज्ञान यथार्थ है या नहीं. इस प्रकार का संशय उत्पन्न होता है। अनन्तर, समीप में जाकर जब जल प्राप्त करता है, तब उसका संशय निवत्त होता है। और, पूर्व में उत्पन्न जल-जान प्रमा था, सफल प्रवृत्ति के जनक होने के कारण। जो प्रमा नहीं है, वह सफल प्रवृत्ति का जनक नहीं है, जैसे अप्रमा। इस अनुमान से जलजान में प्रामाण्य का निश्चय करता है। यदि ज्ञान की जापक सामाग्री से ही प्रामाण्य का ज्ञान मानें, तब तो बान के उत्पत्ति-काल में ही, उससे रहनेवाला प्रामाण्य का भी ज्ञान होना अनिवार्य होगा। इस स्थिति में, संशय की उत्पत्ति नहीं हो सकती । इसलिए, प्रामाण्य की उत्पत्ति और अप्ति ( ज्ञान ) दोनों में ही परतः प्रामाण्य है यह नैयायिकों का मत सिद्ध हो जाता है। यहाँ तक नैयायिकों का वाक्षेप है।

इसके उत्तर में मीमोसक कहते हैं कि नैयायिकों का यह कहना कि स्वतःप्रामाण्य का निर्वचन नहीं बनता, इसलिए परतः प्रामाण्य मानना चाहिए, यह
सय व्ययं का बाद है। स्वतः प्रामाण्य का निर्वचन भली मीति युक्तियुक्त सिद्ध हो
जाता है। प्रामाण्य का स्वतः सिद्धत्व यह है कि जो विज्ञान-सामग्री से जन्य और उससे
भिन्न हेतु से अजन्य हो, वही प्रामाण्य है। इसका तात्पर्य यह है कि जिस सामाग्री से
विज्ञान उत्पन्न होता है, उसीसे उस विज्ञान में रहनेवाला प्रामाण्य भी उत्पन्न होता है,
ग्रामाण्य की स्थिति में गुण या दीयाभाव कोई भी दूसरा हेतु नही होता है। दीव तो
केवल प्रमा का प्रतिबन्धक-मान है। यह मीमांसकों का मत है। स्वतः प्रामाण्य में,

इनके मत में अनुमान का स्वरूप—धिवादास्पद प्रामाण्य (पक्ष) विज्ञान-सामाधी से जन्य और उससे भिन्न हेतु से अजन्य है (साष्य) अप्रमा के अनाश्रय होने के कारण (हेतु), घटादि प्रमा के सदृश (दृष्टान्त)।

यहाँ एक बात और जान छेना चाहिए कि पक्ष का एक देश भी जहाँ साध्यत्वेन निष्चित है, दृष्टान्त में दिया जाता है। जिस प्रकार सकल प्रपंच की पक्ष मानकर कार्यत्व-हेतु से सकत् करत से खं करने में घट की दृष्टान्त विया जाता है, जो पक्ष का एक देश ही है। इसलिए, प्रकृत में जो प्रमा का दृष्टान्त घट दिया है, वह युक्त हो है। यदि यह कहें कि पूर्वोक्त उदयनाचार्य के अनुमान से प्रामाण्य का स्वतःसिद्ध होना निष्ट्वित हो चुका है, इसलिए परतःप्रामाण्य ही सुक्त मानना चाहिए, तो इसके उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि उदयनाचार्य का जो अनुमान है, वह सत्प्रतिपक्ष दोष से दृष्ति होने से अग्राह्य है। प्रमा (पक्ष) दोषहेतु के और ज्ञान के सामान्य हेतु के जो अतिरिक्त है, उससे जन्य नहीं है (साध्य) ज्ञानत्य होने से (हेतु), अप्रमा के सदृश (दृष्टान्त)। यहाँ दोष हेतु के अतिरिक्त विशेषण इसलिए दिया है कि अप्रमा-ज्ञान ज्ञानहेतु के अतिरिक्त दोष हे भी जन्य होता है, अतः दृष्टान्त नहीं हो सकता। यह अनुमान उदयनाचार्य के अनुमान का प्रतिपक्ष है। इसलिए साध्याभाव के साधक होने से सरप्रतिपक्ष नाम का हेत्वाभास हो जाता है, अतएव उनका अनुमान ठीक नहीं है। अतः, परतःप्रामाण्य पुक्तियुक्त न होने से स्वतःप्रामाण्य ही मान्य है, यह मीमांसकों का सिद्धान्त है।

अब यह आशक्ता होती है कि दोष यदि अप्रमा का हत होता है, तो दोषभाव भी प्रमा के प्रति हेतु अवश्य होगा, अतः परतःप्रमाण्य मानना युक्त होता है। इसके उत्तर में मीमांसकों का कहना है कि यह शक्तायुक्त नहीं है, कारण यह है कि बोषामाव अप्रमा का प्रतिवन्धकमात्रा है, इसिलए वह अन्यथासिद्ध है। और अन्यथा-सिद्ध कारण नहीं होता, यह नैयायिकों को भी मान्य है, जिस प्रकार दण्डत्व या दण्डस्प अन्ययासिद्ध होने से नियत पूर्ववर्ती रहने पर भी घट के प्रति कारण नहीं होता। यदि यह कहें कि कारण नहीं है, तो दण्डस्प कार्य से घट नियत पूर्ववर्ती की हुआ ? इसका उत्तर यह है कि वट के प्रति कारणत्वेन अभिमत जो दण्ड है, वह दण्डत्व दण्डस्प के विना रह नहीं सकता, इसलिए दण्डस्प ये दोनों अन्यथासिद्ध हैं।

इसी प्रकार, प्रमा-ज्ञान के प्रति दोषभाव नियत पूर्ववर्ती होने पर भी प्रमा का कारण नहीं होता । दोषाभाव प्रमा के प्रति नियत पूर्ववर्ती इसिलए है कि दोष अप्रमा का हेतु है। इसी कारण, दोष रहने पर प्रमा की उत्पत्ति नहीं होती। इसिलए, प्रमा-ज्ञान-स्थल में नियत पूर्ववर्ती जो दोषभाव है, अप्रमा का प्रतिबन्धमात्र होना है। प्रमा के उत्पादन में दोषभाव का कोई उपयोगी व्यापार नहीं होता है, इसिलए दोषाभाव, प्रमा के प्रति अन्यथासिद्ध होने से कारण नहीं हो सकता। एक शक्का और होती कि है ज्ञान के उदयकाल में ही मित प्रामाण्य की उत्पत्ति मान लें, तब तो संशय का अवकाश ही नहीं होता। और, संशय होता है, इससे यह समझा लाता है कि प्रामाण्य का स्वतः नहीं, किन्तु परतः है।

इसके उत्तर में सिद्धान्ती का कहना है कि ज्ञान की सम्पूर्ण कारण-सामग्री के रहने पर भी यदि संशय उत्पन्न होता है, तो यही समझना चाहिए कि प्रामाण्य के प्रतिवन्धक दोष का समवधान कुछ अवश्य है। दोष का समवधान ही प्रामाण्य-ज्ञान का प्रतिवन्धक हो जाता है, जिससे संशय उत्पन्न होता है। इसलिए, प्रामाण्य के स्वतः सिद्ध होने में कोई बाधक नहीं है, अतः स्वतः प्रामाण्य सिद्ध हो जाता है।

अब नैयायिकों के प्रति सिद्धान्ती का यह अन्तिम प्रश्न होता है—परसःप्रामाण्य का साधक जो बापका अनुमान है, वह स्वतः है, अथवा परतः ? यदि स्वतः कहीं, तो ठीक नहीं होता; क्योंकि आपके सिद्धान्त के प्रतिकूछ है । और प्रामाण्य परतः याह्य है, यह जो आपका नियम है, वह व्यभिचरित हो जाता है । इसिछए बापके अनुमान में अनैकान्तिक नाम का हेरवाभास हो जाता है । यदि परतः कहें, सो भी ठीक नहीं होता, कारण यह है कि उक्त अनुमान के प्रामाण्य के लिए अनुमानान्तर की आवश्यकता होगी, पुनः उसके प्रामाण्य के किए अन्य की । इस प्रकार, अनवस्था-दोष परतः प्रामाण्यवादों के गलेपितत है, इसिलए स्वतः प्रामाण्यवाद ही युक्त और मान्य है, यह सिद्धान्ती मीमांसक का मत है।

एक बात और है कि किसी अत्यन्त अभिक्षित पदार्थ को देखते ही उसे प्राप्त करने के लिए सटिति प्रवृत्ति हो जाती है। किन्तु परतः प्रामाण्य के लिए अनुमानादि किसी प्रमाणान्तर की अपेक्षा होगी। इससे बीघ्र प्रवृत्ति जो होती है, वह नहीं बनती, अतः स्वतः प्रामाण्य मानना समुचित होता है।

नैयायिकों का कहना है कि प्रवृत्ति में ज्ञान-प्रामाण्य की अपेक्षा नहीं होती, किन्तु प्रामाण्य-निश्चय के विना ही इच्छामात्र से झटित प्रवृत्ति हो जाती है। जितनी अधिक इच्छा होगी, उतनी ही शीघ्र प्रवृत्ति भी होगी, इसमें प्रामाण्य की आवश्कता नहीं है। उदयनाचार्य के कुसुमाञ्जलि में लिखा है— 'प्रवृत्तिहींच्छामपेक्षते, तत्प्राचुर्य्यं ज्ञचेच्छाप्राचुर्य्यं म्, इच्छा चेष्टसाधनताज्ञानम्, तच्चेच्टजातीयस्विकञ्जानुभवम्, सोऽपीन्द्रियार्थसिक्षकपं म्, प्रामाण्यग्रहणन्तु न क्वचिदुपयुज्यते अर्थात्, प्रवृत्ति इच्छा जी अपेक्षा करती है, प्रवृत्ति का प्राचुर्य्यं इच्छा की प्रचुरता की अपेक्षा करता है, अर्थात् जैसे-जैसे इच्छा वलवती होगी वैसे ही अधिक तीग्रगति से प्रवृत्ति होगी। इच्छा का कारण इष्टसाधनता का ज्ञान है, अर्थात् वस्तु में इष्टसाधनता का ज्ञान जितना अधिक होगा, उतनी हो इच्छा भी वलवती होगी। इष्टसाधनता के ज्ञान में इष्ट जातीयता के लिज्ज का अनुभव कारण होता है, और इस अनुभव में इन्द्रिय और विषय का सन्तिकष्ट कारण होता है, प्रामाण्य ज्ञान का उपयोग कहीं पर भी नहीं है। इससे यह सिद्ध होता है कि प्रवृत्ति से प्रामाण्य-ज्ञान का कहीं भी उपयोग नहीं है, केवल इच्छा की अधिकता होने से अधिकता होने से ही प्रवृत्ति में तीव्रता होती है, इसलिए स्वतः प्रामाण्य नहीं वनता; किन्तु परतः प्रामाण्यवाद ही सिद्ध होता।

इसके उत्तर में मीमांसक कहते हैं कि उदयनाचार का यह कहना कि प्रवृत्ति में प्रामाण्य-ज्ञान का कहीं उपयोग नहीं है, सर्वथा असस्य और धूकि: प्रक्षेपमात्र है। कारण यह है कि इच्छा के प्रति इच्छाधनता का ज्ञान कारण होता है, यह उन्होंने कहा है। अब उनसे यह पूछना है कि वह इब्टसाधनता का ज्ञान, जिसे इब्छा का कारण मानते हैं, प्रामाणिक होना चाहिए या अप्रामाणिक ? अप्रामाणिक तो कह नहीं सकते; क्योंकि युक्ति और न्याय से वह असङ्गत है। यदि प्रामाणिक मानते हैं, तब तो उस प्रामाण्य को स्वतः सिद्ध मानना ही होगा; क्योंकि अनुमान से उसका निरुषय नहीं होता। तात्पर्य यह है कि किसी वस्तु के लिए अनुष्य की प्रवृत्ति तभी होती है, जब उस वस्तु की इब्छा हो, और इब्छा तभी होगी, जब यह ज्ञान हो कि यह वस्तु हमारे इब्ट का साधन है, और यह इब्ट-साधन होने का ज्ञान, प्रामाणिक होना चाहिए, नहीं तो सन्देहात्मक ज्ञान से इब्छा या प्रभृत्ति कुछ भी नहीं हो सकती। किन्तु, प्रवृत्ति होती है, इससे सिद्ध होता है कि इब्टसाधनता का ज्ञान प्रामाणिक है, और वह प्रामाण्य स्वतः उत्पन्न हुआ है।

एक बात और भी है कि मंशय से निश्चित प्रवृत्ति यदि कहीं भी एक जगह हो,
तब तो प्रमाण-निश्चय के विना ही सर्वंत्र प्रवृत्ति होने लगेगी, इस स्थिति में प्रमाण का
निश्चय भी व्ययं हो जायगा । इससे सिद्ध होता है कि संशय से कहीं भी प्रवृत्ति नहीं
होती, इसीलिए कहा गया है कि प्रनिश्चित वस्तु का सत्त्व दुलंभ है, यदि अनिश्चित का
भी सत्त्व सुलभ होता, तब तो प्रामाण्य का उपयोग ही कुछ नहीं होता। इसलिए
सद्वस्तु का वोधक होने के कारण ही बुद्धि का प्रामाण्य होता है । गुक्ति आदि,
वस्तुओं के रजतादि छप से जो अवभास है, छससे उत्पन्न दोषज्ञान प्रामाण्य का
प्रतिबन्धक होता है—

'तस्मात्सव्वोद्यकत्वेन प्राप्ताबुद्धेःप्रमाणता । अर्थाःक्यथात्वहेतुत्थवोषञ्चानावपोद्यते ॥'

इस प्रकार, विधि, अर्थवाद, मन्त्र और नामधेय इन चार भागों में विभक्त जो वेद है, वह धमंं के विषय में स्थतः प्रमाण है, यह सिद्ध हो जाता है। अज्ञात अर्थ का ज्ञापक जो वेदवाक्य है, वह विधि है—'अग्निह।नं जुहूयारस्वगंकामः', यह वाक्य अन्य प्रमाण से अग्राप्त स्वगंफलवाले होम का विधान करता है, इसलिए विधि है। प्रशंसा या निन्दापरक वेदवाक्य को अर्थ वाद कहते हैं। 'बायुर्वें क्षेपिष्ठा देवता', वायु-वेदता की इस स्तुति द्वारा 'वायव्यं स्वेतमालभेत', इस विधि की प्रशंसा करता है। 'सोरोदीलद्र इस्य रुद्धत्वम्', इससे रज्ज की निन्दा का बोधन करता है। प्रयोग में, समवेत अर्थ के स्मारक वेदवाक्य को मन्त्र कहते हैं। 'स्योनं ते सदनं कुणोमि', इस मन्त्र का, पुरोडाश के सुखकर अश्वन द्वारा, यज्ञादि कमं में उपयोग होता है। अर्थ का स्मरण मन्त्र से ही करना चाहिए, इसलिए, मन्त्रों का आक्नाय होता है। नामनिदेंशपूर्वक याग के विधान को नामधेय कहते हैं—'इयेनेवाभिचरन् यजेत', 'उद्मिदा यजेत पश्चनाः' इत्यादि नामधेय कहलाते हैं।

# वेदान्त-दर्शन

वर्म, अर्थ, काम मोक्ष ये ही चार पुरुषार्थ माने गये हैं। इनमें भी केवल मोक्ष परम पुरुषतार्थ है। इन चारों को ही चतुर्वर्ग कहते हैं। मोक्ष को आत्यन्तिक परम पुरुषार्थ इसलिए मानते हैं कि उससे बढ़कर दूसरा कोई सुब नहीं है। मोक्ष की प्राप्ति के लिए विभिन्न दर्भनकारों ने विभिन्न प्रकार के साधन बताये हैं। वेदान्त में भी मोक्ष के स्वरूप और उसके साधन का बड़े विस्तार से विवेचन किया गया है।

वेदान्त-शास्त्र सब शास्त्रों का शिरोमणि है। जिसमें समस्त वेदों ना अन्तिम लक्ष्य विणत हो, वहीं वेदान्त है। उपनिषद् को ही वेदान्त कहा गया है; क्योंकि समस्त वेदों का चरम लक्ष्य इसीमें निहित है। चन, अचर, समस्त अगत् का जो मूल कारण बहा है, उसका पूर्ण विवेचन जैसा उपनिषदों में किया गया है, वैसा कहीं मिलता। इसलिए, वेदों का अन्तिम रहस्य होने के कारण इसको वेदान्त माना गया है। लिखा भी है—'वेदान्तो नाम उपनिषत्प्रमाणम्'। अर्थात्, उपनिषद्प्रमाण को ही वेदान्त कहते हैं। परन्तु, उपनिषद्प्रमाण को ही वेदान्त कहते हैं। परन्तु, उपनिषदों का रहस्य अत्यन्त गृष्ट होने के कारण सबकी समझ में नहीं आ सकता था। इसलिए, परम काविक भगवान् वेदन्यास ने उसके सार को सूत्र-रूप में रचा, जिसे बहा-सूत्र या वेदान्त-सूत्र कहते हैं। यह अल्पकाय होने पर भी बड़ा महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है बौर सभी बाचार्यों ने अपनी-अपनी दृष्टि के अनुसार इस पर भाष्य लिखे हैं।

प्रह्म-सूत्र में चार अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय में चार-चार पाद हैं। प्रत्येक अध्याय का नाम प्रतिपाद्य विषय के अनुसार ही रखा गया है। प्रथम अध्याय का नाम समन्वयाध्याय है; क्योंकि इसमें सभी वेदान्त-श्रुतिथों का बहा में ही समन्वय दिखाया गया है। दितीय अध्याय में सांस्य बादि विरोधी तकों का निराकरण हुआ है, इसलिए इसका नाम अविरोधाध्याय है। बहा-विद्या का साधन तृतीय अध्याय में वताया गया है, इसलिए इसका नाम साधनाध्याय है। चतुर्थ अध्याय में बहा-विद्या का फल वताया गया है, अतएव इसका नाम साधनाध्याय है।

प्रथम अध्याय के प्रथम पाद में, जिन उपनिषद्-वानयों में बह्य का लिक्क (चिक्क) स्वष्ट है, उसकी मीसांसा की गई है। दितीय पाद में, जिन उपनिषद्-वाक्यों में बह्य का लिक्क अस्पष्ट है, उनका विवेचन है। तृतीय पाद में, अस्पष्ट, परन्तु क्षेय विवयों का विवेचन है। और, चतुर्थ पाद में 'महतः परमध्यक्तम्' इस कठ-श्रुति में अन्यक्त पद और 'अजामेकाम्' इत्यादि व्वेताध्वतर-उपनिषद्-वाक्य में 'अजा' पद सांख्याभिमत प्रकृति का अध्या बह्य का प्रतिपादक है। दितीय अध्याय के प्रथम पाद में, सांख्य, योग, वंशेषिक बादि स्मृतियों के विरोध का परिहाद किया गया है। दितीय पाद में, सांख्य आदि मतों में दोष दिखाया गया है। दोष दिखाने का तात्ययं है

अपने मत को शेष्ठ बताना। दूसरे के मतों का खण्डन और अपने सिद्धान्तीं का •यवस्थापन ही 'विचार' कहा जाता है I तृतीय पाद में, पञ्चमहाभूतपरक और जीवपरक श्रुतियों में जो परस्पर-विरोध है, उनका परिहार किया गया है। चतुर्व पाद में, लिङ्ग-शरीर के विषय में जो श्रुतियाँ हैं, उनमें परस्पर-विरोध का परिहार किया गया है। ततीय अध्याय के प्रथम पाद में, जीव के परलोक-गमनागमन के विचार के साथ वैराग्य का विचार किया गया है। दितीय पाद में, 'तत्त्वमिस' वाक्य में 'तत्' और 'त्वम्' का अनुसन्धान किया गया है। तुतीय पाद में, सगुण विद्याओं के विषय में गुणोपसंहार किया गया है। विभिन्न स्थानों में प्रतिपादित जो उपास्य ग्रुण हैं, उनके एक स्थान पर संग्रह करने का नाम गुणोपसंहार है। चुर्थ पाद में, निर्गुण ब्रह्म-विद्या का जो अन्तरङ्ग और बहिरक साधन हैं - जैसे, ब्रह्मचर्य, वानप्रस्थ आदि आश्रम है और यज्ञ आदि वहिरङ्ग साधन है तथा शम, दम आदि अन्तरङ्ग साधन हैं-उन पर विचार किया गया है। चतुर्य अध्याय के प्रथम पाद में, पाप-पुण्य के अभावरूप मुक्ति का विचार किया गया है। इसी को 'जीवन्मुक्ति' कहते हैं। दितीय पाद में, मरण के उत्क्रमण का प्रकार दिखाया गया है। तुतीय पाद में सगुण ब्रह्म की उपासना के उत्तर-मार्ग छा वर्णन है। चतुर्थ पाद में, विदेह-कैवल्य, ब्रह्मलोकावस्थान आदि मुक्तियों का वर्णन है। निपुण ब्रह्मज्ञानियों की विदेह-मुक्ति और सगुण ब्रह्मज्ञानियों का ब्रह्मजीक में अवस्थान वताया गया है। ब्रह्म-सूत्र के प्रतिपाद्य विषयों का यह संक्षेप में निदर्शन हुआ।

प्रत्येक पाद में अनेक अधिकरण हैं। उनके विषयों में भी लिखना आवश्यक प्रतीत होता है। किसी प्रकरण के अन्तर्गत एक अवान्तर प्रकरण होता है, जिसमें एक विषय को छेकर संशय-पूर्वपक्ष के प्रदर्शनपूर्वक सिद्धान्त का व्यवस्थापन किया जाता है, उसी को अधिकरण कहते हैं। अधिकरण में पाँच अवयव होते हैं--(१) विषय (२) संशय, (३) पूर्वपक्ष, (४) निणंय और (४) संगति। इस प्रकार, वेदान्त-सूत्र के प्रयम अध्याय के प्रयम पाद में ग्यारह अधिकरण है। दितीय पाद में सात, ततीय पाद में चौदह और चतुर्व में आठ हैं। कुल मिलाकर प्रथम अध्याय में ४० अधिकरण हैं। द्वितीय अध्याय में ४६, त्तीय में ६७ और चतुर्य में ३८। कुल मिलाकर चारों अन्यायों में १९१ अधिकरण हैं। प्रत्येक अधिकरण में संग्रय-और पूर्वपक्ष के प्रदर्शपूनर्वक सिद्धान्त का व्यवस्थापन किया गया है। उदाहरण के लिए प्रथम अध्याय का प्रथम सूत्र लीजिए—'अथाती ब्रह्मजिज्ञासा,' इस अधिकरण का विषय है —'आत्मा वाडरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निविध्यासितव्यश्च ।' यह बृहदारण्यक-श्रुति का मन्त्र है, जिसका तात्पर्य है-श्रवण, मनन, निदिच्यासन-रूप ब्रह्म का विचार करना चाहिए या नहीं ? इस संशय का कारण यह है कि जानने की इच्छा असन्दिग्ध वस्तु के सम्बन्ध में नहीं होती और न उस वस्तु के सम्बन्ध में ही होती है, जिससे कोई प्रयोजन न हो। उदाहरणार्थ: कीए के कितन दांत होते हैं, यह जानने की इच्छा किसीको नहीं होती। उसके जानने से कोई लाभ नहीं होता; क्योंकि, उस प्रकार का ज्ञान निरर्थक होता है।

वहा की जिज्ञासा तथा ब्रह्म-विचार-शास्त्र को प्रयोजनीयता

बहा जिज्ञासा में यह प्रश्न उठता है कि ब्रह्म ज्ञात है अथवा अज्ञात ? यदि ज्ञात है, तो सन्देह होगा ही नहीं, तो फिर जिज्ञासा कँसी? किया, यदि उससे कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, तो भी कोई जिज्ञासा सिद्ध नहीं हो सकती। अब बह्य जिज्ञास्य है या नहीं, यह पूर्वपक्ष है। वह असंदिग्ध है; वर्योकि 'अयमात्मा ब्रह्म', इसा 'मैं' का प्रत्यक्षात्मक अनुभव प्राणिमात्र को ही है। 'में हूँ अथवा नहीं, यह किसीको सन्देह नहीं होता। इस पर यह शङ्का होती है कि 'में गोरा हूँ, कासा हूँ, दुवला हूँ, मोटा हूँ', यहां क्या 'मैं' का स्वरूप है ? उत्तर में निवेदन है कि गारा, काला या दुवला, पत्तला होना तो देह का धर्म है, आत्मा का नहीं। देह के अतिरिक्त आत्मा का भान बड़ी कठिनाई से होता है। शरीर से अहम का जो बोध है, उसमें बाल्यावस्था में प्राप्त कीड़ा-रस का अनुभव, युवावस्था में प्राप्त विषय-रस का अनुभव और वृद्धावस्था में प्राप्त विरक्ति का अनुभव, इन सबका स्मरण होने के कारण यह स्पष्ट है कि वह इन बदलते हुए तस्वों के भातर से अपने आपमें अद्वय और अखण्ड है। बाल्यकाल में जो शरीर या, वह युवावस्था में नहीं है। जो आज है, वह कल बदल जायगा। यह हम सभी को अनुभव है और अन्य का जो अनुभूत है, उसका अन्य स्मरण नहीं करता, यह नियम सर्वतिद्धान्त है। कसमाञ्जलि में आया है-'नान्यदृष्टं स्मरत्यन्यः', अर्थात् दूसरे का अनुभव दूसरे को स्मरण नहीं होता। इस अवस्था में देह आदि के अतिरिक्त आत्मा ही 'अहम' हे. ऐसा सिद्ध होता है। इसलिए, आत्मा असंदिग्ध है। उसकी जिज्ञासा नहीं हो सकती । यह पूर्वपक्ष सिद्ध होता है।

पुनः दूसरी शक्का है कि जिस प्रकार पीलुपाक-प्रक्रिया और पिठरपाक-प्रक्रिया इन दोनों पक्षों में एक घटादि वस्तु में भी काल-भेद से परिमाण का मेद मुक्त माना गया है, उसी प्रकार एक शरीर नामक वस्तु में भी काल-भेद से परिमाण-भेद के थान लेने पर भी वाल्यावस्था, युवावस्था वृद्धावस्था के शरीर के एक होने में कोई आपत्ति नहीं है। अर्थात्, वाल्यावस्था, युवावस्था, वृद्धावस्था खादि परिणाम-भेद होने पर भी देह एक ही है और वही 'अहम्' है। चार्वाक-मत में देह आत्मा से अधिन्त है। जब देह अहम् का विषय होता है, तब आत्मा सन्दिग्ध ही रहता है, इसलिए उसकी जिशासा ही सकती है और उसके लिए शास्त्र का आरम्भ भी आवश्यक हो जाता है, यह अङ्का करनेवालों का तात्पर्य है। इसके उत्तर में पूर्वपक्षी कहते हैं कि यह भी ठीक नहीं है। जैसे, योगी या मान्त्रिक योगवल्या मन्त्रवल से अनेक शरीर धारण करता है। यहाँ आत्मा से देह भिन्न है, यह स्पष्ट प्रतीत होता है। इसलिए, देह से भिन्न आत्मा ही 'अहम्'-प्रतीति का विषय है, यह स्पष्ट है।

जिस प्रकार, शरीर 'अहुम्'-प्रवीति का विषय नहीं होता, उसी प्रकार इन्द्रियां भी 'अहम्'-प्रतीति का विषय नहीं होती। कारण यह है कि यदि इन्द्रियों को 'अहम्' मानें, तो चक्षुरिन्द्रिय के नष्ट हो जाने पर बो उप की प्रवीति होता है, वह नहीं हो सकती।

क्योंकि, अन्य की जो बृब्ट वस्तु है, उसका अन्य स्मरण नहीं करता, यह नियम प्रसिद्ध है। जिस प्रकार, चंत्र ने जिस वस्तु को देखा, उसका स्मरण मंत्र नहीं कर सकता, उसी प्रकार जिस वस्तु को चक्षु ने देखा है, उस वस्तु का स्मरण चक्षु के नष्ट हो जाने पर नहीं हो सकता। क्योंकि, देखनेवाला चक्षु अब नहीं है और चक्षु के न रहने पर उस रूप का स्मरण होता है। इससे सिद्ध है कि इन्द्रिय भी अहम् का विषय नहीं है। इसी प्रकार, मन आदि जो अन्तःकरण हैं, वे भी अहम् का विषय नहीं होते। क्योंकि, साधन का, विरुद्ध धर्म के आश्रय होने से, कर्ला से भिन्न होना निश्चित है। मन आदि अन्तःकरण भी कर्ला के ज्ञान का साधन होने से ज्ञान के प्रति साधन है। इसलिए, ज्ञान का कर्ला जो अहम् शब्दार्थ है, उससे भिन्न अन्तःकरण है, यह सिद्ध है। जैसे, आरी आदि हथियार बढ़ई के साधन हैं, फिर भी वे बढ़ई से भिन्न ही रहते हैं, वैसे ही आत्मा से अन्तःकरण भिन्न हो रहता है। इसलिए, आत्मा और अन्तःकरण के तादात्म्य न होने से अहस् का अर्थ अन्तःकरण भी नहीं होता।

अब यहाँ एक तन्देह रह जाता है कि यदि शरीर, इन्द्रिय और अन्त:करण से आत्मा को अत्यन्त भिन्न मानते हैं, तो मैं स्थूल हूँ, कृष्ण हूँ, अन्ध हूँ, विधर हूँ, कामी हैं, लोभी हूँ', इत्यादि व्यवहार जो लोक में होता है, उसका उच्छेद ही हो जायगा । इसके उत्तर में पूर्वपक्षी का कहना है कि व्यवहार का उच्छेद नही होगा। कारण यह है कि लोक और शास्त्र में दो प्रकार से शब्दों का प्रयोग किया जाता है। एक अभिधावृत्ति से और दूतरी लक्षणावृत्ति से। छक्षणावृत्ति को ही गीणी वृत्ति कहते हैं। जहां मुख्य अर्थ अनुपपल रहता है, वहां गौण अर्थ की ही विवक्षा की जाती है। जैसे, 'मञ्चाः क्रोशन्ति' मचान चिल्लाते हैं, यहाँ क्रोशन (चिल्लाना) रूप किया, जो चेतना का धर्म है, अवेतन मञ्च में अनुपपन्न है, इसलिए मञ्च शब्द का मञ्चस्य, अर्थात मचान पर रहनेवाले पुरुष में लग्नणा की जाती है। इसलिए, 'मञ्चा कोशन्ति' का अर्थ, नचान पर रहनेवाले चिल्लाते हैं, किया जाता है । वैसे ही. यहाँ प्रकृत में भी अहम जब्द से जिस जीवातमा की प्रतीति होती है, उसमें स्यलत्व, कुशत्व, गौरत्व, कुष्णत्व आदि धर्म का होना असम्भव है, इसलिए स्थलत्व आदि धर्म से ग्रुक्त जो बरीर है, उससे युक्त अर्थ में छक्षण भानी जाती है। अतएव. 'गौरोऽहम्' 'स्यूलोऽहम्' इस प्रकार व्यवहार किया जाता है। व्यवहार का उच्छेद नही होता।

यदि कहें कि अहम्-प्रत्यय से गम्य (प्रतियमान) जो आत्मा है, उसकी जिज्ञासा नही करते, किन्तु श्रुति से जिस आत्मा का बोध होता है. उसकी जिज्ञासा कर रहे हैं और वह जातमा अहम्-प्रत्यय से प्रतीत नहीं होता, इसलिए जिज्ञासा करनी चाहिए और जिज्ञासा होने से चास्त्र भी आरम्भणीय सिद्ध हो जाता है। इसके उत्तर में पूर्वपक्षी का कहना है कि श्रुति से जिस आत्मा की प्रतीति होती है, वहीं आत्मा अहम्-प्रत्यय से भी प्रतीत होता है। अर्थात्, 'अहम्'-प्रत्यय से प्रतीयमान जीवात्मा और श्रुति से प्रतीयमान परमात्मा में कुछ भेद नहीं है, यह पूर्वपक्षी का सिद्धान्त है। इस उक्ति में श्रुति का ही प्रमाण विया जाता है। जैसे, 'सत्य

ज्ञानमनन्तं बहा' इस तै तिरीय श्रुति से बहा का बोध होता है। और, 'जहमारमा बहा', इस बृहदारण्यक-श्रुति और 'तत्त्वमित' इस छान्दोग्य-श्रुति से अहम्-प्रत्ययगम्य जो जीवारमा है, उसीका बोध होता है, उससे भिन्न का नहीं। इसिल्ए अहम्-प्रत्ययगम्य आरमा के प्रत्यक्षतः सिद्ध होते से जिज्ञासा की आवश्यकता नहीं होती। यहाँ बंका होती है कि जीवारमा तो सांसारिक दुःख का भागी है और श्रुतिगम्य बह्म को 'निष्करूं निष्कर्य वान्तम्', 'जप्राणोऽह्मानाः', 'सदेव सौमेदमग्र आसीत्' ( छान्दोग्य ) इत्यादि श्रुतिगों से निष्कल, निष्क्रिय, नित्य, युद्ध और बुद्ध बताया गया है। यदि जी गतमा और परमात्मा ने अभेद मानें, तब तो उकत श्रुतियों से विरोध हो जाता है। इसके उत्तर में प्रृत्यक्षी का कहना है कि 'निष्कलं निष्क्रियं शान्तम्' इत्यादि प्रवोक्त श्रुति अर्थवाद होने के कारण जीवारमा का केवल प्रशंतापरक है, स्वरूपवोधक नहीं, इसिल्ए विरोध नहीं हो सकता। इससे यह सिद्ध होता है कि श्रुति से भी प्रतीयमान जो आत्मा है, उसका भी अहम्-प्रतीति से प्रत्यक्ष हो ही जाता है। इसके लिए, जिज्ञासा के निष्कल होने से, विचार-शास्त्र की आवश्यकता नहीं है। इसील्ए, ब्रह्मविचार-शास्त्र अनारम्भणीय है, यह सिद्ध होता है।

यहाँ पूर्वपक्षी का अनुमान भी इस प्रकार होता है-पन्देहास्यद बहा (पक्ष) अजिज्ञास्य है (साव्य) असन्दिश्य होने से (हेतु), हस्ततल में स्थित आविले के सद्श (दृष्टान्त)। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार हाय में स्थित औदले के विषय में कि बीको जिज्ञासा नहीं होती; क्योंकि उसमें किसीको सन्देह ही नहीं है कि आवला है या अन्य कोई वस्त, वरन निश्चित आवला का स्पष्ट ज्ञान है: उसी प्रकार, अहम् (में), इस प्रत्यय से देहादि के अतिरिक्त जीवातमा का बोध अवाधित रूप से प्राणिमात्र को बिदित है, किसी की भी सन्देह नहीं है ! इसलिए, बह्म-जिज्ञाला के हेन थात्म-विचार-बास्त्र की आवश्यकता नहीं है, यह पूर्वपक्ष सिद्ध हो जाता है । । जिज्ञासा के न होने का दूसरा कारण वह है कि जिज्ञाश का व्यापकधर्म प्रयोजनत्व भी है। अयात , जहाँ-जहाँ जिज्ञासा है, वहाँ-वहाँ जिज्ञासा का सप्रयोजन होना भी अनिवायं है; क्योंकि व्यापक सप्रयोजनत्व धर्म के रहने से व्यापक जो जिज्ञास्यत्व धर्म है, वह कभी नहीं रह सकता। जैसे, अग्नि के विना धूम नहीं रहता। प्रकृत में, विज्ञासा का फल. जिएको अद्वैतवादी वेदान्ती मानते हैं, वस्तुतः फल ही नहीं हैं। क्योंकि, इनका कहना है कि पुरुषार्थ वही है, जिसको विद्वान चाहें । विवेकशील विद्वान निरुपम और निरित्तशय सुख को ही पुरुषार्थ मानते हैं। ऐहिक या पारलीकिक जो सुल है, उसकी विवेकशील विद्वान् पुरुषायं नहीं मानते। अनेक प्रकार के जो सांसारिक सुख हैं, वे सब तारतम्य भाव से अनुभूत होते हैं, अर्थात् किसीकी अपेका अधिक होने पर भी किसी सुखविशेष की अपेक्षा वे अपकृष्ट भी होते हैं। इसमें कोई मुख भी सर्वोत्तम नहीं है ! राज्य-मुख भी स्वर्ग-मुख की अपेक्षा अस्प है । इसी दृष्टान्त से स्वगं-सूख भी किसी की अपेक्षा अपकृष्ट ही है। पारलीकिक सुख सौसारिक सुख की अपेक्षा कुछ ही विलक्षण है, इसलिए सीसारिक सुब के सद्वा ही पारलीकिए सुब भी सातिशय ही है, निरतिशय नहीं। जो निरतिशय सुल है, वही सब सुल से विलक्षण होने के

कारण निरुश्न भी है, इसलिए जिनारशीलों की दृष्टि से नहीं पुरुषार्थं माना जाता है। वह ऐसा सुख है कि उसमें किसी प्रकार के दुःख का भी लेश नहीं रहता। अर्थात, वह ऐसा है, जिसमें दुःख की सम्भावना भी नहीं रहती, इसलिए वह सुखमय है। इससे बढ़कर कोई भी सुख नहीं है, इसलिए यह पुरुषार्थं कहा जाता है। जिसमें दुःख का लेश-मात्र भी रहता है, वह पुरुषार्थं नहीं है। इससे यह सिद्ध होता है कि पुरुषार्थं का विरोधी वास्तविक दुःख ही हैं और दुःख का मूल भी विनेक-दृष्टि से दुःख ही है। इससे दुःख का मूल भी विनेक-दृष्टि से समुचित प्रतीत होता है। इससे दुःख का मूल ही त्याज्य है, यह सिद्ध होता है। दुःख का मूल अविद्या ही है। अविद्या का ही पर्याय 'संसार' या 'अज्ञान' है। यही कर्त्युंत्व, अनेकृत्व आदि सकल अनर्थों के उत्पादक होने से दुःखों का मूल कहा जाता है। इसीका नाम मूलाज्ञान भी है। इसी मूलाज्ञान या अविद्या-शब्द का जो अर्थ है, वही वेदान्त-दृष्टि से 'संसार' है।

संसार शब्द में जो सम् उपसर्ग है, उसका अर्थ एकीकरण होता है। 'आत्मानं देहेन एकीकृत्य स्वर्गनरकमोर्मार्ग सरित पुमान् येन स संसारः', अर्थात् मनुष्य आत्मा को देह के साथ एककर स्वर्ग या नरक (अच्छा या बुरा) के मार्ग पर जिसके द्वारा जाता है, वही संसार है। संसार के ही द्वारा मनुष्य देह में आत्म-बृद्धि मानकर सकल सांसारिक व्यवहार का सम्पादन करता है। संसार का ही पर्यायवाचक शब्द सम्भेद या सङ्गम है। इससे सिद्ध होता है कि संसार अज्ञान, अविद्या इत्यादि एव्द का बाच्य जो दुःख है, उसीका त्याग करना ब्रह्मा-जिज्ञासा का प्रयोजन है। इसी अभिप्राय से आचार्यों ने लिखा है—

'अविद्यास्तमयो मीक्षः सा च बन्ध उदाहृतः ।'

अर्थात्, अविद्या का नाश होना ही मोक्ष है और अविद्या बन्ध की कहते हैं।
संसार ही बन्ध है। इससे छुटकारा पाना ही मोक्ष है। यह इसका रहस्य है।
यही ब्रह्म-विचार का फल है, ऐसा वेदान्तियों का सिद्धान्त है। इस पर पूर्व क्षित का
कहना है कि यह भी ठीक नहीं है। क्योंकि, आत्मा के यथार्थ साक्षात्कार से ही संसार की
निवृत्ति होती है, यह जो वेदान्तियों का कहना है, वह युक्त नहीं है। कारण यह है कि
आत्मयायात्म्यानुभव (आत्मा जिस प्रकार की है, छसी प्रकार का अनुभव ) के साथ ही
यह संसार अनुवर्त्तमान है। अर्थात्, संसार और आत्मानुभव ये दोनों धर्म अविदद्ध
मान से साथ-साथ रहते हैं। ये दोनों परस्पर विरोधी धर्म नहीं है, इसिटिए इनमें परस्पर
बाध्य-बाधक (निवर्त्य-निवर्त्तक) भाव नहीं होने से आत्मयाथात्म्यानुभव से संसार का
बाध नहीं हो सकता। इसिलए, आत्मविचार का फल अविद्या शब्द-वाच्य जो संसार है,
उसकी निवृत्ति होना है, यह भी समुचित नहीं प्रतीत होता।

यदि यह कहें कि अहम्-अनुभव से गम्य जो जीवात्मा है, वह संसार के अनुभव के साथ-साथ अनुवर्तमान है, इसलिए दोनों में अविरोध होते से निवर्ष-निवर्तक भाव न हो, किन्तु वेदान्तगम्य जो शुद्ध अहय बह्य का ज्ञान है (को संसार के साथ जनुवर्तमान नहीं है), उसके साथ निवर्त्य-निवर्तक भाव हो सकता है; क्योंकि वे

दोनों तम और प्रकाश के सदृश परस्पर-विरुद्ध धर्म हैं। इसलिए, आत्मविचार-शास्त्र का शुद्ध अदय ब्रह्म-स्थरूप का ज्ञान ही फल है, यह सिद्ध होता है। परन्तु, यह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि अहम्-अनुभव से गम्य जो आत्म-तत्त्व है, उससे अतिरिक्त कोई ब्रह्म-तत्त्व है ही नहीं।

यदि यह कहें कि अहम्-अनुभवगम्य के अविरिक्त गुद्ध अद्वितीय आत्म-तत्त्व का ज्ञान यद्यपि मूर्जी को न हो, परन्तु 'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' इत्यादि वेदान्त-शास्त्रों के अनुशीलन करनेवाले जो विद्वान् हैं, उनको गुद्ध अद्वितीय आत्म-तत्त्व का अनुभव होना सम्भव है, वह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि 'अहम्, इदम्' इत्यादि जो द्वेत का प्रत्यक्ष होता है, उसका बाध श्रुति-वाक्यों ते नहीं हो सकता। इसिलए, द्वेत के प्रत्यक्ष से श्रुति का वाध मानना ही मुक्त है, अर्थात् प्रत्यक्षतः अनुभूयमान जो द्वेत प्रत्यक्ष है, उसका श्रुति के बल पर किसी प्रकार भी अपलाप नहीं कर सकते। इसी अभिप्राय से भगवान् श्रुकरावाय ने लिखा है—'नह्यागमाः सहस्रमि घटं पटियतुमीशते', अर्थात् हजारों श्रुतियाँ मिलकर भी घट को पट-रूप नहीं बना मकतो। इससे यह सिद्ध होता है कि बढ़ त-प्रतिपादक श्रुति प्रत्यक्ष द्वेत-प्रतिभास को निवृत्त नहीं कर सकतो। इसलिए, वह अप्रमाण ही है। जिस प्रकार 'ग्रावा पत्वन्ते', पत्यर तंरते हैं, यह वाक्य अप्रमाण होता है, उसी प्रकार अद्वेत-प्रतिपादक श्रुति भी अप्रमाण सानो जा सकती है। क्योंकि, जिस प्रकार पत्थर का तैरना असम्भव है, उसी प्रकार अद्वेत आत्मा का अनुभव भी असम्भव ही है और असम्भव वर्ष के प्रतिपादक जो वाक्य हैं, वे भी अप्रमाण ही हैं।

अब यहाँ दूसरी शका होती है कि यदि अब त-प्रतिपादक को श्रुतियाँ हैं, उनको अप्रमाण माना जाय, तब तो इस विश्य में 'स्वाच्यायोऽन्येतन्यः', इस अध्ययन-विधि का न्याकोप हो जायेगा। तात्पर्य यह है कि अध्ययन का अर्थ, ज्ञान के द्वारा कमें में उपयोग माना गया है, और असम्भव अर्थ के प्रतिपादक जो वाक्य हैं, उनका तो उस प्रकार का उपयोग नहीं हो सकता, इसलिए ऐसे वाक्यों के विषयों में जो अध्ययन का विधान है, वह न्यर्थ ही हो जायगा।

इसके उत्तर में पूर्वपक्षी का कहना है कि गुव (प्रभाकर) के मत से ऐसे वाक्यों का कर्म में उपयोग नहीं होने पर भी 'हुं फट्' इत्यादि के सदृश जप आदि में उपयोग होता ही है। तात्पर्य यह है कि प्रभाकर के मत में 'स्वाध्यायोऽध्येतध्यः' यह वाक्य अपूर्व-विधि नहीं है। किन्तु, अध्यापन-विधि से सिद्ध अध्ययन का अनुवाद माना है। यह पूर्वमीमांसा में लिख चुके हैं और अध्ययन-विधि पाठ-मात्र का ही आक्षेप करता है, अर्थ का अवयोध नहीं। इसलिए, अर्थ-ज्ञान की, विधि के अनुसार, सर्वत्र आवश्यकता नहीं होती। जहाँ सम्भव अर्थ हो, वहाँ ग्रहण करना चाहिए और जहाँ असम्भव अर्थ हो, उसको त्याग देना चाहिए। और, उन मन्त्रों का उपयोग 'हुं फट्' इत्यादि मन्त्रों के सदृश जप-मात्र में ही समझना चाहिए।

आचार के मत में अर्थज्ञान-रूप दृष्टफल के उद्देश से अध्ययन-विधि की प्रवृति होती है। इनके मत में बहाँ वास्य अर्थ सम्भव न हो वहाँ 'यजमाना प्रस्तरः'

भाक्य के सद्धा अर्थवाद अथवा स्थापावृत्ति से प्रशंसापरका मानकर उपयोग समझना चाहिए। इस स्थिति में, उसका अप्रामाण्य भी नहीं होगा। अतः, ब्रह्मप्रतिपादक जितने वेदान्त-याक्य हैं. उनका जीव की प्रशंसा में तात्पर्य मानकर उपयोग हो आयगा। इनलिए, अध्ययन-विधि भी व्यर्थ नहीं होती। इस प्रकार, प्रयोजन के अभाव होने से ब्रह्मविचार-शास्त्र की आवश्यकता नहीं है, यह सिद्ध हो जाता है। इसका अनुमान भी इस प्रकार होता है—विवासियद ब्रह्म (पक्ष) विचार के योग्य नहीं है (साध्य) निष्कल होने के कारण (हेतु), काकदन्त-परीक्षा के सवृक्ष (दृष्टान्त)। भगवान् शंकराचार्य ने भी कहा है—

'अहं ध्रियात्मनः सिद्धोस्तस्यैव ब्रह्मणावतः। तज्ज्ञानाश्मुक्त्यभावाच्च जिज्ञाया नावकरणते।।'

तात्पर्यं यह है कि अहम् (मैं)-बुद्धि से आत्मा की सिद्धि स्पष्ट हो जाती है और वहीं आत्मा ब्रह्म भी है। और, इस अहम्-ज्ञान से मुक्ति भी नहीं होती, इसिलए जिज्ञासा की आवश्यकता नहीं है।

अब यहां यह भो एक शंका होती है कि उक्त अनुमान में अफलत्व जो हेतु है, बहु असिद्ध है; क्योंकि भेदेन अध्यस्त जी देह है, उसका निवृत्ति होना ही बहा-जिजासा का फल सिद्ध है। अर्थात्, अद्वितीय ब्रह्म में भिन्न रूप से जो आरोपित बेह आदि प्रपञ्च-समृह हैं, उनकी निवृत्ति अद्वितीय बह्म-विचार से होती है। इसिछए, यह ब्रग्न-विचार का प्रयोजन सिद्ध हो जाता है, अतएव अफलत्व-हेतु असिद्ध है। इस शंका के उत्तर में पूर्वपक्षी का कहना है कि व्यापक की निवृत्ति से व्याप्य की निवृत्ति होती है, इस न्याय से भेद का जो ज्ञान है, वह भेद के अज्ञान का प्रतिबन्धक जो भेद का संस्कार है, उसकी अपेक्षा करता है। क्योंकि, भेद-ज्ञान का व्यापक भेद-संस्कार है। जिस प्रकार, व्यापक अग्नि के अभाव में व्याप्य धम का उदय नहीं होता, उसी प्रकार, व्यापक जी भेद-संस्कार है, उसके अभाव में भद के अध्यास का भी उदय नहीं हो सकता। अतः, भेदाष्याम भेद के संस्कार की अपेक्षा करता है। भेद का संस्कार हा मेद के अज्ञान का नाश करता हुआ भेदाव्यास को उत्पन्न करता है। जैसे, इस प्रकार का रजत होता है, ऐसा जायमान जो रजत-संस्कार है, वह रजत के बजान का नाश करता हुआ 'यह रजत है', इस प्रकार की यथाये या अयथाये रजत-प्रवृति को उत्पक्ष करता है। जिसको रजत का संस्कार नहीं है, उसको यह ज्ञान नहीं होता और संस्कार भी विना यथार्थ नुभव के उत्पन्न नहीं होता। यद्यपि अयथार्थ अनुभव से भी कहीं संस्कार उत्पन्न देखा जाता है, तथापि वह अयथार्थ अनुभव भी संस्कारपूर्वक हो होगा, यह निश्चित है। इसलिए, कहीं पर यथार्थ अनुभव का होना संस्कारोत्पात के सिप् अनिवायं है। इसलिए, भंद-संस्कार का जनक प्राथमिक (पहला) भेद का यथायं अनुमन अवस्य स्वीकरणीय है। यदि भेद का यथायं अनुभव सत्य है, तो बह्म-विचार से भी उसकी निवात नहीं हो सकती, इसलिए वह्म-विचार असफल है, यह बात सिद्ध हो बाती है। अतः ब्रह्म-विचारात्मक वेदान्त-शास्त्र अनारम्भणीय है, यह विक हो जाता है।

BUILD BUILD BUILD HE WELL STORY

यहाँ अनुमान का स्वरूप भी इस प्रकार है — विवादास्पद आत्मा और अनात्मा (पक्ष) भेदेन प्रमित हैं (साज्य), अर्थात् दोनों में जो परस्पर भेद है, वह यथायें है, वोनों में अभेद की योग्यता न रहने से (हेतु), अर्थात् आत्मा और अनात्मा में अभेद नहीं होने के कारण । जैसे, तम और प्रकाश (दृष्टान्त) । तात्पयें यह है कि जिस प्रकार तम और प्रकाश में अभेद नहीं हो सकता, उसी प्रकार आत्मा और अनात्मा में अभेद गहीं हो सकता । यदि कहें कि यहां अभेदायोग्यत्व जो हेतु है, वह असिद्ध है, इसलिए दोनों के भेद का साधक नहीं हो सकता, तो अभेदवादी से पूछना चाहिए कि क्या आप दोनों में अभेद की योग्यता मानते हैं, अर्थात् दोनों का अभेद एक दूसरे का लय होने से समझते हैं। जैसे, जल में सैन्धव का लय होना । तो इस स्थिति में, यहाँ पुनः प्रश्न होता है कि आत्मा में अनात्मा का लय होगा, अथवा अनात्मा में आत्मा का ? यदि आत्मा में ही अनात्मा का लय मानें, तब तो आत्मा ही अवशिष्ट रहेगा, अनात्मा नहीं। क्योंकि, वह तो आत्मा में ही लीन हो गया है। इस स्थिति में, जिस प्रकार मुक्ति-दशा में जगत् अस्त हो जाता है, उसी प्रकार, संसार-दशा में भी दृश्यमान जगत् का विलय हो जायगा। इसलिए, आत्मा को ही परिशोध नहीं कह सकते।

यदि अनात्मा में ही आत्मा छा लय मानें, तो भी ठीक नहीं है; क्योंकि इस अवस्था में आत्मा का लय और जहवर्ग का ही परिषेश रहने से जगत अन्धवत् हो जायगा: चुँकि आतमा जडवर्ग में ही लीन हो गया है। इस अवस्था में, जगत का अन्ध होना अनिवार्य हो जाता है । इसालए, आत्मा और अनात्मा में अभेद होने की अयोग्यता अवश्य है, यह स्वीकार करना ही होगा । दूसरी बात यह है कि तम और प्रकाश के सदश्य आत्मा अर्थात् द्रष्टा और अनात्मा अर्थात् दुश्य इन दोनों के परस्पर-विश्व स्वभाव होने से भी दोनों में अभेदायोग्यत्व मानना ही होगा। जब आत्मा और अनात्मा में अभेद की योग्यता नहीं है, अर्थात् दोनों परस्पर यथार्थ में तम और प्रकाश के सदृश्य भिन्न-भिन्न हैं, तब प्रपञ्चरूप जडवर्ग का आत्मा ने अध्यास नहीं हो सकता है और प्रपञ्च के वास्त-विक होने से ति विषयक को आत्मा का जात होता है, वह भी यथार्थ ही होगा। इसलिए, ज्ञान का भी आत्मा में अञ्यास नहीं कह सकते । इस प्रकार जब अञ्यास ही असम्भव है, त्तव तो बह्म-विचार का अध्यास देह आदि की निवृत्ति-रूप जो फल बताया गया है, वह भी असम्भव हो जाता है। इस प्रकार, बद्धा-विवार के असफल होने के कारण ब्रह्मविचारा-रमक जो बारीरिक मीमांसा-शास्त्र है, उसका अनारम्भगीयत्व सिद्ध ही जाता है। यह पूर्वंपक्षी का सिद्धान्त है। यहाँ तक पूर्वंपक्षी का साधक-दाधक-प्रदर्शनपूर्वंक सिद्धान्त का व्यवस्थापन किया गया। इस पर सिद्धान्ती का कहना यह है कि अहम पद का बाच्य जो आत्मा है, उसके आंतरिक्त कोई आत्म-तत्त्व नहीं है, ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि समस्त जपाधि से रहित अद्वितीय निर्विशेष आत्म-तत्त्व श्रुति, स्मृति आदि में प्रसिख है, वात्पर्य यह है कि अहम् शब्द से जिस जीवात्मा की प्रतीति होती है, वह उपाधि-रहित नहीं है। इसलिए अहम (मैं) ऐसा भासित होता है। अहन्ता आदि जितने धर्म हैं, वे सोपाधिक ही होते हैं, निरूपाधिक नहीं ।

इसलिए, 'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' इत्यादि श्रुतियों में प्रसिद्ध जो ब्रह्मपदवाच्य निख्पाधिक आत्म-तत्त्व है, उसका निश्चय करने के लिए ब्रह्मविचार-शास्त्र की आवश्यक हो जाती है।

#### ग्रन्थ-तात्पर्यनिणायक-निरूपण

पूर्वंपक्षी ने जो यह कहा है कि 'सदेव सोम्य' इत्यादि वैदान्त-वाक्य गीणार्थ हैं, और जीव के केवल प्रशंसापरक हैं, वह ठीक नहीं है। कारण यह है कि श्रुति का मनमाना अयं करना गुक्त नहीं है। उपक्रम, उपसंहार आदि जो छह प्रकार के तात्पर्य के निर्णायक लिङ्ग हैं, उन्हीं के द्वारा जो निश्चित अर्थ है, वह सर्वमान्य होता है और यही गुक्त भी है। उपक्रम आदि छह प्रकार के निर्णायक लिङ्ग इस प्रकार हैं—

'उपक्रमीपसंहारावण्यासोऽपूर्वता फलम्। अर्थवावोपपत्ती च लिङ्का तात्पर्धानर्णये॥'

उपक्रम और उपसंहार, अभ्यास, अपूर्वता, फल, अर्थवाद और उपपत्ति-ये छह किसी प्रन्य के तात्वर्ण के निर्णय में लिङ्ग अर्थात् प्रमाण होते हैं। प्रकरण का प्रतिपाद्य जो अर्थ है, उसका प्रकरण के आदि में निर्देश करने का नाम उपक्रम है। प्रकरण-प्रतिपाद्य अर्थ का अन्त में निर्देश करना उपसंहार है। ये दोनों मिलकर एक लिख्न होता है। प्रकरण-प्रतिपाद्य वस्तु का, प्रकरण के बीच-बीच में. पून:-पून: प्रतिपादन करना अम्यास है। प्रकरण-प्रतिपाद्य वस्तु का प्रमाणान्तर से सिद्ध न होना, अर्थात् प्रभाणान्तर का अविषय होना, अपूर्वता कहा जाता है। प्रकरण में यत्र-भत्र ध्यमाण जो प्रयोजन है, वही फल है। प्रकरण की प्रतिपाद्य जो वस्तु है, उसकी प्रशंसा का नाम अर्थवाद है और प्रकरण-पतिपाद्य वस्तु का पाधन करनेवाली यत्र-तत्र श्र्यमाण जो युक्ति है, वह उपपत्ति कही जाती है। इन्हीं छह प्रकार के किन्नों से किसी भी प्रकरण के तात्पर्य का निर्णय करना युक्त माना जाता है। जैसे, छान्दोख-उपनिषद् में 'सदेव सीमेदमग्र आसीत् एकमेवाहितीयम्', अर्थात् हे सीम्य, पूर्व में एक अद्वितीय सत् ही था। इस प्रकार, प्रकरण के आदि में एक अद्वितीय ब्रह्म का उपक्रम कर अन्त में 'ऐतदात्म्यमिवं सर्वं स आत्मा तत्त्वमित' इत्यादि उपसहार किया । मध्य में 'तत्त्वमसि' इत्यादि वाक्य से अद्वितीय ब्रह्म का नव वार पुनः-पुनः प्रतिपादन किया, यही अभ्यास है और उक्त बहा की प्रमाणान्तर से गम्य नहीं वताया, यही अपूर्वता है। 'तत्त्वीपतिषदं पुरुषं पृच्छामि' इत्यादि श्रुति से केवल उपनिषद् से ही ब्रह्म का अधिगम्य होना बताया गया है। दूसरा कोई प्रमाण ब्रह्म के विषय में नहीं कहा गया है। यह अपूर्व है। 'येनाश्रुतं श्रुतं भवति' इत्यादि श्रुतियों के द्वारा एक ब्रह्म के ज्ञान से सबका ज्ञान होना बताया गया है, यही फल है। और, सी अभिधेय बह्म के द्वारा सृष्टि, स्थिति, नियमन, प्रलय आदि बताये गये हैं, यही अथंवा(दहै। जैसे, 'तदेक्षत बहुस्यां प्रजायेय', 'तत्तेजोऽसूजत' इत्यादि से सृष्टि बताई गई है त। 'सन्मूकाः सीम्येमाः सर्वा। प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः', इत्यादि श्रृति से स्थिति और नियमन को बताया गया है। 'तेज: परस्यां देवतायाम्', इससे प्रष्टया और 'इससिक्ती देवता' अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविदय नामरूपे व्याकरवाणि', इस श्रुति से प्रवेश भी वताया गया है। इस प्रकार, श्रुति से प्रतिपादिन जो सृष्टि, स्थिति, नियमन, प्रख्य, प्रवेश —यह पाँच प्रकार की जो ब्रह्म की प्रशंसा है, वही अर्थवाद है। 'यथा सोम्येकेन मृत्यिण्डेन सर्वं मृष्मयं विज्ञातं भवित वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सर्वम्', इत्यादि श्रुतियों के द्वारा अद्वितीय ब्रह्म के साधन में जो युक्ति बताई गई है, वही उपपत्ति है। इसी प्रकार, वृहवारण्यक, तैत्तिरीय, युण्डक आदि उपनिषदों में भी इन्ही उपश्रात छह जिङ्गों के द्वारा तात्पर्यं का निर्णय रामतीयं-प्रणीत वेदान्त-सार की विद्वन्मनोरञ्जनी टीका में किया गया है। इन पूर्वोक्त छह प्रकार के जिङ्गों से समस्त वंदान्तों का तात्पर्यं नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्तस्वभाव ब्रह्म में ही निश्चित किया जातो है, इसिलिए इसकी अपिनिषद आत्म-तत्त्व कहते हैं। इस नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्त कोपनिषद धात्म-तत्त्व का भान ब्रह्म (सें)-अनुभव में नहीं होता है, इसिलए ब्रह्म-अनुभव का विषय अध्यस्त आत्मा है, शुद्ध आत्मा नहीं, यह सिद्ध होता है।

'अहम्-अनुभव के विषय का विवेचन

तारपर्य यह है कि 'अहम्-अनुभव का विषय देह होता है, किन्तु उसी देह में आत्मत्व का आरोप है। अर्थात्, आरोपित आत्मत्विधिष्ट जो देह है, यही अहम् का विषय होता है। एक बात और भी जान छेना चाहिए कि यहां आरोप जो होता है, वह अनाहार्य आरोप है। अममूलक जो आरोप है, यही अनाहार्य आरोप है। जैसे, गुक्ति रजत-रूप से भासित होती है, यह 'अनाहार्यारोप' है। और, जिस प्रकार शुक्ति रजतरूप से भासित होती है, उसी प्रकार देह भी आत्मा-रूप से आहम्-अनुभव में भासित होता है। इसलिए, अहम्-अनुभव का विषय अध्यस्त आत्मा होता है, शुद्ध आत्मा नहीं। इससे गुद्ध आत्मा के विचार के लिए जेदान्त-शास्त्र आरम्भणीय है, यह सिद्ध होता है। क्योंकि, अहम्-अनुभव में शुद्ध ब्रह्म का भान न होने से वह सन्दिग्ध हो रहता है।

अब इसमें भी यह सन्बेह होता है कि अहम्-अनुभव का विषय जो आरोपित आत्मत्विधिष्ट बेह को बताया गया है, वह ठीक नहीं है। कारण यह है कि यद्यपि निर्विशेष शुद्ध बहा का अवभास अहम्-अनुभव में नहीं होता, तथापि जीवारमा का तो अवभास अहम्-अनुभव में अवश्य होता है। नैयायिकों और वैशिषकों के मत में बहा के अतिरिक्त प्रति शरीर में भिन्न-भिन्न जीवारमा को माना ही गया है, इसलिए वही जीवारमा अहम्-अनुभव का विषय होगा। पुन: अध्यस्त आत्मश्विविशिष्ट बेह को अहम्-अनुभव का विषय मानना अनुचित ही है।

सिद्धान्ती का कहना है कि यह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि बहा से मिन्न जीवात्मा के होने में कोई प्रमाण नहीं है। दूसरी बात यह है कि बहा के अतिरिक्त जीवात्मा को यदि, नैयायिक आदि के समान, मान भी कीं, तो ठीक नहीं होता; क्योंकि नैयायिक और वैशेषिक जिस प्रकार आत्मा को मानते हैं, वह 'अहम्'-अनुभव में भासित नहीं होता है। क्योंकि, वैशेषिक आदि प्रत्येक आत्मा की ब्वापक मानते है। इस स्थिति में, 'मैं इस घर को जानता हूँ इस प्रकार का जो अनुभव होता है, बह नहीं हो सकता है। 'में इस घर में जानता हवा है' यहाँ 'में' शब्द से आत्मत्व, 'घर में इस शब्द से प्रादेशिकत्व, और 'जानता हुआ हूँ' इस शब्द से शातुत्व ये तीनों धमें एक में ही प्रतीत होते हैं। अर्थात्, जाता, आत्मा और प्रादेशिक तीनों एक ही प्रतीत होते हैं। ये तीनों धर्म वेह के नहीं हो सकते; क्योंकि देह आत्मा नहीं है, और वह जाता भी नहीं ही सकता। यदि आत्मा को कहें, तो भी ठीक नहीं । क्योंकि, आत्मा विभू है, वह प्रावेशिक नहीं हो सकता । आर 'बर में इस माब्द से प्रावे शिकत्व की प्रतीति होती है! यदि यह कहें कि विभू का आतमा के घर म रहना यद्यपि असम्भव है, तथापि आतमा का एक देश तो घर आदि प्रदेश में भी रह सकता है। इसलिए, एक देशीय है, ऐसी प्रतीति हो सकती है। परन्त, यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि अन्यत्र दन आदि त्रदेश में भी आत्मा के अंश का रहना. व्यावकं होने के कारण, सम्भव ही है।। इस स्थिति में, घर में रहनेवाले की भी 'वन में हूं', इस प्रकार की प्रतीति हो जानी चाहिए, किन्तु ऐसी प्रतीति होती नहीं है, इसिलए, अन्यास से ही इस प्रकार की प्रतीति को मानना युक्त है। दूसरी वित इस प्रकार की प्रतीति के अपपादन में नहीं है। यहाँ यह भी कह सकते हैं कि आहार्यारीप से भी इस प्रकार की प्रतीति का उपपादन कर सकते हैं। बाध-बान के रहते हुए भी जो आरोप किया जाता है, वह अहायरियेप है। जैसे, 'यह माणवक लिंह हैं,' यहाँ भाणवक में सिहत्व के आरोप-काल में भी यह सिंह नहीं है, इस प्रकार का बाध-ज्ञान रहता ही है। यहाँ आरोप दो प्रकार का हो सकता है। एक, आत्मा के धर्म का देह में आरोप। दूसरा, देह के धर्म का आत्मा में आरोप। जब आत्म-धर्म का देह में आरोप करते हैं, तब यह शंका होती है कि आरोपित आत्मत्यविशिष्ट देह भी अहम्-प्रतीति का विषय हो सकता है। जैसे, धर्मगुप्त राजा के सभी कार्यों का सम्पादन करनेवाला जो भद्रगुप्त है, उसकी घर्मगुप्त फहता है कि अद्रगुप्त मेरी बात्मा है। यहाँ भद्रगुप्त में धर्मगुप्त के आत्मत्व के आरोप काल में भी भद्रगुप्त उसका जात्मा नहीं है, इस प्रकार का बाध-ज्ञान रहता ही है। इस बाध-ज्ञान के रहते हुए भी जिस प्रकार आहार्यारीप से भद्रगुप्त मेरा आत्मा है, ऐसा व्यवहार होता है, उसी प्रकार देह आत्मा नहीं है, ऐसा बाध-ज्ञान रहने पर भी आहार्यारोप से देह में भी अहम् शब्द का उपचार होता है। इसलिए, आरोपित आत्मत्विविधिष्ट देह की अहम-प्रतीति के विषय होने में कोई आपत्ति नहीं हो सकती। परन्तु, यह भी मुक्त नहीं है। कारण यह है कि आरोपित आत्मत्वविशिष्ट देह में भी वस्तुतः ज्ञात्व नहीं हो सकता । जैसे, अपने समान आकारवाले विलापुत्रक (पत्थर की मूर्ति ) में बस्तुतः ज्ञातृत्व नहीं होता है। तात्पर्यं यह है कि जिस प्रकार पाषण-प्रतिमा में चित्र के सद्वा अचेतन होने के कारण जात्त्व नहीं रहता, खसी प्रकार 'में इस बर में जानता हुआ हूँ', इस प्रतीवि में, जानता हुआ, इस प्रकार जानाश्रयत्व की छपपत्ति बहीं हो सकती।

यदि कहें कि देह में जिस प्रकार आत्मत्व की कल्पना करते हैं, उसी प्रकार जातृत्व का भी आरोप कर सकते हैं। अर्थात् देह में आत्मत्व के सदृश जातृत्व को भी काल्पनिक ही मान लेने में कोई आपित्त नहीं रहती। परन्तु, यह भी कहना ठीक नहीं है। कारण यह है कि प्रयोग करनेवाले को अपने ज्ञान का प्रकाशक प्रयोग करने में जातृत्व का उपचार नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि ज्ञाता जब अपने ज्ञान का प्रकाशन करना चाहता है, तब अपन ज्ञान के अनुसार मुख्यवृत्ति या गौणवृत्ति से बाक्य का प्रयोग करता है। वहीं प्रयोग करनेवाला जब गौणवृत्ति से प्रयोग करना चाहता है, तब जो धम जहाँ नहीं है, उसकी वह कल्पना कर लेता है। इससे तिद्ध होता है कि ज्ञाता, प्रयोक्ता, और कल्पक एक ही व्यक्ति है और वहीं अहम् बाब्द का वाच्य भी होता है।

यदि अहम्-किल्पत ज्ञातुःविविधिष्ट देह है, तो वही अपने अन्तर्गत ज्ञातुत्व का कल्प किसी प्रकार हो सकता है। दूसरो बात यह है कि देह में जो ज्ञातुत्व है, वह किल्पत ह, वास्तविक नहीं। इसिल्ए, वस्तुतः ज्ञातुत्व नहीं होने से वह प्रयोक्ता भी नहीं हो सकता। क्योंकि, कल्पित वस्तु परमार्थ कार्य करनेवाला नहीं होता। जैसे, 'अग्निरयं नाणवकः', यह माणवक अग्नि है, यहाँ भाणवक में आरोपित जो अग्नि हैं, वह यथार्थ दाह का जनक नहीं होता।

यदि दितीय पक्ष, जर्थात् देह का जा प्रावेशिकत्व धर्म है, उसका आत्मा में आरोप मानकर उक्त ब्यवहार की उपपत्ति मानें, तो भी ठीक नहीं होता। कारण यह है कि यहाँ बुद्धिपूर्वक अन्यधर्म का अन्यत्र आरोप किया जाता है, वही आरोप्यमाण (जिसका आरोप किया जाता है) और आरोप-विषय (जहाँ आरोप किया जाता है) इन दोनों का भेद-ज्ञान आवश्यक होता है। जैसे, 'सिहोऽयं माणवकः', यहाँ माणवक में सिहत्व का आरोप करते हैं। क्योंकि, आरोप का विषय जो माणवक है और आरोप्यमाण जो सिहत्व है इन दोनों परस्पर भेद का ज्ञान प्रसिद्ध है। इस भेद-ज्ञान के रहने से ही माणवक में सिहत्व का आरोप कर 'सिहोऽयं माणवकः', ऐसा व्यवहार होता है। यह आरोप साम्प्रतिक (कादाचित्क) है, निरूढ गोणत्व नहीं है। क्योंकि, इस प्रकार माणवक में सिह शब्द का प्रयोग वरावर नहीं होता।

तिरूढ गाँण वह होता है, जहाँ गाँण शब्द भी विशेष प्रयोग होने के कारण सुख्यार्थ शब्द के समान ही सर्वेदा प्रयुक्त होता है। जैसे, तंल शब्द 'तिले भवः', इस योग-वल से तिल-रस का वावक है, परन्तु सरसों के रस में भी निरन्तर प्रयुक्त होता है। यहाँ तिल-रस और सर्वंप-रस में विद्यमान जो भेद है, उसके छिप जाने के कारण गाँणी वृत्ति से सर्वंप-रस में तंल शब्द का प्रयोग निरन्तर होता है। यहाँ सार्वंप रस में प्रयुज्यमान तैल शब्द गाँण है। इस प्रकार की प्रतीति भी किसी भेद-शानवाले को ही होतो है, सबको नहीं; क्योंकि यह रूढतुल्य है। इसलिए, यह तेल शब्द निरूढ है। इससे यह सिद्ध हुआ कि आहार्यारोप-स्थल में सर्वंत्र आरोप्यमाण और आरोप-विषय इन दोनों में भेद होना आवश्यक है। इसलिए, जहाँ-बहाँ गोणस्व है, वहाँ-वहाँ भेद मानना आवश्यक है, यह व्याप्ति मी सिद्ध

हो जाती है। इससे प्रकृत में यह सिख हुआ कि आत्मा देह से भिन्न लोक-व्यवहार में महीं प्रतीत होता, इसलिए यहाँ आहार्यारोप नहीं कर सकते। अर्थात्, आहार्यारोप से गौणी-वृत्ति का जो आश्रयण किया है, वह युक्त नहीं है। यदि यह कहें कि 'मेरा घरीर', इस प्रकार की प्रतीति में भेद का मान अवस्य होता है, इसलिए आहार्यारोप से गौणी-वृत्ति का जो आश्रयण किया है, वह युक्त ही है। यह भी ठीक नहीं है। क्योंकि, अहम-शब्दाय देह के अतिरिक्त पृथक लोक में प्रतीत नहीं होता। यदि लोक-व्यवहार में देह से पृथक् आत्मा की प्रतीति होगी, तब तो देहारमवादी चार्वाक के मत का ही उच्छेद हो जायगा। क्योंकि, चार्वाय-मत का उद्य देह से पृथक आत्मा की प्रतीति नहीं होने के कारण ही हुआ है। जय देह के अतिरिक्त आत्मा का भाग लोक में मान लें, तब लोकायस मत का उच्छेद होना स्वभाविक हो जाता है। 'मम घरीरम' यहाँ आत्मा से पृथक् जो शरीर में भेद का भाग होता है, वह 'राहो: शिरः' के सदृष्ठ औपचारिक ही है। अर्थात्, जिस प्रकार 'राहो: शिरः', यहाँ राहु और शिर में भेद नहीं होने पर भी किमी प्रकार मेद की कल्पना कर 'राहोः' में पब्ठी विभक्ति का निवाह करते हैं, उसी प्रकार 'मम' घरीरम्' इसमें भी किसी प्रकार भेद की कल्पना कर 'मम' पद में यहठी की उत्पत्ति हो जायगी।

देह से आत्मा के अभिन्न प्रतीत होने में एक यह भी होतु है कि जो 'मश्र वारीरम्'
यह कहता है, उसके प्रति भी यदि प्रश्न किया जाय कि तू कीन है, तो वह भी
अपने वक्षःस्थल पर हाथ रखकर कहता है कि 'अयमहमस्मि', अर्थात् में यह हूँ।
यहीं वारीर को ही आत्मा बताया गया है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि लोक में
वारीर से पृथक् जात्मा की प्रतीति नहीं होती और बेह में ही आत्मा का अनुभव
सकलकोक प्रसिद्ध है देह में आत्मन्नम होने पर भी यह भ्रान्त है, यह किसी को भी प्रतीति
नहीं होती है, बिक्क लोग उसका वचन प्रमाणत्वेन ग्रहण करते हैं। लिखा भी है—

# वेहात्मप्रत्ययोर्यद्वत् प्रमाणत्वेम कल्पितः । लीकिकं तद्ववेवेदं प्रमाणन्त्वात्मनिक्चयात् ।।

इसका नात्पयं यह है कि देह में जो आत्मा का अनुमव होता है वह जिस प्रकार प्रमाण-भव से माना जाता है, उसी प्रकार लीकिक प्रमाण भी आत्मा के साक्षात्कार-पर्यंन्त प्रमाण-भाव से माना जाता है। यहाँ 'आत्मिनिश्चयात्' इस पद में आ—आत्मिनिश्चयात् ऐसा पदच्छेद कर, आत्मिनश्चय-पर्यंन्त ऐसा अयं होता है। यात यह है कि जबतक आत्मा का साक्षात्कार न हो जाय, तवतक किन्यत भी प्रमाण-प्रमेय-भाव प्रमाण-भाव से ही माना जाता है। यह सब किल्पत है, यह किसी को मान नहीं होता है। इससे प्रकृत में यह सिद्ध होता है कि गीणत्व का व्यापक जो भेव का भाव है. उसके न होने के कारण व्याप्य जो गीणत्व है, वह स्वयं निवृत्त हो जाता है। अब यहाँ दूसरी शक्का यह होती है कि यदाप में 'स्थूल हूँ', इस प्रतीति के विद्ध होने के कारण 'मेरा शरीर है', इस अभिजा से देह और जीवात्मा में भेद सिद्ध नहीं होता, तथापि 'सोऽहम् अस्म', वही मैं हूँ, इस प्रत्यिक्ता से देह और जीवात्मा में

भेद सिद्ध हो ही जाता है। त्रयों कि, 'स' शब्द से परमात्मा का प्रहुण किया गया है, और 'अहम्' से जीवात्मा का; श्रुति से इन दोनों का अभेद माना गया है। यदि जीवात्मा को देह से मिन्न न माना जाय, तो किसी प्रकार भी देह परमात्मा-स्वरूप नहीं हो सकता। क्यों कि, परमात्मा में जो नित्यत्व, व्यापकत्व आदि धर्म हैं, वे देह में नहीं रहते, इसिलए जीवात्मा को परमात्मा से अभिन्न होने में देह से भिन्न होना भी आवश्यक हो जाता है। इस प्रकार, प्रत्यभिन्ना से, देह से जीवात्मा में भेद सिद्ध हो जाने पर देह के, स्यूळता आदि, जो गुण हैं, उनका जीवात्मा में, आहार्यारीप से अहम्-प्रत्यय के गीण होने में कोई वाधक नहीं हो सकता। यह पूर्वपक्षी का तात्पर्य है।

सिद्धान्ती का कहना है कि यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि इसमें दो विकल्पों का समाधान नहीं होता । जैसे, पूर्वपक्षी के प्रति यह प्रश्न होता है कि यह जो प्रत्यभिशा आपने बताई, वह अज्ञानियों को होती है अथवा श्रवण-मननादि में कुशल परीक्षकों को ? अज्ञानियों को तो कह नहीं सकते; क्योंकि उनको देह के अतिरिक्त आत्मा का ज्ञान नहीं है। तात्पयं यह है कि जीवात्मा और परमात्मा इन दोनों का अभेद प्रत्यभिज्ञा में भासित होता है और वह प्रत्यभिज्ञा पामरों को हो नहीं सकती। कारण यह है कि उन पामरों को देह से भिन्न किसी अन्य जीवारमा की प्रतीति होती ही नहीं। बल्कि उनकी यह ज्ञान होना सम्भव है कि जिस प्रकार स्याम घटादि द्रव्य तेज:संयोग से कालान्सर में एक हो जाता है, और अल्प परिमाण का भी वट-बीज मिट्टी और जरू के संयोग से महत परिमाण का हो जाता है, उसी प्रकार यह देहरूप जीवातमा भी कारणविधिय से परमात्मा हो सकता है। इस प्रकार की सम्मावना होने के कारण 'सोऽहम्' इस प्रकार की प्रत्यभिज्ञा सम्भव भी है। इसके लिए देह से भिन्न जीवात्मा के होने की कोई आवदयकता भी नहीं। इसलिए, अज्ञानियों को कह नहीं सकते हैं। यदि कहें कि अवणमननादिक्शल परीक्षकों को प्रत्यिभज्ञा होती है, सो भी ठीक नहीं है; न्योंकि व्यवहार-काल में पामर और परीक्षक में कोई भेद प्रतीत नहीं होता। ताल्पर्य यह है कि जो श्रवण-मनन में जुशल है और बह्म-साक्षात्कार जिसको न हुआ है, यही परोक्षक कहा जाता है। इसको देह के अतिरिक्त आत्मा का ज्ञान रहने पर भी व्यवहार-काल में, अर्थात् प्रमाण-प्रभेयादि के व्यवहार में, वे परीक्षक भी पामरों के समान ही व्यवहार करते हैं। अर्थात्, आप कौन है ? इस प्रकार पूछे जाने पर 'में यह हूँ', इस प्रकार शरीर को ही आत्मा समझकर अङ्गुल्या निर्देश से शरीर को ही बताते हैं। अर्थात्, जिस प्रकार देह में आत्मा के भ्रम-ज्ञान से पामरों का लोक में व्यवहार देखा जाता है, उसी प्रकार इन परीक्षकों का भी सकल लौकिक व्यवहार देह में आत्मभ्रमपूर्वक ही देखा जाता है।

यदि इन परीक्षकों की, 'वही ब्रह्म में हूँ'; इस प्रकार की प्रत्यिमक्का मान छं, तो उनका जो व्यवहार पामरों के सदृश लोक में देखा जाता है, वह कभी नहीं हो सकता। इसलिए, इनको प्रत्यभिक्षा नहीं होती है। और, जो प्रतिपत्ता हैं, अर्थात् जिनको बाल्साखास्कार हो गया है, उनको तो क्षान, क्षेय, क्षाता इस विश्वटी का उदय नहीं होता,

इसलिए उनको प्रत्यभिक्षा नहीं हो सकती और प्रत्यभिक्षा के न रहने से भेद की सिद्धि भी नहीं हो सकती।

एक बात और है कि 'सोऽहमिस्ग', इस प्रकार की प्रत्यभिशा होने पर भी आम की निवृत्ति नहीं होती। कारण यह है कि परोक्ष ज्ञान से प्रत्यक्ष अम की निवृत्ति नहीं हो सकती। जैसे, रज्जु में जो सपं-प्रत्यक्ष का अम होता है, उसकी निवृत्ति 'यह सपं नहीं है', इस आप्त वाक्य से नहीं होती। काप्त वाक्य से केवल यह ज्ञान होता है कि यह सपं-ज्ञान अम है। अमत्वेन अम के ज्ञान होने पर भी अम निवृत्ति नहीं होती। अम की निवृत्ति तो तब होती है, जब 'यह रज्जु है', इस प्रकार रज्जु का साक्षरकार होता है। इसी प्रकार, देह में जो आत्मअम प्रत्यक्ष है, उसकी निवृत्ति 'सोऽहमिस्म', इस प्रत्यिश्वा-वाक्य से महीं हो सकती।

देहात्मम्रम की निवृति तो तब होती है, जब बह्य का साक्षात्कार, होने कगता है! इसी अभिप्राय से भगवान् भास्कर ने लिखा है— पश्वादिभिष्णादिं, (बिं सूं शिश्रा भाव)! इस पर वाचस्पति मिश्र ने भी लिखा है— वास्त्रिक्तिकाः खल्येवं विचारयन्ति न प्रतिपत्तारः'। इसका तात्पयं यह है कि वास्त्रों के जनन के जो कुशल है, जौर जिनकी आत्मसाद्धात्कार नहीं हुआ है, उनका व्यवहार भी लोक में पणुओं के सदृश ही होता है! जिस प्रकार, पणु किसी मारनेवाले पुरुष को लट्ठ लेकर अपनी और आता हुआ देखकर भाग जाता है और हाथ में घास लेकर आता हुआ अपने स्वामी को अथवा खिलानेवाले को देखकर असके समीप आ जाता है, उसी प्रकार शास्त्रीय ज्ञानसम्पन्न विद्वान् या महात्मा पुरुष हिसक, कूर खावि प्रतिकृत्व करवां को देखकर उससे पृथक् इट जाते हैं, और अनुकूल भक्त को देखकर उसके समीप के जाते हैं। इस प्रकार के प्रमाण-प्रमेय-व्यवहार में पणु और पामर के तुल्य ही चास्त्रिक्तकों का व्यवहार लोक में देखा जाता है। इसिकए, प्रत्यिक्जा से, देह से भिन्न जीवात्मा ो सिद्ध कर, अहम्-प्रत्यय का विषय जीवात्मा को मानकर, असन्तिक और अफल होने से आत्मा को जिज्ञास्य बताया है, वह मुक्त नहीं है। और, अहम्-प्रमुख का विषय अध्यस्त आत्मत्विविध्व देह ही होता है, यह सिद्ध होता है।

# जैनदर्शन के मतानुसार आत्मस्वरूप-विवेचन

अब जैनदर्शन के मतानुसार आत्मस्त्रख्य का विवेचन किया जाता है। जैनों के मत में जीव को व्याप क नहीं माना जाता। किन्तु, आत्मा का परिमाण देह के दुल्य होता है, यह माना जाता है। अर्थात्, देह का परिमाण जितना छोटा या वड़ा होता है, उत्ता ही छोटा या वड़ा जीवात्मा का भी परिमाण होता है, एसा स्वीकार करने से 'मैं इस घर में जानता हुआ हूँ', इस प्रकार के पूर्वोक्त अनुभव में जीवात्मा के एक देश में रहने का को अनुभव होता है, वह युक्त है। इसिलए, उस उक्त प्रादेशिकत्व-अनुभव का प्रामाण्य भी सिद्ध हो जाता है। परन्तु, जैनों का यह कहना उक्त नहीं होता। कारण, यह है कि आत्मा को यदि देह-परिमाण मानें, तो देह जिस प्रकार सावयव होने से अनित्य होता है, उसी प्रकार जीव भी सावयव होने से अनित्य होते छयेगा।

इस अवस्था में, 'कृतहान' और 'अकृताभ्यागम' दोष हो जाते हैं। अर्थात्, जो आत्मा इस ज्ञाम में जान या अक्षा कर्म करता है, उसका फल वही बात्मा दूसरे जन्म मे भोगता है। यदि आत्मा की, मध्यमपरिमाण होने से, अनिस्य मार्ने, तो आत्मा ने जो कर्य किया, उसका फल उसे न मिला। क्योंकि, अनित्य होने से यह नध्ट हो गया। . यही जाहान-दोप है, और ग्रभाश्य कर्म का फल जो सुख-दु:ख है, उसका भीग करनेवाला जो जीवारमा है, वह, विना कुछ कर्म किये ही भोग करता है, यह अकृताम्यागृत-दोख है। यदि इस दोप के परिहार के लिए अवधवों के संघात को खात्मा मार्ने, तो उनके प्रति यह प्रश्न होता है कि क्या प्रत्येक अवगव चैतन्य है ? अथवा संघात का चंतन्य है ? यदि प्रत्येक अवयव को चेतन जाना जाय, तब तो अनेक चेतनों के तल्यसामध्यं होने से, स्वभाव में विलक्षणता होने के कारण, परस्पर वैमनस्य होना अनिवार्य हो जाता है। इस स्थिति में, एक ही शरीर में एक जीवातमा यदि पूर्व की भीर जाना चाहता है, तो दूसरा पश्चिम की ओर और एक वारीर से एक काल में अनेक देशों में जाना असम्भव है, इसलिए अनेक चेतनों से विख्य देश में आकर्षण होने के कारण शरीर ही विदीण हो जायगा। अथवा अनेक चेतनों के आकर्णण-विकर्णण से प्रतिबन्ध होने के कारण धारीर का कहीं भी पनन न हो संनगा। इस स्थिति ने शरीर किया-रहित ही हो जायगा।

यि संघात को चेतना मानें, तो यहाँ भी विकल्प उपस्थित होता है कि संघातापत्ति क्या वारीरोपाधिकी है या स्वामाविकी, अथवा याद्विछकी है ये तीन विकल्प होते हैं। यदि वारीरोपाधिकी मानें, तब तो हाथ या पैर या अगुली या उससे भी किसी छोटें वारीरावयव के छिन्न हो जाने पर जीव के उतने अवयव कट जाने से जीव का विनाश ही हो जायगा। अयीत्, चेतन-तत्त्व ही नष्ट हो जायगा। संघात को स्वामाविक या याद्विछक मान छेने से यह दोष नहीं होता। कारण यह है कि शारीरावयव का छेद जीव के अवयवच्छेद का प्रयोजक नहीं होता।

दिलीय पक्ष, अर्थात् संघात, को स्वाभाविक मानें, वह भी ठीक नहीं है; स्वोंकि यदि संघात को स्वाधाविक मानते हैं, तो स्वभाव से किसी का घांश नहीं होता, इस कारण किली स्वस्प भी अवयव का विच्छेद नहीं हो सकता। क्योंकि, स्वभाव के अविनाधी होने से नियमेन एक प्रकार से अवयवों का सदा संश्लिष्ट रहना अनिवायं है। परन्तु, जैन दार्जनिक ऐसा मानते नहीं हैं। वाल्य, युवस्व प्राप्ति अस्वा के भेद से या जन्मान्तर के भेद से शरीर में भेद होने पर उतने ही भेद जीव के होते हैं, ऐसा जैनों का सिद्धान्त है।

तृतीय (आकस्मिक) मानने पर भी नहीं ठीक होता। क्योंकि, संरक्षेप के सदृश विकलेष को भी यादृष्टिक (आकस्मिक) मानने से मुखपूर्व के बैठा हुआ आदमी भी अकस्मात् अचेतन हो सकता है। इसिछए, जीव को शरीरपरिमाण मानना युक्त नहीं होता। यदि यह कहें कि 'इस घर में जानता हुआ हूं", इस प्रकार जीव की प्रादेशिकत्व-सिद्धि के स्थिए जीव को अणुपरिमाण मान छेना ही युक्त है। विमु सानने से जीव का किसी प्रदेश में होता युक्त नहीं होता। परन्तु, यह मत भी

ठीक नहीं है ? कारण यह है कि जीव के बणु मान छेने से प्रावेशिकत्व का ग्रहण यद्यपि उपविष्कृत जाता है, परन्तु 'स्यूलोऽहम्', 'क्वशोऽहम्' इत्यादि जीव में जो स्यूलता जादि की प्रतीति होती है, उसकी उपपत्ति अणु मानने से कदापि नहीं हो सकती। इसिल्ए, अणु मानना युक्त नहीं है।

# बौद्धों के मतानुसार आत्मस्वरूप-विवेचन

अब यहाँ बात्मा को विज्ञान-स्वरूप माननेवाले बीढों के मत में जात्मा के विश्व ह सावयवत्व न होने के कारण यह पूर्वोक्त दोष नहीं आता, यह दिखाया जाता है। भाव यह है कि बीडों के मत में विज्ञान की ही आत्मा माना जाता है। वहीं विज्ञान स्वरूप जात्मा आध्यारिमक देहादि के आकार में अहम् (मैं) के रूप में भासित होता है। इनके मत में ज्ञान के साकार होने से इस प्रकार का प्रतिभास युक्त होता है। इस अवस्था में, जीवातमा में जो प्रादेशिकत्व और स्यूलत्व आदि की प्रतीति होती है, वह सब उपपन्न हो जाता है। अर्थात्, प्रादेशिकत्व और स्थूलत्व की उपपत्ति नहीं होती। यह दोष, जो पूर्व में दिखाया गया है, इनके मत में युक्त नहीं होता। और, शरीर के अवयवच्छेद होने से आत्मा का छेद होना भी, जो पूर्व में दीव बताया गया है. युक्त नहीं है। कारण यह है कि वौद्धों के मत में विज्ञान प्रतिक्षण भिन्न भासित होता रहता है अर्थात्, जिस समय जैसा शरीर का संस्थान होता है, उस समय उसी प्रकार विज्ञान भी भासित होता है। अर्थात्, विज्ञान के अवयव शरीर के अवयवों के सद्श ही हो जाता है। विज्ञान का विशुद्ध अवयव कोई भी नहीं है। विशद्ध अवयव को उसी कहते हैं; जिसकी उत्पत्ति अवयवान्तर के अधीन न हो। यहाँ ती विज्ञानावयव की उत्पत्ति कारीरावयव के अधीन ही है, इसिक्टए विशुद्ध नहीं है। यहाँ मूर्त परमाणुओं के संघात का नाम शरीर है और जो बान्तर विज्ञान है, वह स्कन्धों का समवाय है। और, वह भी कल्पनामय स्वप्त-वस्तु के सदृश हैं। इसी कारण, इनके अवयय पृथक सिद्ध नहीं होते। यह दिज्ञानवादी बौद्धों का तात्पर्य है। परन्तुः यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि इनके मत में भी अहम् (में)-प्रतीति का मुख्य विषय कोई नहीं होता। तात्पर्य यह है कि 'जो में सोया था, वहीं में इस समय जगा हूँ, इस प्रकार का जो अनुभव होता है, उस अनुभवमें अहम् (में)-अनुभव का विषय कोई स्थिर वस्तु प्रतीत होती है और क्षणभङ्गी बौद्धों के मत में कोई स्थिर वस्तु नहीं है। किन्तु, क्षणिक होने से ही अस्थिर में स्थिरत्व के अम होने के कारण इनके मत में भी अध्यास अवर्गणीय हो जाता है। क्योंकि, भ्रम का ही नाम अध्यास है।

यद्यपि बीद लोग विज्ञान-सन्तान को आत्मा मानते हैं, परन्तु यह भी युक्त नहीं होता। कारण यह है कि वह सन्तान सन्तानी से भिन्न है, अथवा अभिन्न ? इस विकल्प का उत्तर इनके यहाँ नहीं है। कारण यह है कि भिन्न तो कह नहीं सकते; क्योंकि विज्ञान से भिन्न इनके मत में कुछ है नहीं। भिन्न मान छेने से अपसिद्धान्त हो जाता। यदि अभिन्न मानते हैं, तो पूर्वोक्त दूषण गलेपतित हो जाता है। बौदों के

मत में विज्ञान के अतिरिक्त कोई भी तत्त्व नहीं माना जाता। बुद्धिस्वरूप विज्ञान ही ग्राह्म और ग्राह्म, इन दोनों आकारों में परिणत होकर अपने से भिन्न और अपने सबूब ही बाह्म घट-पटादि पदार्थों की कल्पना कर लेता है। इस स्थिति में, 'मैं स्थून हूं', इस प्रकार की जो प्रतीति होती है, उसको औपचारिक मानना अनिवार्य हो जाता है। परस्तु, औपचारिक मानना भी युक्त नहीं होता। कारण यह है कि औपचारिक-स्थूल में भेद का भान होना आवश्यक है, और यहाँ भेद का भान होता नहीं। क्योंकि, इनके मत में विज्ञान से शिन्न कोई भी पदार्थ नहीं माना जाता। और भेद का भान होने पर ही औपचारिक होता है, यह पहले ही कहा जा चुका है।

#### आत्मस्वरूप-विचार-समन्वय

इस सन्दर्भ से यह सिद्ध हुआ कि 'अहम्' (में), इस प्रकार की जो प्रतीति होती है, उसका विषय गढ निलेंप आत्मा नहीं है, किन्तु अध्यस्त आत्मा ही अहुम् का विषय है। इसलिए, अध्यास की निवृत्ति ही वेदान्त-सास्त्र का प्रयोजन और सन्दिग्ध आत्मा ही इसका विषय भी िद्ध हो जाता है। इसलिए वेदान्त-शास्त्र आरम्भणीय है, यह सिंख हो जाता है। इसमें अनुमान इस प्रकार का होता है-विदादा पद वेदान्त-शास्त (पक्ष) विषय और प्रयोजन-सहित है (साध्य) जनादि अविद्यापरिक लित जो बन्ध है, उसके निवर्त्तक होने के कारण (हेतू), सुन्तोत्थित बोध के सद्ध (दृष्टान्त) । तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार सोया हुआ मनुष्य स्वप्न में अपनी इष्ट बस्तु के नाश आदि अने ह अतिबट स्वप्नों को देखकर अपने को दुःखार्त मानता है और जग जाने पर समस्त स्वप्नजन्य दु:खों से जपने को सुक्त और स्वस्थ सुखी समझता है, उसी प्रकार अनावि अविद्यारूप संसार-चक्र से ग्रस्त प्राणी स्वत्न के सद्द्र अनेक प्रकार के द:खों से अपने को आकान्त समझता है। जब वैदान्त-वात्रयों से यथार्थ आत्मा का साक्षात्कार हो जाता है, तब अविद्या से उत्पन्न होनेवाले सकट दुखों से रहित अपने को पाता है। जिस प्रकार, स्वप्नवस्था में सायापरिक ल्पित अनेक प्रकार के दु:बों के निवत्तंक सुप्तोत्थित का जो बोध है, उसका विषय सुखपूर्वन वंठे हुए सुप्तोत्थित पुरुष का देह ही है। स्वप्नावस्था में जो बोध है, उसका विषय वह दह नहीं होता। स्पत्नावस्था के बोध का विषय स्वप्नावस्था का परिकल्पित खरीर ही होता है। और स्वय्नावस्था में जो मायापरिकल्पित अनेक प्रकार क अनथं है, उसकी निवृत्ति ही सुन्तोत्थित पुरुष के बोध का प्रयोजन है। इसी प्रकार, श्रवण, मनन आदि से उत्पन्न होनेवाला जो परोक्ष ज्ञान है, उसके द्वारा अध्यास-परिकल्पित जो कत्त्व, भोनत्व आदि अनेक अनर्थ हैं, उनका निवर्त्तक जो वेदान्त-शास्त्र है, उसका विषय जीवात्मभूत सचिनदानन्द-स्वक्रप ब्रह्म ही है। क्योंकि, उस आ(सस्वक्रप सच्चिदानन्द-ब्रह्म की प्रतीति णहम् बदद से नहीं होती। इसलिए, शुद्ध ब्रह्म ही वेदान्त-शास्त्र का विषय है और अध्यास की निवृत्ति उसका फल। इसलिए, 'अफलत्वात्' इस हेतु से पूर्वपकी हारा निर्दिष्ट शास्त्र की अनारम्भणीयता असिद हो जाती है। लिखा भी है-

#### श्रुतिसम्बात्मतस्वन्तु नाहं बुद्धवावागम्यते । अपि के कामतो मोहानात्मन्यस्वविषये ॥

इसका तात्पर्य यह है कि केवल श्रुतिमांग से अधिगम्य (जानने योग्य) जो आत्मतत्त्व है, वह अहम्-प्रतीति का त्रिषय नहीं होता। क्योंकि, 'अहम्', इस प्रकार की जा प्रतीति होती है, उसमें अहङ्कार और आत्मा का ताबात्म्याध्यास ही कारण होता है। शुद्ध आत्मा अहम् का विषय नहीं होता। शुद्ध आत्मा के अप्रत्यक्ष होने पर भी आकाश के सबूश यद्ब्छा से उसमें मोह होना सम्भव है। परन्तु, मिध्याज्ञानरहित शुद्धआत्मा में किसी प्रकार भी मोह होना असम्भव है। इसी कारण, 'असन्विग्धत्वात्',

यह जो हेतु पूर्वपक्षी ने दिखाया है, वह भी असिद्ध हो जाता है।

यदि यह कहें कि जीवारमा की प्रतीति तो प्राणी-मात्र की अवाधित रूप से होती है-जैसे, 'में हूं'। इस प्रकार की प्रतीति सबकी होती है, और 'में नहीं हूं' इस प्रकार की प्रतीति किसी को भी नहीं होती । इससे जीवात्मा की प्रतीति वसन्दिग्ध सिद्ध हो जाती है । ओर, 'वह ब्रह्म तुम्हीं हो', इत्यादि वेदान्त-वाक्यों से 'जीवात्मा ही ब्रह्म है', यह सिद्ध हो जाता है। इसलिए, यद्यपि आत्नतत्व असन्दिग्ध है, ऐसा सिद्ध हो जाता है, तथापि सामान्यतः जीवात्मा के ज्ञान होने पर भी विशेष ज्ञान के लिए जिज्ञासा होना अनिवास है। फारण यह है कि प्रत्येक आचार्य आत्मा के भिन्न-भिन्न स्वरूप मानते हैं। जैसे चार्वाक लोग चैतन्यविशिष्ट देह को ही आत्मा मानते हैं और उसने से कुछ लोग इन्द्रियों को ही और कुछ लोग अन्तःकरण को ही। ये सब चार्वाक के अन्तर्गत हैं। बौद्ध लोग क्षणभङ्गुर विज्ञान-सन्तान को आत्मा मानते हैं। जैन आत्मा को देहपरिमाण मानते हैं। नैयायिक आत्मा को ब्रह्म से भिन्न कतुँ त्वादि धर्मों से यक्त मानते हैं और मीमांसकों का कहना है द्रव्य तथा बीध ये दोनों आत्मा के स्वभाव हैं। इनके कहने का तात्पर्य यह है कि 'आत्मानन्दमयः' इस तैत्तिरीय-श्रुति में जो 'आनन्दमय' शब्द है, उसमें प्राचुर्य-अर्थ में मयट् अत्यय है। इसलिए, आनन्द के अधिक होने पर भी इसके विरोधी द्रव्य-अंश का आत्मा में अंशतः भी विद्यमान रहता था श्यक हो जाता है। इसलिए, सुप्तोत्थित पुरुप का ऐसा जो ज्ञान होता है कि 'सुखमहत्वाप्स न किञ्चिदवेदियम्' अर्थात् में मुखपूर्वक ऐसा सोया कि कुछ भी नहीं जाना । इस ज्ञान मे दो प्रकार का परामर्श प्रतीत होता है। एक तो, में सुखपूर्वक सोया'। इस ज्ञान में प्रकाश-अंश प्रतीत होता है। यदि प्रकाश-अंश को न मानें, तो सप्पत्त में कोई साक्षी नहीं है। इस प्रकार का जो परामर्श है, वह नहीं बनता। अर्थात्, सुष्पित बिना साक्षी की है, यह परामर्श अनुपपन्न हो जायगा। इसलिए, प्रकाशांश मानना आवश्यक है। और, दूसरी प्रतीति है, 'न किञ्चिदवेदिषम्' अर्थात् कुछ भी नहीं जाना, इस परामशं से अप्रकाश-रूप द्रव्य-अंश की भी सिद्धि हो जाती है। इसलिए, इनके मत में द्रव्य और बंध उभयस्वरूप आत्मा माना जाता है। सांख्यों के मत म केवल भोक्ता ही आत्मा है, कत्ती नहीं, ऐसा माना जाता है। वेदान्ती लीगों का कहना है कि कत्तंत्व-भोक्तृत्वादि से रहित और जीव से अभिन्न चित्-स्वरूप आत्मा है। इस प्रकार. धर्मी आत्मा के प्रसिद्ध होने पर भी कौन आत्मा है, इस विषय ज्ञान में संशय रहता ही है।

इसलिए, संशय होने से ब्रह्म जिज्ञास्य, अर्थात् विचार करने के योग्य है-यह सिद्ध होता है और ब्रह्म के विचार करने योग्य होने के कारण, ब्रह्म का विचार, जो बह्म-मीमांसा-शास्त्र है, उसका आरम्भणीय होना भी निर्वाध सिद्ध हो जाता है। इस प्रकार, 'जन्माद्यस्य यतः', यहाँ से अन्त-पर्यन्त समस्त शास्त्र विचार के ही अधीन है, इसलिए, इस अधिकरण का सबसे पहले लिखना सङ्गत भी हो जाता है।

ब्रह्म में प्रमाण

अब दूसरा विचार यह होता है कि इस प्रकार के ब्रह्म के होने में प्रमाण क्या है ? प्रत्यक्ष तो कह नहीं सकते; क्योंकि ब्रह्म अतीन्द्रिय पदार्थ है । और, अतीन्त्रिय पदार्थं का प्रत्यक्ष होता नहीं । अनुमान को भी प्रमाण नहीं कह सकते। कारण यह है कि जहाँ साध्य का न्याप्य लिङ्ग रहता है, वहीं अनुमान होता है। जैसे, अग्नि का व्याप्य जो धुम है, वही अग्नि का अनुमापक होता है। प्रकृत में ऐसा कोई भी बह्य का व्याप्य जिङ्ग नहीं है, जिससे बह्य का अनुमान कर सकें। उपमान आदि प्रमाण तो नियत विषय हैं। इसलिए, उनकी तो शक्का भी नहीं हो सकती । आगम भी बह्य में प्रमाण नहीं हो सकता; क्योंकि 'यतो वाची निवर्त्त'ते', इत्यादि श्रुति से ही बह्य को आगम से अगम्य बताया गया है। इसलिए, ब्रह्म में प्रमाण सिद्ध नहीं होता, यह पूर्वपक्षी शङ्का का तात्पर्य है।

यहाँ सिद्धान्ती का कहना है कि यह ठीक नहीं है, क्योंकि प्रत्यक्ष भादि प्रमाण के विषय नहीं होने पर भी बहा के वोधन में श्रति का ही प्रमाण पर्याप्त है। अतीन्द्रिय पदार्थ के ही बोधन में श्रुति का सार्थक्य भी है। यदि कहें कि 'यती वाची निवर्शन्ते', इत्यादि श्रुतियाँ बह्य का श्रुति-गम्य होना भी निषेध करती हैं, तो उनसे यह कहना चाहिए कि श्रति ही निषेध करती है और श्रुति ही आगमगम्य होने का विधान भी करती है। जैसे, 'तं त्वीपनिषदं पुरुषं पुच्छामि', 'सदेव सीमेदमग्र आसीत्, 'आनन्दो बह्य', इत्यादि अनेक श्रुतियों से ब्रह्म का श्रुतिगम्य होना भी बताया गया है। श्रुतिप्रतिपादित अर्थ के अनुपपन्न होने पर भी वैदिकों की बुद्धि किन नहीं होती, बल्कि उनके उपपादन के मार्ग का ही विचार करते हैं। इसलिए, निपेधक और विधायक दोनों प्रकार के वाक्यों का समन्वय समुचित है। यहाँ विषेधक और विधायक दोनों वाक्यों की प्रकार होतो है कि वाक्यजन्य स्पष्ट स्फूरणक्य अर्थ । निषेध में एकवाक्यता इस है और अज्ञान-रूप आवरण के भड़ करने में निषेध-श्रुति चरितार्थता विधायक-श्रुति की। इसलिए, दोनों प्रकार की श्रुतियाँ करितायं होती हैं। इसका तात्पर्य यह है कि जिस समय घट आदि का ज्ञान होता है, उस समय अन्तःकरण-विशेषहप जो बुद्धि-तत्त्व है, जिसमें स्वान्तर्गत चिदाभास भी है, वह घट को ण्याप्त करता है । वहाँ बृद्धि-रूप व्याप्ति से घट का अज्ञानरूप जो आदरण है, उसका नाश होता है। और, चिदाभास की जो ध्याप्ति है, उससे घट का स्फुरण होता है। क्योंकि, घट तो जड़ है, उसका स्वयम्प्रकाश हो नहीं सकता। इसलिए, चिदाभास की व्याप्ति गानना अनिवायं हो जाता है। स्वामी विद्यारण्य आवायं ने भी छिखा है—

'वृद्धितस्यविदामासौ द्वाविष व्याप्नुतो घटम् । तत्राज्ञानं धिया नश्चेत् वाभासेन घटः स्फुरेत् ॥'

इसका ताल्पयं यही है कि बुद्धि और उसमें स्थित चिदाभास—ये दोनों घट की व्याप्त करते हैं, वहाँ बुद्धि की व्याप्ति से अज्ञान का नाश होता है, और चिदाभास की व्याप्ति से घट का स्फुरण। यहाँ स्फुरण शब्द से ज्ञान में अपने आकार का समर्पण ही विवक्षित है। 'जानाति' मं ज्ञा धातु का अर्थ (फल) आवरण-भक्त और स्फुरण दोनों सिद्ध होते हैं। आवरणभक्त रूप फल के मानने से ही 'घटं जानाति' में घट का कमंत्व सिद्ध होता है। अन्यथा, ज्ञान-रूप फल के घट में न रहने से घट की कमंता सिद्ध नहीं होगी।

प्रकृत में 'तत्त्वमित', इत्यादि वाक्यों से आत्मा का आन उत्पन्न होता है।
यहाँ बुद्धि-वृत्ति की व्याप्ति से अज्ञान-रूप धावरण का नाश-रूप फल उत्पन्न होता है।
आवरण के भङ्ग होने पर शिद्ध ही स्वयम्प्रकाश-स्वरूप आत्मा का स्फुरण होने
लगता है। इसलिए, स्फुरण के स्वयं सिद्ध होने से वाक्य-जन्य ज्ञान का वह फल नहीं
हो सकता। इसी अभिप्राय से ब्रह्म का ज्ञान का विषय होना भी श्रुति बताती है। इस तरह
दोनों प्रकार की श्रुतियाँ चरितार्थं होती हैं। इसी खांभप्राय से आचार्यों ने भी कहा है—

'अनाघेयफलत्वेन श्रुते हा न गोचरः । प्रमेयं प्रभितौ तु स्यादात्माकारसमर्पणात् ॥ न प्रकाश्यं प्रमाणेन प्रकाशो ब्रह्मणः स्वयम् । तज्जन्याऽऽवृत्तिभङ्गः न प्रमेयमिति गीयते ॥'

इसका तात्पर्य यह है कि बह्य श्रुति का विषय नहीं होता; क्योंकि स्वयं स्फुरण-रूप जो बह्य है, उसमें श्रुति स्फुरण-रूप फल उत्पन्न नहीं कर सकती । किन्तु, बह्य का जो प्रमेय कहा जाता है, वह ज्ञान में अपने आकार के समर्पण करने के हेतु से ही है । जिस कारण ब्रह्म स्वयम्प्रकाश है, उसी कारण प्रमाणान्तर से वह प्रकाश्य नहीं होता । किन्तु, प्रमाण से आवरण का भट्स होता है। इसलिए, प्रमेय कहा जाता है।

इस सन्दर्भ से सत्चित् आनन्द एकरस जीवात्मभूत ब्रह्म ही प्रकृत जास्त्र का विषय है, यह व्यवस्थापन किया गया । इसके बाद पहले जो लिखा है कि अध्यास-निवृत्ति शास्त्र का प्रयोजन है, इसमे अध्यास क्या वस्तु है ? श्रीर, वह क्यों माना जाता है ? इतियादि विषयों का विवेचन किया जाता है।

#### अघ्यासवाद-विवेचन

यहाँ एक बात जानना चाहिए कि जो अनेक प्रकार के बाद विभिन्न आचार्यों ने माने हैं, उनमें प्रधान तीन ही बाद हैं—जैसे, आरम्भवाद, परिणामवाद और विवक्तंबाद। आरम्भवाद नैयायिकों और वैशेषिकों का है, तथा परिणामवाद सांस्यों का और विवक्तंबाद बेदान्तियों का है। विवक्तंबाद का ही बाम बच्यासवाद है।

आरम्भवादी लोगों का कहना है कि पूर्व में असत् जो घट, पट आदि अवयवी पदार्थ है, वे अपने अवयवों से ही आरब्ध होते हैं, इसलिए आरम्भवाद माना जाता है। जैसे, परमाणु-संयोग से द्वयणुक की और द्वयणुक के संयोग से त्र्यणुक की उत्पत्ति होती है। इसी कम से पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाशादि पञ्चभूतों की उत्पत्ति और उसके द्वारा इस दृश्यमान सकल प्रपञ्च की उत्पत्ति होती है, यही आरम्भवाद है। इसलिए, यह प्रपञ्च सत्य है, अध्यस्त नहीं, ऐसा नैयायिकों और वैशेषिकों का कहना है। अध्यास के न होने से अध्यास की निवृत्ति-रूप जो शास्त्र का प्रयोजन माना गया है, वह सिद्ध नहीं होता, यह आरम्भवाद का सिद्धान्त है। परन्तु, यह युक्त नहीं है। कारण यह है कि परमाणु निरवयव होता है और संयोग सावयव पदार्थी के अवयव के साथ ही होता है । क्योंकि, संयोग अव्याप्यवृत्ति धर्म है, यह अवयव के साथ ही होता है। और, परमाणु का कोई अवयव है नहीं। इसलिए, परमाणु का संयोग न होने से द्वयण्कादिक क्रम से जो प्रपञ्च की उत्पत्ति कही गई है, वह सिद्ध नहीं होती है, इसलिए आरम्भवाद युक्त नहीं है।

इसी प्रकार, सांख्यों का अधिमत जो परिणामवाद है, उसके विषय में भी समझना चाहिए। परिणाम उसको कहते हैं, जो अपने स्वख्य का त्याग कर स्वख्यान्तर में परिणत हो जाता है। जैसे, दुरध अपने रूप द्रवत्व को छोड़कर कठिन दिध के रूप में परिणत हो जाता है। इसलिए, दुग्ध का परिणाम दिध कहा जाता है। सांस्यों के मत में प्रपञ्च को ही प्रकृति का परिणाम माना जाता है । प्रकृति महतत्त्व के रूप में परिणत होकर तथा बुद्धि अहङ्कार के रूप में, और अहङ्कार पञ्चतन्मात्रा के रूप में परिणत होकर पञ्चभूतों के द्वारा सकल प्रपञ्च का कारण बनता है। यही परिणामवाद है। परन्तु, यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि सांख्यों के मत में प्रकृति अचेतन पदार्थ है; इसलिए चेतन के साथ सम्बन्ध के बिना उसमें परिणाम होना असम्भव है। और, चेतन जो पुरुष है, उसको सांख्य लोग सर्वथा उदासीन मानते हैं। इस अवस्था में, उसका अचेतन के साथ सम्बन्ध हो नहीं सकता । इसलिए, परिणामवाद भी युक्त नहीं होता ।

यदि यह कहें कि आरम्भवाद और परिणामवाद के असम्भव होने पर संसार को नित्य ही मान लें, तो क्या हानि है ? यह ठीक नहीं है। क्योंकि, संसार की प्रतीति होती है। इसलिए, इसका अपलाप भी नहीं कर सकते। यदि प्रतीति होने से इसको सत् ही मान लें, तो भी ठीक नहीं होता। क्योंकि, ज्ञानी की दृष्टि से आत्मा के साक्षात्कार होने पर सकल प्रपञ्च मिथ्या प्रतीत होता है । अर्थात्, आत्मसाझात्कार होने पर संसार का बाध हो जाता है और सत्य पदार्थ का बाध होता नहीं। इसलिए, ख्याति और बाध दोनों की उपपत्ति के लिए अध्यासवाद को स्वीकार करना आवश्यक हो जाता है। इसलिए. प्रपञ्च अध्यस्त है, ऐसा सिद्ध होता है और अध्यास की निवृत्ति ही शास्त्र

का प्रयोजन है, यह भी सिद्ध हो जाता है।

यह विवर्त्त सत् और असत् दोनों से विलक्षण अनिवंचनीय माना गया है। यदि सत् मानें, तो उसका बाम नहीं होगा, और यदि असत् मानें, तो उसकी प्रतीति नहीं होगी।

इसलिए, विवर्त दोनों से विलक्षण अनिवंचनीय सिद्ध होता है। जिसका ज्ञान से बाध हो, उसे अनिवंचनीय कहा जाता है। विवर्त का लक्षण यह माना गया है कि जो अपने स्वरूप का त्याग न कर दूसरे के स्वरूप से भासित हो, वह विवर्त है। जैसे, शुक्ति का, अपने स्वरूप को न छोड़कर, रजत रूप से भासित होना।

जिस प्रकार, शुक्ति में रजत और रज्जु में सर्ग विवर्त्त अर्थात् करिपत है, उसी प्रकार ब्रह्म में सकल प्रपञ्च कल्पित है। उसीको सत्यमिथ्यास्यावभास और अध्यास भी कहते हैं। यहाँ अध्यास और अवभास पर्यायवाचक शब्द हैं।

प्रकृत में आत्मा सत् है और अह्ङ्कारादि सकल प्रपञ्च मिथ्या। एक बात और है कि अहङ्कार आदि जो आत्मा से भिन्न पदार्थ हैं. उनमें आत्मा के स्वरूप का अध्यास नहीं होता, किन्तु आत्मा के सम्बन्ध का अध्यास होता है। और, आत्मा में मिध्याभूत अनात्मप्रपञ्च के स्वरूप का ही अध्यास होता है। इसी का नाम सत्य मिध्यास्यावभास है। शुक्ति में जो रजत का अध्यास है, वह भी इसी प्रकार का समझना चाहिए। अर्थात्, रजत में शुक्ति के सम्बन्ध का अध्यास और शुक्ति में रजत के स्वरूप का अध्यास होता है।

अध्यास दो प्रकार का होता है। एक अर्थाव्यास और दूसरा ज्ञानाव्यास।

मुक्ति में मिथ्याभूत रजत का जो अव्यास है, वह अर्थाव्यास है; और सिब्याभूत

भान का आत्मा में जो अव्यास है, वह ज्ञानाव्यास है। शास्त्रकारों ने भी लिखा है—

'प्रभाणदोषसंस्कारजन्मान्यस्य परार्थता । तद्धीश्चाध्यास इति हि द्वयमिष्टं मनीषिषि:॥'

इसका तात्पर्य यह है कि प्रमाण, दोष और संस्कार इन तीनों से उत्पन्न होनेवाली जो बन्थ वस्तु की अन्यात्मता है, अर्थात् वस्त्वन्य के स्वरूप में परिणत होना है, वह और ऐसी वस्तु का जो ज्ञान है, ये दोनों अध्यास कहे जाते हैं। यहाँ प्रमाण शब्द से चक्षु बादि इन्द्रियों का ग्रहण है, और दोष दूरस्व आदि का। संस्कार वह है, जो पूर्व में रजत आदि के अनुभव से आत्मा में उत्पन्न हुआ है। इन तीनों के रहने पर ही शुक्ति में 'यह रजत है', इस प्रकार का भ्रम उत्पन्न होता है। इन तीनों में एक के भी नहीं रहने से बच्यास नहीं हो सकता। और भी अध्यास दो प्रकार का होता है—एक निष्पाधिक दूसरा सोपाधिक। यथा—

'दोषेण कर्मणा वापि क्षोभिताज्ञानसम्भवः । तत्विद्याविरोधी च श्रयोऽयं निरूपाधिकः ॥ उपाधिसन्निधिप्रान्तक्षोभाविद्याविजृष्णितम् । उपाध्यपगमापोह्यमाहुः सोपाधिकं श्रमम् ॥'

भाव यह है कि दोष अथवा कम से क्षोभित जो अज्ञान है, उससे उत्पन्न होनेवाला तर्वज्ञान का विरोधी जो भ्रम है, उसे निरुपाधिक भ्रम कहते हैं। उपाधि के संज्ञिधान से प्राप्त है क्षोभ जिसमें, उस अविद्या से उत्पन्न होनेवाला और उपाधि के नष्ट होने से नष्ट हो जानेवाला जो भ्रम है, उसे सोपाधिक कहते हैं। आतमा में अहङ्कार का जो स्वरूपेण अध्यास है, वह निष्पाधिक श्रम है। जैसे, उपाधिरहित इदम् अंश में रजत-संस्कार के सहित, अविद्या के कारण, रखत का अध्यास होता है। तद्वत्, पूर्वंवर्ती अहङ्ककार आदि अथवा कमें से क्षोभित जो अविद्या है, उसीसे उपाधिरहित चिद्-रूप आतमा में अहंकार का जो अध्यास होता है, वहीं निरूपाधिक श्रम है। और, एक ही अखण्ड ब्रह्म में उपाधि के भेद से जीव, ईर्बर आदि भेद का जो अवभास होता है, वहीं संपाधिक श्रम कहा जाता है। और, उसी ब्रह्म में स्वरूप से जो अहंकार का अध्यास होता है, उसे निष्पाधिक अक्यास कहा गया है। अग्य आचार्यों ने भी कहा है—

'नीलिमेव विषत्येवा स्त्रान्त्या ब्रह्मणि संसृतिः। घटन्योमेव भोक्ताऽयं स्त्रान्तो भेदेन न स्वतः ॥'

तात्पर्यं यह है कि जिस प्रकार आकाश में नीलिमा की प्रतीति होती है, उसी प्रकार ब्रह्म में, भ्रान्ति के कारण, संसार की प्रतीति होती है। और, जिस प्रकार सहाकाश में घट उपाधि से घटाकाश का भेद प्रतीत होता है, उसी प्रकार अखण्ड जात्मा में, शरीर आदि उपाधि के कारण भ्रान्ति से ही, भोक्ता आदि का भेद प्रतीत होता है। वस्तुतः, स्वतः, भेद नहीं है।

इसी अभिप्राय से शङ्कराचार्य ने अपने शारीरक-भाष्य के अध्यास-निख्यण-प्रसङ्ग में लोकानुभव के दो ही उदाहरण, दृष्टान्त-रूप से, दिये हैं—जैसे 'शुक्तिका रजतवद्वभासते एकश्वन्द्रः स द्वितं।यबदिति।' तात्पय यह है कि जिस प्रकार शुक्तिका रजत के रूप में भासित होती है, उसी प्रकार बहा इस प्रपञ्च के आकार में भासित होता है और जिस प्रकार एक ही चन्द्रमा दो प्रतीत होता है, उसी प्रकार एक ही बहा मे बोव-ईश्वरादि अनेक प्रकार के भेद प्रतीत होते हैं।

इस प्रकार, वेदान्तियों के मतानुसार दो ही पदार्थ सिद्ध होते हैं । एक इच्छा, दूसरा दृश्य । इसीका 'सत्यानृत' या 'सत्यिमध्या' इत्यादि शब्दों से आचार्यों ने अनेकधा वर्णन किये हैं । यथा—'सत्यानृते मिथुनीकृत्य ब्रह्म सत्यं जगिन्मध्या' इत्यिदि । विस्तार के अय से यहाँ विशेष नहीं लिखा जा रहा है । जिज्ञासाविशेष के लिए शाकूरभाष्य द्वष्टाच्य है ।

# अख्यातिवादी मोमांसक (प्रभाकर) के मतानुसार अध्यास-निरूपण

इस प्रकार, अध्यासवादी शास्त्र वेदान्त का मत-प्रदर्शन संक्षेप में विया गया।
अब अख्यातिवादी मीमाँसक, विशेषतया प्रभाकर, का मत योड़े में दिखाया जाता है।
प्रभाकर अध्यासवाद को नहीं मानते। इनका कहना है कि 'शुक्तिका रजतवदबमासते',
यह जो शक्त्राचार्य का दृष्टान्त है, यह युक्त नहीं है। कारण यह है कि शुक्ति में होनेवाला
'यह रजत है', इस प्रकार का जो ज्ञान है, वह भ्रम नहीं है, किन्तु ययार्थ ही है।
'इदम् रजतम्', इस प्रकार का जो ज्ञान है, वह एक नहीं है। यहाँ 'इदम्' शब्द के
जो ज्ञान होता है, वह प्रत्यक्ष है, और 'रजतम्' इस प्रकार का जो ज्ञान होता है, वह
पूर्व म दृष्ट जो रजत है, उसकी स्मृति के आकार का प्रदर्शनभात्र है। यहाँ 'इदम्',

इस. परपक्ष में आगे रहनेवाला (पुरोबर्त्ती) द्रव्य-मात्र का ग्रहण होता है। और, इस द्रव्य में रहनेवाला जो श्रुक्तित्व है, उसका दूरत्वादि दोप से ग्रहण नहीं होता। यहाँ गृहीत जो द्रव्य-मात्र है, वह रजत के सद्दा होने के कारण रजत के संस्कार का उत्योधन द्वारा रजत-स्मृति को उत्पन्न कर देता है। वह स्मृति वद्यपि गृहीत-ग्रहण स्प्रभाववाली है, तथापि दोष के वश से गृहीतत्व अंश का त्याग हो जाता है। केवल प्रहण-मात्र अवशिष्ट रह जाता है, अर्थात् उस स्मृति में दूरत्वादि दोष से खुक्त-अंश का भान नहीं होता, केवल जान-मात्र रहता है। इस स्थिति में, प्रत्यक्ष और स्मरण ये दोनों ज्ञान स्वरूप से या विषय से परस्पर भिन्न होते हुए भी, दोषवन्न, भेद के ज्ञान न होने के कारण, 'इदम् रजतम्', यह रजत है, इस अभेद-ज्ञान को प्रवृत्त करा देते हैं। और, रजतार्थी की जो प्रवृत्ति उसमें होती है, वह पुरोवर्त्ती पदार्थ में, यह रजत नहीं है, इस प्रकार के रजत-भेद के ज्ञान न होने के कारण ही। एक बात और भी है कि 'इदम् रजतम्' ऐसी जो रजत की व्रतीति है, उस रजत-प्रतीति का आलम्बन, अर्थात् विषय, शुक्त न में हो सकती। कारण यह है कि जिस ज्ञान में जो भासित होता है, वही उसका आलम्बन (विषय) होता है। प्रकृति में, यदि रजत के अनुभव का विषय शुक्त को मानते हैं, तो नियमविषद्ध हो जाता है।

इसलिए, शाङ्कर वेदान्तियों का यह कहना कि शुक्ति रजत रूप से शासित होत्ती है, अर्थात् अन्य का अन्य रूप सं भान होता है, युवत नहीं है। प्रशाकरमतानुसारी पण्डित शालिकनाथ ने भी प्रकरण-पञ्जिका के न्यायवीथी नामक चतुर्थ प्रकरण में लिखा है—

> 'अत बूमी य एवार्थी यस्यां संविदि भासते । वेद्यः स एव नान्यद्धि वैद्यावेद्यत्वलक्षणम् ।। इदं रजतमित्यत्व रजतन्त्ववभासते । तदेव तेम वेद्यं स्याञ्चतु शुक्तिरवेदनात् ।। तेनान्यस्यान्याभावः प्रतीत्थैव पराहतः। अन्यस्मिन् भासमाने हि न परं भासते यतः ।।,

तात्पर्यं यह है कि जिस ज्ञान में जो अयं भासित होता है, वही अयं उस ज्ञान का विषय होता है। अन्य कोई भी पदार्यं उस ज्ञान का विषय नहीं होता। 'इदम् रजतम' इस ज्ञान में रजत ही भासित होता है, इसलिए इस ज्ञान का विषय रजत ही हो सकता है, दूसरा नहीं। अर्थात्, 'रजतम्', इस ज्ञान का विषय शुक्ति नहीं हो सकती। य्योंकि, उसका ज्ञान नहीं होता। इसी कारण, अन्य का अन्य प्रकार से अवभास होना प्रतीति से हो तिरस्कृत हो जाता है; क्योंकि दूसरे का भान होने पर दूसरा भासित नहीं होता।

इसिलिए, वेदान्तियों का जो अध्यासवाद-सिद्धान्त है, वह किसी प्रकार युक्त नहीं होता। यही थोड़े में प्रभाकर का सिद्धान्त है।

वेदान्तियों का इसके उत्तर में कहना है कि मीमांतक छोग को यह कहते हैं कि अयवार्य ज्ञान होता ही नहीं। 'इदम्', इस प्रत्यक्ष और रजत के स्मरण इन दोवों

शानों से ह्या रजतार्थी की प्रवृत्ति होती है, अयथार्थ ज्ञान के कारण नहीं, यह सवया अयुक्त है। कारण यह है कि किसी भी बुद्धिमान् आदमी की प्रवृत्ति दो ही चीजों के लिए होती है। एक तो अभीष्ट वस्तु के लिए, दूसरी समीहित वस्तु से साधन के लिए। रजतार्थी की प्रवृत्ति तभी हो सकती है, जब समीहित रजत का उसे ज्ञान हो। केवल श्रुक्तिका-खण्ड रजतार्थी को रजत का अनुभव कभी नहीं चरा सकता और श्रुक्तिका-खण्ड न तो रजतार्थी को समीहित है और न बह समीहित रजत का साधन ही है। समीहित के साधन-ज्ञान के विना किसी बुद्धिमान् की प्रवृत्ति कभी नहीं हो सकती और पुरःस्थित श्रुक्ति में ही रजत बुद्धि से मनुष्य की प्रवृत्ति देखी जाती है। इसलिए, यह सिद्ध होता है कि रजत का ज्ञान उसे होता है। यदि यह कहीं कि रजत के स्मरण से ही उसकी प्रवृत्ति होती है, तो भी ठीक नहीं होता। कारण यह है कि स्मरण अनुभव के परतन्त्र होता है। जिस देख ने अनुभव हुआ है, उसी देश में वह प्रवृत्ति का कारण हो सकता है। क्यों हि, स्मरण अनुभव का ही अनुकारी होता है। इसिक्टए, अग्रेस्थित श्रुक्ति में रजत का अनुभव नहीं करा सकते। अतः, रजत के स्मरण-मात्र से प्रवृत्ति नहीं हो सकती।

यदि कहें कि पुरोवर्ती गुक्ति और स्मृत रजत के भंद का अज्ञान ही प्रवृत्ति का कारण होता है, तो भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि किसी चेतन के व्यवहार का कारण ज्ञान ही होता है, अज्ञान नहीं। लोक में ज्ञानप्रयुक्त व्यवहार हा सबंत्र देखा जाता है। अज्ञान से कोई भी किसी व्यवहार में प्रवृत्त नहीं होता। इसिकए, शेद का अज्ञान प्रवृत्ति का कारण है, यह नहीं कह सकते। तात्पर्यं यह है कि मीमांसक खोगों के मत में, णुक्ति में जो रजत का व्यवहार होता है, वह अध्यास, अर्थात् बारोपपूर्वक नहीं है, किन्तु प्रत्यक्षात्मक और स्मरणात्मक इन दोनों ज्ञानों के परस्पर-भिष्यत्वेन जो अज्ञान है, अर्थात् दोनों में जो भेद-ज्ञान का अभाव है, तत्पूर्वक ही शुक्ति में रजत का व्यवहार होता है, और उसके लिए मनुष्यों की प्रवृत्ति होती है। यही मीमांसकों का परम सिद्धान्त है। परन्तु, इनका यह सिद्धान्त किसी प्रकार भी युक्त नहीं हो सकता। कारण यह है कि रजतार्थी जो की शुक्ति के विषय में प्रवृत्ति होती है, वह नहीं बनती; क्योंकि शुक्ति रजतार्थी का समिहित नहीं। अन्वय-व्यितरेक से रजत ही रजतार्थी का समीहित है। समीहित इष्ट वस्तु का नाम है। इष्ट वस्तु के ज्ञान होने पर ही प्रवृत्ति होती है, और इष्ट वस्तु के ज्ञान के अभाव में प्रवृत्ति नहीं होती। यहीं अन्वय-व्यतिरेक है। इस अन्वय-व्यतिरेक से समीहित जो रजत है, उसीका शान होना प्रवृत्ति का कारण है, यह अवस्य स्वीकार करना होगा। इसलिए, प्रकृत में रजत का स्मरणात्मक जो ज्ञान है, वही मीमांसकों को मानना होना ! परन्तु, यह युक्त महीं होता। कारण यह है कि ज्ञान और इच्छा के समानविषयत्व सिद्ध होने पर भी इच्छा और प्रवृत्ति समानविषयत्व-नियम भङ्ग हो जायगा। तात्पर्य यह ह कि 'जानाति, इच्छति, ततः प्रवत्ति', अर्थात् पहले ज्ञान होता है, बाद में प्रवृत्ति । अर्थात्, ज्ञान, इच्छा और प्रवृत्ति इन तीनों का समान-विषय होना आवश्यक नियम है। अर्थात्, जिस विषय का ज्ञान होगा, उसीकी

इच्छा होगी और असकी इच्छा होगी, उसीमें प्रवृत्ति, यह नियम है। जिसका ज्ञान नहीं होता, उसकी इच्छा भी नहीं होती और जिसकी इच्छा नहीं होती, उसकी कोर प्रवृत्ति भी नहीं होती। प्रकृत में इच्छा का विषय रजत है, वह प्रवृत्ति का विषय नहीं है। क्योंकि प्रवृत्ति तो 'इदम्' का जर्थ जो अप स्थित शुक्ति है, उसकी ओर होती है। इस अवस्था में, जिसके प्रति प्रवृत्ति होती है, उसीको ज्ञान और इच्छा का विषय किसी भी प्रकार मानना ही होगा, नहीं तो ज्ञान, इच्छा और प्रवृत्ति का जो समानविषयक होना नियम है, वह भंग हो जाएगा। और, इदमर्थ जो पुरोवर्त्ती शुक्ति है, वह इच्छा और प्रवृत्ति का विषय तभी हो सकती है, जब उसमें रजत का आरोप मानें। इदमर्थ शुक्ति में इच्छा के विषयीभूत रजत के आरोप के विना शुक्ति की ओर जो प्रवृत्ति होती है, वह कभी सिंड नहीं हो सकती। यदि मीमांसक, पुरोवर्त्ती वस्तु रजत-भिन्न है, ऐसा भान न होने के कारण प्रवृत्ति होता। इसिछिए, उसमें रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, उसमें रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, उसमें रजताधीं की प्रवृत्ति किसी प्रकार नहीं हो सकती। इसिछए, अख्यातिवादी गीमांसकों का मत अयुक्त है।

### बौद्धमतानुसार अध्यास का विवेचन

यहाँ शुन्यवादी माध्यमिकों का कहना है कि रजत का जो भ्रम शक्ति में होता है, उस भाम का आलम्बन शून्य ही है, कोई सत् नहीं। इनके मत का विवचन पृथक् बीद्धदर्शन में किया गया है। इनके मत में सकल पदार्थ-मात्र शून्य है, ऐसा माना जाता है, इसलिए इनके मत में शक्ति भी कोई परमार्थ वस्तु नहीं है, किन्तु शून्य ही है, इसलिए रजत-म्रम का आलम्बन असत् ही है, यह सिद्ध होता है। इनका कहना है कि 'असत्प्रकाशनशक्तिमती' जा वासना है, वह स्वयं असत्स्वरूप होने पर भी सत् के सद्धा भासित होती है। यह प्रकाश अनादिकाल से ही निरन्तर धारा-प्रवाह-रूप से चलां आ रहा है। असत् प्रकाशनशक्तिमती जो वासना है, वह असत्-विज्ञान को भी सत् के सदृश प्रकाशित करती है और अपने सदृश असत्-प्रकाशन-शक्ति को भी प्रकाशित करती है । इनके वासना-विज्ञान मे जो असत्-प्रकाशन-शक्ति है, वह स्वप्न के दृष्टान्त से सिद्ध होती। जिस प्रकार, स्वप्न में असत् पदार्थं का ही भान होता है, उसी प्रकार संसार में असत् पदार्थं का ही सदा भान होता रहता है। इसी असत्-प्रकाशन-शक्ति को अविद्या और संवृत्ति भी कहते हैं। इसलिए, असत्प्रकाशनशक्तिमती अविद्या से ही असत् जो यह प्रपञ्च है, सत् के सदृश भासित होता है। इसलिए, प्रकृत में भ्रम का आलम्बन जो गुवित है, वह भी असत् ही है, यह सिद्ध हो जाता है। परन्त, बौद्धों का यह शून्यवाद-सिद्धान्त भी युक्त नहीं होता। कारण यह है कि असत् किसी का कारण नहीं होता। और, दूसरी बात यह है कि असत् को प्राप्त करने की इच्छा से उसमें किसी की प्रवृत्ति भी नहीं होती और प्रकृत में रजतार्थी की शुक्ति के मिमुख प्रवृत्ति देखी जाती है।

यदि यह कहें कि विज्ञान में, वासनादि स्वकारणवश और स्वप्नादि दृष्टान्त से एक प्रकार का विशेष धर्म आ जाता है, जिससे असत् शुक्ति आदि भी सत् के ही सदृश भासित होते हैं, इसलिए रजत-बुद्धि से उसमें प्रवृत्ति अनिवार्य है, सो भी सुक्त नहीं है। कारण यह है कि इससे शक्य का निरूपण नहीं होता।

तात्पर्य यह कि असत्प्रकाशनशिवतमान् जो विज्ञान है, उसीको शक्त माना गया है। और, उस विज्ञान से अपनी शक्ति द्वारा प्रकाशित घट आदि वस्तुओं को शक्य कहा जाता है। अब यहाँ यह विकल्प होता है कि वह शक्य विज्ञान का कार्य है अथवा ज्ञाप्य ? जन्य, अर्थात् उत्पन्न होनेवाली वस्तु का नाम कार्य है। जैसे, दण्ड-चक्र आदि कारणों से उत्पन्न होनेवाली घट आदि वस्तुएँ कार्य कही जाती हैं। और, जन्य ज्ञान का जो विषय है, उसको ज्ञाप्य कहते हैं। प्रकृत में घट आदि वस्तुओं को कार्य नहीं कह सकते। क्योंकि, कार्य तभी हो सकता है, जब उसका कोई उपादान कारण हो। और, बौद्धों का अभिमत जो विज्ञान है, वह स्वयं शून्य है, वह किसीका उपादान नहीं हो सकता। इसलिए, शक्य को कार्य नहीं कह सकते।

यदि ज्ञाप्य कहें, तों भी नहीं वनता । कारण यह है कि शक्य को कार्य उनके भत में स्वीकार किया गया है। वह शाप्य हो नहीं सकता। दूसरी बात यह कि घटादि जक्य को यदि ज्ञाप्य मानें, तो उस विज्ञान का ज्ञापकत्व अर्थतः सिद्ध हो जाता है। और. जापक का ज्ञाप्य के साथ साक्षात् सम्बन्ध होता नहीं । किन्तु, स्वजन्य ज्ञान के द्वारा ही सम्बन्ध होता है। जिस प्रकार, ज्ञापक जो प्रदीपादि हैं, वे घटादि ज्ञान के जनक हैं, यह मानना होगा । और, उस विज्ञान से उत्पन्न घटादिविषयक दूसरा कोई ज्ञान विज्ञान से भिन्न उपलब्ध नहीं होता । यदि द्वितीय ज्ञान की उपलब्धि मानें, तो द्वितीय ज्ञान का शक्य जो घटादि अर्थ हैं, उनको कार्य मान नहीं सकते। क्योंकि, उसका कारण असत विज्ञान नहीं हो सकता। इसिलिए, ज्ञाप्य मानना होगा। इस प्रकार, जो दितीय ज्ञान है, उसका भी घटादि का ज्ञापक होना अर्थतः सिद्ध हो जाता है। जापक भी जान का जनक ही होता है; क्योंकि जापक का सक्षात् सम्बन्ध जाप्य के साथ नहीं होता, किन्तु वह ज्ञान के द्वारा ही होता है, यह पहले ही कह चुके हैं। इसलिए, द्वितीय ज्ञान से जन्य एक भिन्न तृतीय ज्ञान को स्वीकार करना होगा। और, जसका भी पर्वोक्त रीति से जापक होने से उससे जन्य चतुर्थ ज्ञान को मानना होगा। इस प्रकार, पञ्चमादि ज्ञान के मानते रहने से अनवस्था-दोष हो जाता है। इसलिए, असत-विज्ञानवादी बौद्धों का मत भी असत् प्रलाप ही प्रतीत होता है। इस प्रकार, वेदान्तियों के मत से बौडमतों का संक्षेप में निराकरण किया गया। अब अन्यथा-ख्यातिवादी नैयायिकों के मत का संक्षेप में निदर्शन किया जाता है।

### नैयायिकों के मत से अध्यास-निरुपण

नैयायिकों का कहना है कि 'नेदं रजतम्', यह रजत नहीं है, इस प्रकार का रजत का जो निषेध होता है, इससे आन्तर विज्ञानाकार रजत की सिद्धि यद्यपि नहीं होती, स्थापि असिबिह्य गृहादि में वर्त्तमान रजत की सिद्धि उक्त निषेध से हो जाती है। बारपर्य यह है कि नैयायिक लोग बन्यंथास्यातिवाद को मानते हैं। अन्य बस्तु की अन्य रूप से प्रतीति को ही अन्यथास्याति कहते हैं। अन्य वस्तु की अन्य रूप से प्रतीति अन्यत्र कहीं सत्ता रहने पर ही हो सकती है। अत्यन्त असत् वस्तु की प्रतीति होती ही नहीं; क्योंकि प्रतीति का विषय सत् पदार्थ ही होता है, असत् नहीं। इसलिए, असिबिहित रजत की अन्यत्र सत्ता अवश्य सिद्ध हो जाती है, अर्थात् अत्यन्त असत् वस्तु का निषेध नहीं होता; परन्तु जो सत् वस्तु है, उसीका निषेध होता है। इसी अभिप्राय से न्यायकुसुमाञ्जलि में उदयनाचार्य ने लिखा है—

'ग्यावस्यांभाववत्तेव भाविकी हि विशेष्यता । अभावविरहात्मत्वं वस्तुनः प्रतियोगिता ॥'

यहाँ स्यावत्र्यं का अर्थ है प्रतियोगी। जिसका निषेध किया जाता है, वही प्रतियोगी है। और, प्रतियोगी वह होता है, जिसमें अभाव रहे। इसका भाव यह है कि अत्यन्त तुच्छ जो शश-श्रुङ्ग आदि असत् वस्तुएँ है, और आभास-प्रतिपन्न शुवित में जो रजत आदि हैं, वे अत्यन्त निकृष्ट, अर्थात् असत् हैं। सत् वस्तु नहीं है, यह प्रसिद्ध है, और तुच्छ वस्तु न किसी का विद्योख्य होता है और न प्रतियोगी, अर्थात् विशेषण ही होता है। यह क्लोकार्य है। इसका तारपर्य यह है कि सम्बन्ध किसी दो पदायों का होता है; उनमें एक विश्लेषण है, जिसको प्रतियोगी कहते हैं और एक विशेष्य है, जिसकी अन्योगी कहते हैं। ये ही दोनों सम्बन्धी हैं, जिनका सम्बन्ध होता है। प्रतियोगी को विशेषण और अनुयोगी को विशेष्य कहते हैं। 'घटवाड्र तलम्', अर्थात् घटयुक्त भूतल, इस प्रयोग से घट विशेषण और भूतल विशेष्य और इन दोनों का संयोग-सम्बन्ध है। यहाँ घटवत् महने से भूतल में घट के अभाव की व्यावृत्ति होती है। व्यावत्यं का विरोधी व्यावत्तंन होता है। घटाभाव के निषेध से घट की सत्ता सिद्ध हो जाती है। घटभाव के अभाव-की प्रतीति घट पद से ही होती है। इसलिए, घट घटाभाव का अभाव-स्वरूप है, यह सिद्ध हो जाता है। यहाँ घटाभाव का व्यावत्तं क (निषेधक) घटाभाव का अभाव हुआ। व्यावस्थं जो घटाभाव है, इसका व्यावत क जो घटाभाव का अभाव है, उस अभाव से युवत होना ही भूतल में विशेष्यता है। अर्थात्, भूतल में घटाभाव के अभाव का रहना ही भूतल की विशेषता-स्वरूप है और घटाभाव का जो विरह, अर्थात् अभाव है, तस्यक्पत्य ही, अर्थात् तरस्वरूप ही, पारमाधिक वस्तु प्रतियोगी होती है। इस स्थिति में, प्रकृत स्थले में 'यह रजत नहीं है', इस प्रकार जो निषेध होता है, इस निषेध का प्रतियोगी जो रजत है, उसका पारमाधिक होना अनिवार्य हो जाता है। अर्थात्,शुक्ति में रजत के निषेध होने से अन्यत्र कहीं रजत का रहना सिद्ध हो जाता है। इसी प्रकार, बहा में जो प्रपञ्च का आरोप है, उसका 'नेति-नेति' इत्यादि प्रपञ्चनिषंधक वानयों से प्रपञ्च का जो निषेध होता है, उस निषेध का प्रतियोगी जो प्रपञ्च है, उसका भी कहीं पारमाथिक सत् होना अनिवायं हो जाता है। इस स्थिति में, वैवान्तियों के मत से द्वैतापत्ति-वोष हो जाता है। यह अन्ययास्यातिवादी नैयायिकों का मत है। इस मत से जगत् का मिष्यास्य भी सिद्ध नहीं होता है।

परन्तु, यह ठीक नहीं है। वेदान्तियों का कहना है कि जिस प्रकार असत्-संसर्ग निषेध का प्रतियोगी होता है, अर्थात् असत्-संसर्ग का भी निषेध होता है, उसी प्रकार असत् रजत का भी निषेध होने में कोई आपित नहीं है। ताल्पर्य यह है कि रूप रस से संयुक्त नहीं है। यहाँ रूप और रस के समानाधिकरण के बल से कल्पित जो संयोग है, वही निषेध का प्रतियोगी होता है, अर्थात् उसी कल्पित संयोग का निषेध किया जाता है; क्योंकि अन्यत्र कहीं भी रूप का संयोग नहीं देखा जाता है। इसी प्रकार, प्रकृत में 'नेदं रजतम्', इस निषेध का प्रतियोगी कल्पित रजत के होने में कोई आपित नहीं है।

अव यहाँ दूसरी आशक्ता यह होती है कि 'इदं रजतम्', इस प्रकार का जो जान होता है, वह जान एक है, अथवा अनेक ? एक तो कह नहीं सकते; क्योंकि वेदान्तियों के मत में सिद्धान्त में दो जान माने गये हैं। यह आगे दिखाया जायगा। और, एक जान वहाँ असम्भव मां है। जैसे, शुक्ति में 'इदं रजतम्', इस प्रकार का जान होता है। यहाँ वस्तुतः शुक्ति रूप जो इदम् का अंश है, वहां चक्षु-इन्द्रिय के साथ सम्बद्ध है, इसलिए चक्षु-इन्द्रिय के द्वारा वहाँ गया हुआ जो अन्तःकरण है, उसी अन्तःकरण है, उसी अन्तःकरण है, उसीको वृक्ति या जान कहते हैं। रजत इस ज्ञान का विषय नहीं होता। कारण यह है कि रजत के उस शुक्ति-देश में वस्तुतः नहीं रहने से इन्द्रिय का सम्बन्ध उसके साथ नहीं है। यदि कहें कि इन्द्रिय के सिष्ठकर्ष नहीं रहने पर भी वह ज्ञान का विषय होता है, सो ठीक नहीं है। कारण यह है कि इन्द्रिय से असिष्ठकुष्ट वस्तु भी पिष्ठ ज्ञान का विषय होता है, यह मान लें, तो सब-के-सब सर्वक्र होने लगेंगे। क्योंकि, सकल असिष्ठकुष्ट पदार्थ उनके ज्ञान का विषय हो जाता है, इसिष्ठए असिष्ठकुष्ट रजत को ज्ञान का विषय हो सिसी प्रकार नहीं कह सकते।

यदि यहाँ यह शङ्का करें कि शुक्ति देश में चक्षु-इन्द्रिय के सिम्नक्षं होने के पहले रजत का ज्ञान नहीं होता है और चक्षु के सिम्नक्षं के बाद ही रजत का ज्ञान होता है, इस अन्वय-व्यितरेक से रजत का ज्ञान चक्षु-इन्द्रिय से जन्य है, ऐसी कल्पना की जा सकती है। यह भी ठीक नहीं। क्योंकि, इदम् अंश के ज्ञान के विषय होने में चक्षु-इन्द्रिय का उपयोग हो जाता है। यदि यह कहें कि रजत का जो संस्कार है, उसीसे रजत-ज्ञान का जन्म होता है, तो तह भी ठीक नहीं है। कारण यह है कि संस्कार से जन्य होने से स्मृति-लक्षण की अतिव्याप्ति हो जाती है। इसलिए, रजत-ज्ञान को संस्कारजन्य भी नहीं कह सकते।

यदि यह कहें कि इन्द्रिय-दोष ही इसमें कारण है, अर्थात् इदम् अंश के प्रत्यक्ष अनुभव में गृहगत मंजूषा में रहनेवाले रजत की जो विषयत्वेन प्रतीति होती है, उसमें दोष ही कारण होता है। यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि दोष-ज्ञान का स्वतन्त्र कारणत्व नहीं होता। जैसे, देवदत्त में रहनेवाला ज्यसन आदि जो दोष हैं, वे देवदत्त के द्वारा ही देवदत्त से संसगं रखनेवाले यज्ञदत्त को दूषित करते हैं। संसगं नहीं रखनेवाले अन्य मनुष्यों को दूषित नहीं हरते : इसी प्रकार, प्रकृत में

इन्द्रिय-दोष भी इन्द्रिय के द्वारा ही किसी कार्य के प्रति कारण हो सकता है, स्वतन्त्र नहीं। इसिलिए, इन्द्रिय से असंसृष्ट रजत के ज्ञान का विषय होने में दोष किसी प्रकार कारण नहीं हो सकता। और, ग्रहणात्मक तथा स्मरणात्मक ज्ञान के अतिरिक्त अन्य कोई ज्ञान होता भी नहीं। इन्द्रियजभ्य ज्ञान को ग्रहण कहते हैं और संस्कारजन्य ज्ञान को स्मरण। इसके अतिरिक्त दोषजन्य कोई ज्ञान नहीं है। इदम्-अंच का जो प्रत्यक्ष होता है, उसमें रजत का किसी प्रकार भी विषयतया प्रवेश नहीं होता। इसी कारण, इदम् अंश और रजत के तादात्म्यविषयक एक विज्ञान किसी प्रकार भी सङ्गत नहीं होता है। इसिलए, पूर्वोक्त एक ज्ञान नहीं कह सकते। यदि द्वितीय विकल्प अनेक ज्ञान मानें, तो वह भी युक्त नहीं होता। अख्यातिवाद की आपित्त हो जाती है, अर्थात मीमौसकों का मत ही स्वीकार्य हो जाता है।

वेदान्तियों का समाधान इस प्रकार होता है कि पहले पुरोवर्त्ती गुक्ति-खण्ड में दोषकल्पित चक्ष-इन्द्रिय का जो सम्बन्ध होता है, उससे दोष का कारण मुक्ति-अंश का ग्रहण नहीं होता है। किन्तु, इदन्ताकार ही अन्तःकरण की वृत्ति उत्पन्न होती है और वही वृत्ति इदन्त्वाविच्छन्न चैतन्य की अभिव्यक्ति का प्रतिबन्धक जो आवरण है, उसे दूर कर देनी है। तत्पश्चात् इदन्ता में, और इदन्ता का ग्राहक जो वृत्ति है, उसमें चैतन्य प्रतिविम्बत होकर उसी रूप में अभिव्यक्त हीता है। परन्त, श्रामित-अंश से चैतन्य की अभिन्यनित नहीं होती। कारण यह है कि दीय के कारण श्वित के अंश से अविच्छिम चैतन्य की आवृत्त करनेवाला जो चैतन्यावरण है, उसका भंग नहीं होता। इदम् अंश से युक्त चैतन्य का शुनितरूप से जो अनवभास है, अर्थात इदम् अंश जुक्तिकप से जो अभिव्यक्त नहीं होता है वह और इसी कारण तदाकार वित्र से उस चैतन्य का जो अनवभास है वह, अविद्या है। उस अविद्या का आध्य इदम् अंश से अविच्छन्न और इदमाकार वृत्ति से अविच्छन्न चैतन्य ही है। उसमें प्रयम, अर्थात् इदम् अंश से अविक्छन्न चैतन्य का शुक्तिरूप से अनवभास-रूप जो अविद्या है, उसका आश्रय इदमंश से अविच्छन्न चैतन्य है, और तदाकार बृत्तिरूप से चैतन्य का अनवभास-रूप जो अविद्या है, उसका इदमाकार वत्तिरूप चैतन्य आश्रय है।

ये दोनों प्रकर की अविद्याएं दोषवश संक्षुभित होती है। यहाँ इदम् अंश से अविच्छन्न चैतन्य में रहनेवाली जो अविद्या है, वह संक्षुभित होकर चाकचिक्य आदि देखकर रजत के संस्कार का उद्बोधन करती है, और उसकी सहायता से रजत के आकार में परिणत भी हो जाती है और वृत्ति से अविच्छन्न चैतन्य में रहनेवाली जो अविद्या है, वह रजत का ग्रहण करनेवाली वृत्ति के संस्कार का उद्बोधन द्वारा उसकी सहायता से वृत्तिरूपेण परिणत हो जाती है। ये दोनों परिणाम अपने-अपने आश्रयमूत साक्षि-चैतन्य भासित होते हैं। इसीको क्रमशः अर्थाध्यास और ज्ञानाध्यास कहते हैं।

यहाँ यह भी शक्का होती है कि जिस प्रकार विषय के आकार में परिणत अन्तःकरणवृत्ति से विषय का अवभास होता है, उसी प्रकार, उस वृत्ति का भी अवभास उस वृत्ति के आकार में परिणत अन्तःकरण के वृत्यन्तर से होगा, और पुनः उस वृत्ति के वृत्त्यन्तर से। इस प्रकार, अनवस्था-दोष हो जाता है। यह सञ्जा का तात्पर्य है।

इसके उत्तर में वंदान्तियों का कहना है कि जिस प्रकार घटादि पदायों का प्रकाशक जो प्रदीप है, वह घटादि का जिस प्रकार प्रकाशक होता है, उसी प्रकार, अपना भी प्रकाशक होता है। प्रकाशान्तर की अपेक्षा नहीं रखता। प्रदीप स्वयं प्रकाशक, अर्थात् स्वविषयक भी है। इसी प्रकार, प्रकृत वृत्ति-स्थल में भी वृत्ति के वस्यन्तर की अपेक्षा नहीं होन पर भी स्वविषयक मान लेने में कोई आपित्त नहीं होती, अर्थात् वृत्ति (ज्ञान) जिस प्रकार विषय का अवभासक होती है, उसी प्रकार अपना भी अवभासक होती है, प्रदीप के सदृशा। इससे सिद्ध हुआ कि सवृत्ति सिद्धा भी साक्षिभास्य है; वयों कि अविद्या तो साक्षिभास्य ही है। इससे प्रकृत में यह सिद्ध हुआ कि इदमाकार जो वृत्ति है, वह अन्तःकारण के परिणामस्वरूप है और रजताकार जो वृत्ति है, वह अविद्या की है, अर्थात् अविद्या के परिणामस्वरूप है। ये ही दो वृत्तियों हैं। वृत्ति को ही ज्ञान कहते हैं, इसलिए वेदान्तियों के यहाँ भी दो ज्ञान सिद्ध हो जाते हैं।

यदि कहें कि ज्ञान यहाँ दो हैं, तो 'इदं रजतम्' इस स्थल में एक ही ज्ञान होता है और इस प्रकार का वेदान्तियों का जो व्यवहार होता है, वह अनुपपन्न हो जाता है। इसका उत्तव यह होता है कि ज्ञान के दो होने पर भी फल के एक होने से ज्ञान के एक होने का आरोप किया जाता है। इसिल्फ्, एक ज्ञान है, इस प्रकार का व्यवहार किया जाता है। तात्पर्य यह है कि ज्ञान तो वृत्तिस्वरूप है और उसका फल विषय का अवभास है और वह अवभास तथा विषय विषय के अनुसार ही होता है। इसिल्फ्, अवभास विषय के ही अधीन होता है, और वह विषय 'इदम् रजतम्', इस प्रकृत स्थल में सत्य जो इदम्-अंश है, और अनृत जो रजत है, इन बोनों का अन्योन्यात्मक, अर्थात् परस्परात्मक होने के कारण एकत्व-भाव हो गया है। इसिल्फ्, फलेक्य का व्यवहार किया जाता है। आचार्यों ने भी लिखा है—

'णुक्ती दमंशचैतन्यस्थिताविद्या विजृम्भते । राणविदोषसंकारसिववा रजतात्मना ।। इदमाकारवृत्यन्तचै तन्यस्था तथाविद्या । विवक्तंते तब्रजतज्ञाना भासात्मनाप्यसौ ।। सत्यमिष्यात्मनोरैक्यादेकस्त द्विषयो मनः । तदापत्तफलैकत्वाज्ज्ञानैक्यमुपवयंते ।।'

इसका मार्व पूर्वोक्त ही है। शुक्ति के इदम्-अंश से मुक्त चतन्य में स्थित जो अवद्या है, वह रागादि दोष के संस्कार की सहायता से रजत के आकार में परिणत हो जाती है। इन रोवों का ज्ञान का विषय सत्य और मिथ्या से बन्योन्याभ्यास मूळक, अर्थात् परस्परात्मरूप होने के कारण एकत्वरूप को प्राप्त ही है, अर्थात् दोनों का विषय एक ही है, और विषय के एक होने से उसके अधीन जो अवभास फल है, वह भी एक ही है, इस प्रकार का उपचार होता है। इसी अभिप्राय से पञ्चपादिका नामक शास्त्रर भाष्य की टीका में पद्मनाभाषार्य ने लिखा है कि 'सा चैकमेव ज्ञानमेकफल जनयित', अर्थात् वह अविद्या एक ही अवभास-रूप फल को उत्पन्न करती है।

अब यहाँ यह शङ्का होती हैं कि शुक्ति प्रदेश में प्रतीयमान जो रजत है, उसको वहीं यदि सत्य मान लिया जाय तब तो 'नेदं रजतम्' (यह रजत नहीं है)' यह जो निषेध होता है, वह कैसे होगा। क्योंकि, सत्य का तो निषेध होता नहीं।

इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि शुक्ति प्रदेश में रजत का प्रतिभास होने से प्रातिभासिक सत्यत्व है. तथापि व्यावहारिक सत्यत्व न होने के कारण सोपाधिक में उसका निषेध होना युक्त ही है। अर्थात्, शुक्ति के प्रदेश में ही 'नेदं रजतम्' ऐसा, निषेध होता है। तात्पर्य यह है कि यद्यपि इस प्रकार के निषध का प्रतियोगी शुक्ति में भासमान रजत नहीं हो सकता। कारण यह है कि अविद्या है परिणामभूत जो रजत है, वह किञ्चित्कालपर्यन्त ही स्थायी है, और निषध तो 'यह कभी रजत नहीं है', इस प्रकार काल से अविच्छन्न ही प्रतीत होता है, फिर भी व्यावहारिक सत्यत्विविश्वष्ट जो रजत है, उसका तो वहाँ अभाव हो है। इसलिए, व्यावहारिक सत्यत्विविश्वष्ट जो अपिधिक रजत है, उसका निषध होने में कोई आपित्त नहीं है। तीन प्रकार की सत्ताओं का विवरण पञ्चपादिका-विवरण में किया गया है।

बहा की सत्ता पारमाधिकी है। वह त्रिकालाबाब्य है, अर्थात उसका बाध तीनों काल में भी नहीं होता । आकाशादि प्रपञ्च का जो सत्व है, वह व्यावहारिक है। क्यावहारिक का तात्पर्य है अर्थितियाकारी, अर्थात् जिससे कुछ व्यवहार होता हो। यह आकाशादि प्रपञ्च मायोपाधिक है। अर्थात्, माया की उपाधि से ही इस प्रपञ्च की सत्ता प्रतीत होती है और अविद्योपाधिक जो सत्त्व है, वही प्रातिभासिक है। इन तीन प्रकार की सत्ताओं का विवेचन अन्यान्य वेदान्त-प्रन्थों में भी किया गया है। जंसे—

'कालत्रये ज्ञातृकाले प्रतीतिसमये तथा । बाधाभावात् पदार्थानां सत्वन्दीवध्यमिष्यते ॥ लात्विकं ब्रह्मणा सत्वं व्योमादेव्यविहारिकम् । शुक्त्यादेर्यंजातस्य प्रातिमासिकमिष्यते ॥ लौकिकेन प्रमाणेन यव्वाध्यं लौकिके विद्यौ । तत् प्रातिमासिकं सत्वं वाध्यं सत्येव मातरि ॥ वैदिकेन प्रमाणेन यव्वाध्यं वैदिके विद्यौ । सद् व्यावहारिकं सत्वं वाध्यं मात्रा सदैव तत् ॥

भाव यह है कि पदायों की सत्ता तीन प्रकार की होती है—कालत्रय में बाध म होने से, बातूकाल में, अर्थात् व्यवहार काल में बाध न होने से, और प्रतीति समय में बाध न होने से। बह्म की सत्ता तारिवन, अर्थात् पारमायिक है। आफाश आदि की सत्ता व्यावहारिक है। ग्रुक्ति आदि में रजत आदि की जो प्रतीति होती है, वह प्रातिमासिक है।

ब्यवहार काल में ही लीकिक प्रमाण से जिसका बाध हो और उस समय प्रमाता का बोध न हो यह प्रतिभासिक सत्व है। णुक्ति आदि में जो रजत की प्रतीति होती है, उसका बाध प्रत्यक्षादि लौकिक प्रमाण से व्यवहार-काल में ही यह रजत नहीं है, इस प्रकार का बाध हो जाता है। उस समय औपाधिक भी देवदस आदि प्रमाता का बाध नहीं होता।

वैदिका काल में वैदिक प्रमाण के द्वारा जिसका बाध होता है और जिस काल में प्रमाता का भी वाध हो जाता है, वह व्यावहारिक सत्ता है। तात्पर्य यह है कि आकाशदि प्रपञ्च की सत्ता व्यावहारिक है; क्योंकि व्यवहार-काल में उसका बाध नहीं होता ! किन्तु 'तत्त्वमित' इत्यादि वैदिक वाक्यों के द्वारा खब श्रवण-मननादि से सम्पन्न अधिकारी को आत्मा का साकात्कार हो जाता है, तब साकाशादि प्रपञ्च का भी बाध हो जाता है। और, उस समय प्रमाता का प्रमातृत्व भी प्रतीत नहीं होता। इसलिए, प्रमाता भी बाधित हो जाता है। यहाँ प्रतीति का अभाव ही बाध है, निषेध नहीं।

इस सन्दर्भ से यह सिद्ध होता है कि णुक्ति में रजत की स्याति और बाध तबतक सिद्ध नहीं होता, जबतक सत्-असत् से विलक्षण अनिवंचनीय रजत की उत्पत्ति न माने। तात्पर्य यह है कि णुक्ति में रजत की जो प्रतोति होती है, वह खखर्य नहीं है; क्योंकि उसकी प्रतीति होती है और सस्य भी नहीं कह सकते; क्योंकि उसकी प्रत्यक्षादि प्रमाण से यह रजत नहीं है, इस प्रकार का भी बाध होता है और स्याति और बाध इन दोनों का एकत्र समावेश तभी हो सकता है, जब उसका अनिवंचनीयत्य स्वीकार करें। अन्यशा स्थाति और बाध दोनों अनुपपन्न हो जाता । इसिक्ए, अनिवंचनीय स्थाति मानना आवश्यक हो जाता है। सत् और असत् से जो विलक्षण है, उसी को अनिवंचनीय हिते हैं और ऐसा अनिवंचनीय माया का ही परिणाम हो सकता है। इसिक्ए, इसका मायामय होना भी सिद्ध हो बाता है।

अनिवंचनीय की परिमाषा चित्सुखाचार्य ने लिखी है —
'प्रत्येकं सदसत्वास्यां विचार पदवीं नयत्।
याहते तदनिवच्यिमाह बेंदान्तवादिनः॥'

तात्पर्यं यह है कि जो सत्वेन और असत्वेत और सद्-असद् उभयत्वेन विचार का विषय न हो, वही अनिर्वंचनीय कहा जाता है! अर्थात्, जो सत्य नहीं है और असत्य भी नहीं है। सत्य-असत्य उभयरूप भी नहीं है, वही अनिर्वंचनीय है। अनिर्वंचीय माया का यही स्वरूप वेदान्तियों ने स्वीकार किया है।

# माया और अविद्या मैं भेदाभेद का विचार

इसमें विचार का कारण यह होता है कि कहीं प्रपञ्च को मायामय, कहीं अविद्यामय बसाया गया है, इससे यह प्रतीत होता है कि दोनों एक ही पदार्थ हैं। परन्तु, शुक्ति में रजत का जो भान है, वह अविद्या का ही परिणाम है, माया का नहीं। यह भी बेदान्तों में बिणत है। इसलिए, यह सन्देह होना स्वाभाविक है कि ये दोनों परस्पर भिन्न हैं अथवा अभिन्न। पञ्चदशी में माया को शुद्धसरवप्रधान और अविद्या को मिलनसरवप्रधान बताया गया है और जीव-ईश्वर में भेद भी माया और अविद्या के उपाधि-भेद से ही बताया गया है। अर्थात्, मायोपाधि से शुक्त चेतन को ईश्वर और अविद्योपाधि से शुक्त चेतन को जीव कहा गया है। यथा—

'सत्वशुद्ध्यविशुद्धिस्यां मायाऽविश्चे च तं मते। भायाविस्वो वशीकृत्य तां स्यास्सर्वं च ईश्वरः।। अविद्यावशगस्त्वस्यः तद्वैचित्रयादनेकद्याः।,

भाव यह है कि सत्व की विशुद्धि-अविशुद्धि होने के कारण ही माया और अविद्या ये दोनों परस्पर भिन्न पदार्थ कहे गये हैं। माया में प्रतिविभ्वित चेतन माया को अपने वश में करके ईश्वर कहा जाता है और अविद्या के वश में होकर वह जीव कहा जाता है और अविद्या के वश में होकर वह जीव कहा जाता है और अविद्या के विविश्य से वह अनेक प्रकार का होता है। इससे माया से सिक्ष अविद्या है, यह सिद्ध होता है और भी, अनेक स्थलों में इस प्रकार के लक्षण मिलते हैं—

'स्वाश्रयमध्यामोहयन्ती कर्त्तु रिच्छामनु सरन्ती माया तद्विपरीता अविद्या'

अर्थात्, अपने आश्रय को भ्रान्त नहीं करती हुई कर्ता की इच्छा के अनुसरण करनेवाली माया है और इसके विपरीत अविद्या । शुक्ति में प्रतीयमान जो रजत है, उसका उपादान कारण अविद्या हैं। है; क्योंकि अविद्या का आध्य जो द्रव्य है, उसकी भान्त बना देती है और उसकी इच्छा का अनुसरण भी नहीं करती; क्योंकि उसकी इच्छा नहीं रहने पर भी उसका परिणाम होता ही रहता है। इन लक्षणों से भी माया और अविद्या में भेद प्रतीत होता है, परन्तु यह युक्त नहीं है। कारण यह है कि अनिर्वचनं य होना, तस्व-प्रतीति का प्रतिबन्धक होना और विपर्यय, अर्थात् विपरीत ज्ञान का अवभासक होना-ये तीनों छक्षण माया और अविद्या में समान रूप से रहते हैं, इसलिए माया और बविद्या परमार्थ में एक ही तस्व हैं। एक बात और है कि 'आश्रय-मन्यामोहन्ती' इस लक्षण से जो अविद्या से माया में भेद दिखाया गया है, वहाँ यह विकल्प होता है कि आश्रय पद से किसका ग्रहण है-द्रव्टा का अथवा कत्ती का ? तात्पर्य यह है कि माया के परिणामी भूत पदार्थों को जो देखता, वह मायाश्रय है अथवा माया का जो उत्पादनकत्ती है, वह मायाश्रय है। आद्य पक्ष, अर्थात् द्रष्टा, तो कह नहीं सकते, क्योंकि मन्त्र या औषधि आदि से जो माया देखता है, वहाँ उसका देखनेवाला जो जन-समुदाय है, वह भ्रान्त हो जाता है और द्रष्टा को ही माया का आश्रय मानता है, किन्तु उक्षण में माया को आश्रय को अञ्चान्त करनेवाली बताया गया है।

यह विषद्ध हो जाता है। द्वितीय पक्ष, अर्थात् माया के कत्तां को यदि मायाश्रय मानें, तो भी युक्त नहीं होता; क्योंकि भगवान् विष्णु की आश्रिता जो माया है, उससे स्वयं विष्णु को रामावतार में अप हुआ है, जो लक्षण से विषद्ध होता है। इसलिए, दोनों को एक ही मानना युक्त है। अतएव, 'भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः' इत्यादि स्वेतास्वतर-श्रुति में भी सम्यण् ज्ञान से निवृत्त होनेवाली अविद्या का ही माया शब्द से व्यवहार किया गया है। और भी—

# 'तरस्यविद्यां वितयां हृदि यस्मिन्निवेशिते । योगी सायाममेयाय तस्मै विद्यास्मने नमः ॥'

इस स्मृति में अविद्या और माया का एकत्वेन व्यवहार स्पष्ट किया गया है और भाष्य में भी अविद्या माया, अविद्यात्मिका मायाशक्ति इत्यादि व्यवहार स्पष्ट ही है। इसलिए, माया और अविद्या में अभेद ही सिद्ध होता है।

लोक में और कहीं-कहीं वेदान्त ग्रन्थों में भी जो भेद का वर्णन और व्यवहार मिलता है, वह केवल औपाधिक ही। किसी-किसी ग्रन्थ में तो बादरण-शांक और विक्षेप-शक्ति के प्राधान्य से अविद्या और भाषा में भेद का व्यवहार किया गया है, परन्तु वह भी औपा वक ही है। यथा —

'माया विशिवदश्चानमीशेष्ठा वशवसिता।

# अविद्याच्छादयत्तत्वं स्वातन्त्र्यानुविद्यायिका ॥'

तात्पर्यं यह है कि अज्ञान की शक्ति दो प्रकार की है। एक आवरण-शक्ति और दूसरी विक्षेप-शक्ति। जैसे, शुक्ति में रजत-प्रतिमास-स्थल में आवरण-शक्ति से शुक्ति का सत्-स्वरूप भी आवृत्त हो जाता है, और विक्षेप-शक्ति से असत् रजत का भी मान होने लगता है। इसी प्रकार, जनादि जाता की जो आवरण-शक्ति है, उससे ब्रह्म का सत्-स्वरूप भी आवृत हो जाता है और विद्येष शक्ति से असत्-रूप में भी जगत् भासित होता है। यहाँ आवरण-शक्ति के प्राधान्य में अविद्या और विक्षेप-शक्ति के प्राधान्य में माया शब्द का व्यवहार किया जाता है। यह सब व्यवहार उपाधि के द्वारा ही होता है, इसलिए वह औपाधिक ही है।

एलोक का भाव यह हुआ कि विक्षेप-शक्ति विशिष्ट परमात्मा की इण्छा के वशवर्ती जो अज्ञान है, वह भाया शब्द से व्यवहृत होता है और आवरणशक्तिविधिष्ट एवं स्वतन्त्र जो अज्ञान है, उसका अविद्या शब्द से व्यवहार किया जात। है। इससे भी निष्कर्ष यही निकलता है कि केवल अवस्था और उपाधि के भेद होने से ही माया और अविद्या में भेद भासित होता है। वस्तुतः, कोई भेद नहीं है। इससे माया और अविद्या एक ही वस्तु है, यह सिद्ध हो जाता है।

### अविद्या में प्रमाण

अब यह प्रश्न होता है कि अविद्या के होने में क्या प्रमाण है ? इसका उत्तर यह है कि 'अहमज्ञः मामन्यञ्च न जानामि', अर्थात् मैं अज हूँ, अपने को और दूतर हो भी नहीं जानता हूँ। इस प्रकार का प्रत्यक्ष अनुभव जो प्राणियों को होता है वही निवा में उनाग है। इन अरुनन में जातना के जानित और बाह्याध्यात्म में ब्याप्त एक जड़ारिसका अलिया-शक्ति अनुभूत होती है और यह अनुभूसकान ब्रज्ञान बान का अभावस्थरूव नहीं है। किन्तु, ज्ञान से भिन्न भावस्थरूप एक अतिरिका पवार्थ है; व्यों कि यह भावस्वरूप वृश्यमान जगत् का उपादान होता है। यदि ज्ञानाशावस्त्ररूप इसको मानें, तो दृश्यमान भावरूप जगत् का उपादान नहीं हो सकता; वयांकि अभाव किसीका उपादान नहीं होता है, यह सर्वतन्त्रसिद्धान्तसिद्ध है। यहाँ नैयायिकों और सांख्यों का कहना है कि 'अहमज्ञः' इस अनुभव का विषय ज्ञानाभाव ही है। अज्ञान-भावरूप कोई पदार्थ नहीं है। और, दृश्यमान जगत् का उपादान कारण तो प्रकृति अथवा परमाणु ही है, अज्ञान नहीं। इसलिए, उन्त अनुभव से भावरूप अज्ञान की सिद्धि नहीं हो सकती। वेदान्तियों का कहना है कि यह युक्त नहीं है; क्योंकि अमाव को ग्रहण करनेवाला एक अनुपलव्धि नाम का अतिरिक्त ही प्रमाण है। भूतल में घट नहीं है, इस प्रकार का जायमान जो घटाशाव का जान है, वह अनुपलिध प्रमाण का ही जन्य है और अनुपलिध-प्रमाण से जन्य जी अभाव का ज्ञान है, वह परोक्ष ही रहता है। 'भूतले घटो नास्ति', यह ज्ञान परोक्ष ही है, प्रत्यक्ष नहीं और 'अहमजः', इस प्रकार का जो अनुभव है, वह प्रत्यक्ष है, परोक्ष नहीं। इसलिए, इसको अमायस्वरूप नहीं मान सकते। एक बात और है कि अनुमान आदि प्रमाणों से भी अभाव का ज्ञान माना गया है, परन्तु उनके मत में भी अभाव का प्रत्यक्ष कभी नहीं माना जाता । इसलिए, 'अहमजः' इस प्रत्यक्ष ज्ञान का विषय ज्ञानाभाव कभी नहीं हो सकता।

यदि यह कहें कि 'अहमजाः' यह ज्ञान भी प्रत्यक्ष नहीं है, परोक्ष ही है, हो यह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि यदि परोक्ष मानेंग, तो अनुमान आबि किसी प्रमाण से ही उसका प्रह्ण मानना होगा। और, अनुमान, शब्द, अर्थापत्ति इन तीनों में किसी से मी इसका ज्ञान नहीं हो सकता। कारण यह है कि प्रत्यक्षेतर जितने प्रमाण माने गये हैं, उनके कारण का ज्ञान होने पर ही य सब ज्ञान के कारण होते हैं। जैसे, अनुमान-प्रमाण का हेतु है लिक्ष का ज्ञान, अर्थात् जो ज्ञात लिक्ष है, वही अनुमिति का जनक होता है। अभिन के ज्ञान में धूम जो लिक्ष है, वह तभी कारण होता है, जब धूम का ज्ञान हो। अज्ञात धूम स्वरूपतः रहने पर भी अभिन का अनुमापक नहीं होता। इसी प्रकार, शब्दजन्य बोध में भी शब्द का ज्ञान और अर्थापत्ति-स्थल में अनुपपद्यमान वर्ष का ज्ञान कारण होता है। अज्ञात शब्द भी शब्दबोध का कारण नहीं होता। इसलिए विधर को शब्दबोध नहीं होता। अर्थापत्ति-स्थल में अनुपपद्यमान देवदत्त की स्थूलता का ज्ञान ही राश्रि मोजनकप अर्थ का बोधक होता है। 'अहमजः' इस प्रकृत स्थल में लिक्ष आदि का ज्ञान अस-भव ही है। इसलिए, किसी प्रकार भी इसको परोक्ष प्रतिभास नहीं कह सकते।

यदि यह कहें कि 'अहमज्ञः' इस स्वल में लिक्क आदि के ज्ञान न होने पर भा अनुपल्लिश-प्रमाण से उसका ज्ञान उत्पन्न हो जायगा। जंसे, भूतल में घट की अनुपल्लिश से घटाभाव का ज्ञान होता है, 'वैसे ही ज्ञाबाभाव की अनुपल्लिश से

ज्ञानाभाव का भी ज्ञान हो जायगा। परन्तु, यह भी युक्त नहीं होता, कारण यह है कि जिस अनुपल्डिय है जानाभाव का ज्ञान करते हैं, वह यदि अज्ञात है, तय तो उससे ज्ञानामान का ग्रहण हो नहीं सकता। क्योंकि, प्रत्यक्ष से इतर प्रमाण ज्ञात होने पर ही बोध का जनक होता है। यदि उसको भी ज्ञात मानें, तो यह प्रश्न सठता है कि उस अनुपल विद्य का ज्ञान किससे हुआ ? यदि उसके ज्ञान के लिए अन्य अनुपल विद्य को कारण मानं, तो उसको भी ज्ञात होना चाहिए! इस प्रकार का अनवस्था-दोष हो जाता है। जैसे, घट की अनुपलिश्व का तात्पर्य यह है कि घट उपलिश्व का अभाव यदि ान्पलव्धि-प्रमाण से ही उसका ज्ञान मानें, तब ता उपलब्धि के अज्ञान से उपलब्धि के अभाव का ज्ञान होता है, यह मानना होगा। इस अवस्था में, उपलब्धि-प्रमाण की उनुपलव्य भी ज्ञान होने पर ही कारण होगा। इसलिए, पुनः उसमें अन्य अनुपलव्य की कारण मानना होगा और उसके ज्ञान के लिए पूनः अग्य अनुपलव्य की इस प्रकार की पुन:-पुन: जिज्ञासा होने से अनवस्था-दोष हो जाना स्वाभाविक है। एक शक्ता यहाँ और होती है कि नैयायिक बादि के मत में योग्यानुपलव्धि शात अथवा अज्ञात दोनों प्रकार से सहकारिणी होती है। इसी प्रकार, हमारे मत में भी ज्ञात अयवा अज्ञात दोनों प्रकार की अनुपछव्धियों कारण हो सकती हैं। तात्पर्य यह है कि नैयायिकों और वैशेषिकों के मत में अनुपलव्धि की प्रमाण नहीं माना गया है और भूतल में घट के अभाव का ज्ञान प्रत्यक्ष-प्रमाण से ही माना जाता है। योग्यानुपलब्धि केवल सहजारी-मात्र होती । यदि यहाँ घट होता, तो अवब्य उपलब्ध होता, इस प्रकार जहाँ कहा जा सके, वहीं योग्यानुपलिब्ध है। और, वह अनुपलब्धि जात हो अथवा अज्ञात, दोनों प्रकार से सहकारिणी हैं, इसलिए अनवस्या नहीं होती। इसी प्रकार, हमारे मत में अनुपलविध को प्रमाण मानने पर भी यह जात-अज्ञात दोनों ही प्रकार से कारण हो सकती है।इसलिए, अज्ञात अनुपलव्धि का कारण मान छेने पर दूसरी अनुपलब्धि की अपेक्षा नहीं होती, अतः अन्योन्याध्य होने की सम्भावना ही नहीं होती !

इसका उत्तर यह होता है कि यद्यपि सहकारी ज्ञात होने पर ही बोधक होता है,
यह नियम नित्य नहीं है, तथापि जिसको कारण मानते हैं, उसका तो ज्ञात होना
आवश्यक हो जाता है, अन्यथा घटाश्रय भूतल में भी अज्ञात घटानुपलब्धि के रहने से
घटाभाय का ज्ञान हो जाना चाहिए। इससे सिद्ध होता है कि यवपि सहकारी का
ज्ञात होना नियम नहीं है, तथापि कारण को तो ज्ञात होकर ही बोध का जनक मानना
परमावश्यक है। एक बात और भी है कि अनुपलब्धि को षष्ठ प्रमाण माननेवाले के
मत में अज्ञात अनुपलब्धि को कारण मानने पर भी कोई दोप नहीं होता। कारण
यह है कि उस अनुपलब्धि से ज्ञानातिरिक्त घटादि के अभाव का ही ज्ञान कर सकते हैं।
ज्ञान के अभाव का ग्रहण उससे नहीं कर सकते। यह बात आगे स्पष्ट हो जायगी।

इस सन्दर्भ से यह सिद्ध किया गया है कि अनुपलिब्धप्रमाणवादी के मत में 'अहमज्ञः, इस प्रकार का जो ज्ञानाभाव का अनुभव होता है, वह परोक्ष नहीं है, किन्तु प्रत्यक्ष हो है। इसके बाद नैयायिकों के, जो अनुपलिब्ध को प्रमाण नहीं मानते, और

भाव को प्रत्यक्ष ही मानते हैं और 'अहमज्ञः, इस प्रत्यक्ष अनुभव का विषय ज्ञानाभाव है, भावरूप अज्ञान नहीं, इस प्रकार मानते हैं, मत का विमर्श किया जाता है।

'अहमज्ञः' इस स्थल म जो ज्ञानाभाव को प्रत्यक्ष का विषय नैयायिक आदि मानते है, उनके प्रति यह प्रथन होता है कि अहमज्ञ:, इस प्रत्यक्ष का विषय ज्ञान-सामान्य का अभाव है, अथवा ज्ञानविशेष का? ज्ञान-सामान्य का अभाव ती कह नहीं सकते; क्योंकि 'जहम्', इस प्रकार के ज्ञानाभाव के धर्मी-कृप से आत्मा का ज्ञान वर्त्तमान ही है। और, अभाव के प्रतियोगी रूप से ज्ञान का भी वीध है ही। इसलिए, ज्ञान-सामान्य के अवस्य विद्यमान रहने से ज्ञान-सामान्य का अभाव किसी प्रकार भी नहीं कह सकते । यदि यह कहें कि धर्मों और प्रतियोगी का ज्ञान नहीं है, सो भी ठीक नहीं । कारण यह है कि अभाव के ज्ञान ने प्रतियोगी का ज्ञान और अधिकरण का ज्ञान कारण होता है, यह नियम सर्वं सिद्धान्तसिद्ध है। भूतल में घट के अनाय का ज्ञान तभी हो सकता है, अब अधिकरण, अर्थात भूतल और प्रतियोगी, अर्थात् घट का ज्ञान हो, लन्यथा नहीं । इस स्थिति में धर्मों और प्रतियोगी ज्ञान के विना अभाव का ज्ञान नहीं होता, यह मान छेने पर 'अहमज्ञ:, इस स्थल में ज्ञानाभाव ज्ञान सामान्याभाव का प्रत्यक्ष किसी प्रकार नहीं हो संकता। इससे यह सिद्ध हो जाता है कि प्रत्यक्ष या अन्य किसी प्रमाण के द्वारा ज्ञानसामान्याभाव का ग्रहण होना अशक्य ही ह। अब दितीय पक्ष रहा ज्ञानविशेषाभाव, वह भी युक्त नहीं हो सकता। कारण यह है कि ज्ञानविशेष में दो प्रकार का ज्ञान है, एक स्मृति और दूसरा अनुभव। 'अहमज्ञ:, इस प्रत्यक्ष का विषय स्मृति का अभाव तो कह नहीं सकते। क्योंकि, अभाव के ज्ञान में प्रतियोगी का स्मरण कारण होता है। इसलिए, स्मरणाभाव के प्रत्यक्ष होने में अभाव का प्रतियोगी जो स्मरण है, उसका ज्ञान रहना अत्याश्यक हो जाता है। स्मरण के रहने पर स्मरण का अभाव हो नहीं सकता। अतः स्मरणाभाव 'अहमज्ञः, इस प्रत्यक्ष का विषय नहीं हो सकता, यह सिंख हो जाता है। यदि कहें कि अनुभव का अभाव उक्त प्रत्यक्ष का विषय है, वह भी युक्त नहीं है। कारण यह है कि किसी रूप में अनुभव तो वहाँ अवस्य ही होगा।

तात्पर्यं यह है कि 'अहमज्ञः' इस प्रकार का ज्ञानाभाविषयक जी ज्ञान होता है; वह अनुभवस्वरूप ही है। इसिलए, अनुभव का वहाँ होना अनिवार्य है। और अनुभव के रहते अनुभव का अभाव रह नहीं सकता। इसिलए, 'अहमज्ञः' इस प्रत्यक्ष का विषय अनुभव का अभावरूप ज्ञानविशय का अभाव है, यह भी नहीं कह सकते। एक बात और है कि आत्मा में घट के अनुभव का अभाव ही प्रत्यक्ष का विषय होता है। तब तो 'अहमजः' इस स्थल में ज्ञानसामान्यवाची जो ज्ञा धातु है, उसका आत्मस्वरूपविशयक अनुभव अर्थ में प्रयोग तो लक्षण ही से हो सकता है, अभिधावृत्ति से तो ज्ञानसामान्य ही उसका अर्थ है। आत्मस्वरूपविशय विषयक अनुभव में लक्षण में ही ज्ञाधातु का प्रयोग करना होगा। परन्तु लक्षणा तभी की जाती है, जब सम्बन्ध और अनुपपत्ति का ज्ञान रहे। जैसे, 'गङ्का में घोष है', इस वाक्यार्थ में 'एङ्का पद से गङ्का वाक्य है । यहाँ गङ्का वाक्य है । वात्मयार्थ में 'एङ्का पद से गङ्का वाक्य है । यहाँ गङ्का वाक्य है । वात्मयार्थ में 'एङ्का पद से गङ्का वाक्य है । यहाँ गङ्का वाक्य है । वात्मयार्थ में 'एङ्का पद से गङ्का वाक्य है । यहाँ गङ्का वाक्य है । वाक्ष गङ्का वाक्ष हो स्था वाक्ष है । वाक्ष गङ्का वाक्ष है । वाक्ष गङ्का वाक्ष हो स्था वाक्ष है । वाक्ष गङ्का वाक्ष हो स्था वाक्ष है । वाक्ष गङ्का वाक्ष हो स्था वाक्ष हो स्था वाक्ष हो स्था वाक्ष हो स्था है । वाक्ष गङ्का वाक्ष हो स्था हो हो स्था हो स्था

प्रवाह और तीर के साथ गङ्गा का सम्बन्ध, ऐसा ज्ञान होता ही है और शब्दाबंद:
प्रवाह में घोष का रहना असम्भव है, इस अनुपाति से प्रवाह के सम्बन्ध से तीर को बोध
किया जाता है। इसी प्रकार, 'अहमजः' इस प्रकृत स्वक में जो धातु का शक्य अयं जो
ज्ञानसामान्य है, और अध्य अयं जो आत्मस्वक्ष्पविशेवविषयक अनुभव है,
इन दोगों में सामानाधिकरण-सम्बन्ध है; क्योंकि घट का प्रत्यक क्ष्म जो एक व्यक्ति है,
खसमें शक्यार्थ ज्ञानत्व और अध्यार्थ जिशेषानुभवत्व दोनों वर्तमान है। इसी प्रकार,
ज्ञानसामान्य और ज्ञानविशेष में व्याप्य-व्यापक-भाव सम्बन्ध भी है। यहाँ ज्ञानत्व व्यापक
और ज्ञानविशेष अनुभवत्व व्याप्य धमें है। इस प्रकार, सम्बन्ध का ज्ञान तो है,
परन्तु जिस प्रकार 'गङ्गायां घोषः', इस स्वल में गङ्गा के शब्दाई में बोध का होना
असम्भव-क्ष्म अनुपात्ति है, वह 'अहमजः' इस स्वल में नहीं देखी जाती। इसलिए,
अनुपात्ति के अभाव में लक्षणा नहीं हो सकती, और अक्षणा के विना शात्मस्वरूपविशेषविषयक अनुभवरूप विशेष ज्ञान, ज्ञा धातु का, हो नहीं सकता। अतः,
लक्षणा का आश्रयण किसी प्रकार करना ही होगा और लक्षणा तवतक नहीं हो सकती,
ज्ञावक लक्षणा की वीजभूत अनुपात्ति न हो।

यहाँ लक्षणा के लिए अनुपपत्ति इस प्रकार दिखाई जाती है, जैसे 'अहमझः' यहाँ नञ् जो अव्यय है, इसका अर्थ अभाव है। इस नञार्थ अभाव से ज्ञान के सामान्यभाव, अर्थीत् ज्ञानमात्र का अभाव तो कह नहीं सकते; क्योंकि 'मैं अज हैं', इस प्रकार का प्रत्यक्ष ज्ञान आत्मा को हो रहा है। दूसरी बात यह भी है कि ज्ञान आत्मा का धर्म है, अतः ज्ञानमात्र का अभाव हो नहीं सकता और ज्ञानिवरोषकप जो विशेष अनुभव है, उसकी भी वैसा नहीं कह सकते। कारण यह है कि ज्ञातसामान्यार्थक ज्ञा धात का ज्ञानविश्वेव अनुभवरूप अयं हो नहीं सकता, और ज्ञानमात्र का अभाव है नहीं 'में अज्ञ हूँ' इस प्रकार का प्रत्यक्ष ज्ञान उसको है ही, और 'अहमज्ञः' इस वाक्य की निरर्यक भी नहीं कह सकते; क्योंकि किसी उन्मत्त का यह प्रलाप नहीं। किन्तु, ज्ञानसम्पन्न विद्वान भी अपने अज्ञान का अनुभव करते रहते हैं । इस स्थिति में, 'अहमजः' इस प्रकार का जी जान होता है, उस जान का विषय क्या है ? इसका निर्वेचन नहीं कर सबते। इसी अनुपरित से लक्षणा मानकर जा धातु का अर्थ ज्ञान-विशेष, अर्थात् अनुभव, किया जाय, तो युक्त होता है, परन्तु इस प्रकार की अनुवयत्ति मानकर लक्षणा स्वीकार करने से वो घेवान्तिया का अभिमत भावरूप अनिर्वचनीय अज्ञान की ही सिद्धि हो जाती है। तारपर्य यह है कि लक्षणा की बीजभूत अनुपर्णति दिखाने में जो यह कहा गया कि 'अहमज्ञः' इस प्रत्यक्ष का विषय इस प्रकार का ज्ञान है, ऐसा निर्वचन नहीं हो सकता, ऐसा कहकर जो अनिर्वचनीयत्व दिखाया गया, यही अनुपपत्ति अविद्या है और वही नञ का अर्थ है। अभावरूप अर्थ नज् का नहीं है; क्यों कि अभाव रूप अर्थ स्वीकार करने में पूर्वोक्त रीति से अनुपपत्ति के अनुसन्धानपूर्वक लक्षणा स्वीकार करने में अति-गीरव हो जाता है।

एक बात और है कि 'अहमज्ञः' इस प्रकार के अनुभव-काल में अविद्यमान को

शानिवर्शयका अनुभव है, उसका स्मरणपूर्वक ही शाता का अनुभव होता है और शाता वही है, जो विषय के आकार में परिणत होता है, अर्थात् विषयाकार परिणाम जो आश्रय है, वही शाता है और केवल अन्तःकरण का परिणाम होता नहीं। क्योंकि, अन्तःकरण जड़ है, उसका इस प्रकार का परिणाम नहीं हो सकता और केवल आत्मा का भी परिणाम नहीं हो सकता; क्योंकि वह अपरिणाम है। एवा बात और है कि धर्मान्तर से आविभाव का नाम परिणाम है और आत्मा निर्धमिक है। इसोलिए, जसका धर्मान्तर से आविभाव का नाम परिणाम नहीं हो सकता। किन्तु, जब अन्तःकरण में आत्मा के अभेद का श्रम हो जाता है, उस समय आत्मा और अन्तःकरण में आत्मा के अभेद का श्रम हो जाता है, उस समय आत्मा और अन्तःकरण में भेद की प्रतीति नहीं होता। जिस अन्तःकरण में आत्मा का श्रमास है, उसी अन्तःकरण छा विषयाकार में परिणाम होता है और उस परिणाम का जो आश्रय है, उसी को शाता कहा जाता है। अध्यास का ही नाम अविधा है। इसिलए, 'अहमझः' इस प्रत्यक्ष अनुभव से अविधा की सिद्धि हो जाती है। इससे अविधा न प्रत्यक्ष प्रमाण है, यह सिद्ध हो जाता है। अवधा में अनुभान-प्रवाण भी दिया जाता है, जिसका निर्देश आगे द्रष्टरूथ है।

# अविद्या में अनुमान-प्रमाण

विवादास्पद प्रमाण (पक्ष), स्वप्तामाव से भिन्न स्विष्यावरण, स्वित्वर्यं और स्वदेश में रहनेवाला जो प्रमाण-ज्ञान से भिन्न वस्तु है, तत्पूर्वंक होता है (साध्य), अप्रकाशित अर्थं के प्रकाशक होने के कारण (हेतु), अन्धकार में प्रथम उत्पन्न प्रदीप की प्रभा के सद्श (दृष्टान्त)। यहाँ इस अनुमान से प्रमाण-ज्ञान को वस्त्वन्तरण्वंक साधन करना है। अर्थात्, प्रमाण-ज्ञान के पहले प्रमाण-ज्ञान से भिन्न एक कोई वस्तु अवश्य है, यह दिखाना है और वह वस्तु प्रमाण ज्ञान के ही देश में रहनेवाला हो और व्वित्वर्यं, अर्थात् प्रमाण-ज्ञान से जिसकी निवृत्ति होती हो और स्वविषयावरण और अपने प्रागमाव से भिन्न हो, इन चार विशेषणों से युक्त वस्त्वन्तर अविद्या के अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता। इस अनुमान से अविद्या की सिद्धि होती है। जैसे, यह घट है, इस प्रमाण-ज्ञान-काल में प्रमाण-ज्ञान से पहले अविद्या है। वह अविद्या प्रमाण-ज्ञान की अपेक्षा भिन्न है और प्रमाण-ज्ञान का बाश्य जो आत्मरूप देश है, उसमें वत्तमान होने से स्वदेशगत भी है और प्रमाण-ज्ञान का विषय जो घट है, उसका आवरण होने से स्वविवयावरण भी है और प्रमाण-ज्ञान का विषय जो घट है, उसका आवरण होने से स्वविवयावरण भी है और वह अपने प्रागमाव से भिन्न भी; क्योंकि प्रमाण-ज्ञान का जो प्रागमाव है, उससे अविद्या को भिन्न माना गया है।

यदि इन विशेषणों से युक्त अविद्या से भिन्न कोई भी वस्तु होती, तो उसीमें अनुमान चिरतार्थ हो जाता, और अविद्या की सिद्धि नहीं होती। परन्तु, ऐसी कोई भी वस्तु अविद्या से भिन्न नहीं है, जिससे पूर्वोक्त सब विशेषण सार्थक हों। इसलिए, अविद्या की सिद्धि हो जाती है। साध्य अंश में जो अनेक विशेषण दिये गये हैं, उन में पूक विशेषण भी यदि इस इद दें, तो अविद्या से भिन्न वस्तु की सिद्धि हो जाती है।

इसिलिए, गुरूभूत साध्य का निर्देश किया गया। विस्तार के भय से प्रकृत्य नहीं दिखाया गया। यहाँ तक अविद्या में प्रत्यक्ष और अनुमान दोनों प्रभाण विद्याये गये हैं।

## अविद्या में शब्द-प्रमाण

'भूयश्चन्ते विश्वपायानिवृत्तिः' इम क्वेताश्वतर उपनिषद् में विश्वपाया जब्द से अविद्या का ही निर्देश किया गया है। इसका भाव है कि परमात्मा के घ्यान आदि साधनों से मौजकान्त्र में विश्वपाया, अर्थात् अविद्या की निवृत्ति हो जाने है।

> 'नरत्यविद्यां वितयां हृदि यस्मिन्निवेशिते । योगी भाषानभेषाय तस्मै विधारमने नमः॥'

जर्थांत्योगी व्यान के द्वारा ह्वय में जिस परमात्मा के निवेश कर हैने पर विद्या से विक्द वेस्तृत इस माया को तर जाता है, उस अमेय ज्ञानस्वरूप परमात्मा को नमस्कार है।

इस श्रुति से विद्या से विरुद्ध भावरूप अविद्या की सिद्धि हो जाती है। इसके अतिरिक्त और भी अनेक श्रुतियाँ हैं, जिससे उक्त अविद्या की सिद्धि हो जाती है। विस्तार-भय से सवका निर्वेश नहीं किया जाता। यहाँ तक प्रत्यक्ष अनुभान और शब्द इन तीनों प्रमाणों से अविद्याको सिद्धि होती है, यह दिखाया गया है।

इसके बाद अविद्या, माया, प्रकृति इनमें भेद है अथवा अभेद ? अविद्या का आश्रय कीन है, इसका भी विचार किया जाता है।

वदान्त-शास्त्रों के अनुसार प्रकृति, अज्ञान, अविद्या, माया ये सब एक ही पदार्थ हैं। इनमें वास्तिवक भेद नहीं है। कायं के वश से भिन्न-भिन्न नामों से अ्यवहार किया जाता है, जैसे प्रपञ्च के उपादान होने से प्रकृति कही जातो है। विद्या के विरोधी होने से अविद्या या अज्ञान कहा जाता है और अवटन-घटना में पटोयसी होने से माया कही जाती है। तात्पर्य यह है कि जो वात घटने लायक नहीं है, अर्थात् असम्भव है, उसका भी सम्पादन कर ने में जो समय है, वही माया है। एक ही वस्तु का विभिन्न अवस्थाओं में विभिन्न नामों से व्यवहार किया जाता है। एक ही त्रिगुणात्मक बहाशांकत, जो सत्य, रज, तम इन तीनों गुणों की साम्यावस्था है, का प्रकृति शब्द से व्यवहार वेदान्त-शास्त्रों में किया गया है।

जब उसमें रजोगुण और तमोगुण तिरोहित रहता है और सस्वगुण प्रधान होता है, तब गुद्धसस्वप्रधान होने से उसे माया कहते हैं और जब सस्वगुण तिरोहित रहता है और रजोगुण एवं तमोगुण का बाधिक्य होता है, तब मिलनसस्वप्रधान होने से उसका अविद्या सब्द से व्यवहार किया जाता है। विद्यारण्यमुनि ने कहा है—

'सत्त्वगुद्घ्यविशुद्धिभ्यां मायाऽविद्ये च ते मते।'

बर्थात्, सत्त्वगुण की शुद्धि रहने पर माया और सत्त्वगुण की बिवशुद्धि रहने पर, अर्थात् मिनसत्त्व रहने पर अविद्या कही जाती है। किसी का मत है कि आवरण-शक्ति को प्रधानता होने पर अविद्या और विक्षेप-शक्ति की प्रधानता में माया शब्द का ग्यवहार किया जाता है। वस्तु के स्वरूप को छिपा देना, अर्थात् आवृत्त कर देना आवरण-शक्ति का काम है और वस्तु के स्वरूप को अन्यरूप से दिखाना विक्षेप-शक्ति का काम है। जैसे, णुक्ति में आवरण-शक्ति से शूक्ति का ज्ञान नहीं होता और विक्षेप-शक्ति से रजत के रूप से उसका ज्ञान हो जाता है। इस प्रकार, अवस्था-भेद से जोपाधिक भेद होने पर भी वस्तुतः माया और अविद्या एक ही पदार्थ है, यह सिक्क होता है।

#### अविद्या का आश्रय

वाचस्पति श्रि के गतानुसार अविद्या का आश्रय जीव और विषय ब्रह्म होता है। अर्थात्, ब्रह्मविषयक अविद्या जीव के आश्रित है, यह सिद्ध होता है। इसका कहना यह है कि ब्रह्म को यदि अविद्या का आश्रय मानते हैं, तब तो ब्रह्म भी अज्ञ होने लगेगा। इसलिए, जीव को ही अविद्या का आश्रय मानना युक्त होता है। परन्तु, संक्षेपशारीरक और विवरणकार आदि के मत से अविद्या का आश्रय शुद्ध चेतन को ही माना गया है। उनका कहना है कि जीव तो औपाधिक है। अविद्या उपाधि लगने के बाद ही जीव संज्ञा होती है। उसके पहले उसका आश्रय विश्वद ब्रह्म हो हो सकता है। इसलिए, संक्षेपशारीरिक में लिखा है—

> 'आश्रयत्वविषयत्वभागिनी निर्विशेषचितिरेव केवला । पूर्वसिद्धतमसो हि पश्चिमो नाश्रयो भवति नापि गोचरः ॥'

भाव यह है कि केवल निर्विशेष ब्रह्म ही अविद्या का आश्रय और विषय दोनों है; क्योंकि प्रवृंसिद्ध जो अविद्या है, उसीसे परिचम, अर्थात बाद में उसकी उपाधि से होनेवाला जीव न अविद्या का आश्रय होता है और न विषय ही होता है। इसलिए, इनके मत में अविद्या का आश्रय ब्रह्म होता है, यह सिद्ध होता है।

इसका विशेष विवेचन न्यायमकरन्द में किया गया है। विस्तार के भय से यहाँ अधिक नहीं दिया गया। इसी माया का परिणामभूत भौतिक और अव्याकृत जगत है।

# अद्वैत मत में तत्त्व और सृष्टि-क्रम

बहु त बेदान्तियों के मत में परमार्थ में एक ही दूक्-इप पदार्थ है। इसीको आत्मा या ब्रह्म कहते हैं। द्वंत तो अविद्या से कल्पित हैं। इसके अनुसार आत्मा और दृश्य ये दो पदार्थ होते हैं। इनमें दृक् तीन प्रकार का होता है—जीव, ईश्वर और साक्षी। कारणीभूत माया-रूप उपाधि से विशिष्ट होने से ईश्वर कहा जाता है। अन्तःकरण अर उसके संस्कार से युक्त अज्ञान उपाधि से विशिष्ट होने से जीव कहा जाता है। ईश्वर और जीव तत् उपाधि से युक्त है और केवल उसको साक्षी कहते हैं। प्रत्यक्ष को दृश्य पदार्थ कहते हैं।

वृश्य भी तीन प्रकार का होता है। अव्याकृत, मूर्त और अमूर्त। अव्याकृत भी चार प्रकार का होता है। (१) अविद्या, (२) अविद्या के साथ चित् का सम्बन्ध। (३) अविद्या में चित् का आभास और (४) जीदेश्दर-विभाग। इनको अध्याष्ट्रत कहते हैं। अविद्या से उत्पन्न जो शब्द, स्पर्श रूप, रस और गन्धये पण्डासूक्ष्ममहाभूत हैं, और अविद्या से उत्पन्न जो तम है, उनको अमूर्त कहते हैं। पञ्चीकरण के पहले पण्डासूक्षम- महभूतों की मूर्त्तावस्था नहीं होती। अन्धकार भी अमूर्त्त ही है। अमूर्त्त अवस्था में जो-जो शब्द आदि सूक्ष्मभूत हैं, उन प्रत्येक के सारिवक अंश से एक-एक ज्ञानेन्द्रियों की उत्पत्ति होती है।

इन्हीं सूक्ष्मभूतों को पञ्चतन्मात्र भी कहते हैं। शब्दतन्त्रमात्र से स्नोत्र-इन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। स्पर्शंतन्मात्र से स्वक्-इन्द्रिय की और रूपतन्मात्र से चसु-इन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। रसतन्मात्र से रसना-इन्द्रिय की और गन्धतन्मत्रा से घ्राणेन्द्रिय की उत्पत्ति होती है। समस्त पञ्चतन्मात्रों के सात्विक अंश से मन की उत्पत्ति होती है। इसी प्रकार, सूक्ष्मावस्था में वर्त्तमान जो शब्दादि पञ्चभूततन्मात्र हैं, उनके प्रत्येक राजस अंश से क्रमशः वाक्, पाणि, पाद, पायु, उपस्थ इन पांच कर्मोन्द्रियों की उत्पत्ति होती है। सृष्टि-क्रम का वर्णन विद्यारण्य मुनि ने 'पञ्चादशी' में इस प्रकार किया हैं—

'सत्वांशैः पञ्चभिस्तेवां श्रमादिन्तियपञ्चकम् । वाक्षाणिषादपायुपस्थाभिद्यानानि जित्ररे ॥'

इसके बाद सूक्ष्म पञ्चमहाभृतो का पञ्चीकरण होता है। परस्पर सम्मिश्रण का नाम पञ्चीकरण है। इसकी परिभाषा विद्यारण्य मुनि ने इस प्रकार की है—

> 'हिंदा विद्याय चैकैकं चतुर्घा प्रथम पुनः। स्वस्वेतरहितीयांबैयोजनात् पञ्च पञ्च ते।।'

इसका भाव यह है कि प्रत्येक सूक्ष्मपञ्चभूत के दो-दो हिस्से कर दें। उनमें प्रत्येक के एक हिस्से को चार भागों में बाँट दें। उन चार भागों को अपने से भिष्ठ चार सूक्ष्मभूतों में मिला दें। इस प्रकार, प्रत्येक मूत में आधा अंश अपना रहता है और आधा अंश में चार का सम्मिश्रण। और इस प्रकार, पञ्चीकरण से मूत्तिवस्था सम्पष्ठ होती है। इस पञ्चीकरण से ही समस्त भूमण्डल आदि प्रपञ्च उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार, बब्दीत वेदान्त के मत से तत्व और सृष्टि-कम का संक्षेप में वर्णन किया गया।

# उपसंहार

इसके पूर्व भूत और भौतिक समस्त प्रपञ्च को मूर्त, अमूर्त और अव्याकृत तीन हिपों में जो विभक्त किया गया है, वे सब माया के ही परिणाम हैं। माया के साथ तथा माया के परिणाम के साथ चेतन का जो सम्बन्ध है, वही बन्ध कहलाता है। इसका अनुभव 'में अज हूँ', 'में देही हूँ', इस रूप में होता है। एतन्मूलक ही सुख दुःख का अनुभव होता है। श्रुति भी कहती है—'न ह वे शरीरस्य सतः प्रिया-प्रिययोरपहितरिस्त,' अर्थात् शरीर के साथ सम्बन्ध रहते प्रिय और अप्रिय का नाश नहीं होता। प्रिय संसर्ग को ही सुख और अप्रिय संसर्ग को दुःख कहा जाता है। यही प्रियाप्रिय का संसर्ग को ही सुख और अप्रिय संसर्ग को दुःख कहा जाता है। यही प्रियाप्रिय का संसर्ग बन्ध कहा जाता है। इसीसे छुटकारा पाने का नाम

मोक्ष है। प्रिय और अप्रिय का असंस्पर्श, अर्थात् संस्पर्श न होना ही मोक्ष-शब्द का अर्थ है। इस मोक्ष में कुछ अपूर्व वस्तु की प्राप्त नहीं होती है। किन्तु, अपने मूलरूप से अवस्थान का ही नाम मोक्ष है। यद्यपि वृद्धावस्था में आतमा का मूलस्वरूप से ही अवस्थान रहता है; क्योंकि निविकार आतमा में कदापि किसी प्रकार विकार नहीं होता, तथापि वृद्धावस्था में अनादि अविद्या के सम्बन्ध होने से उसका ज्ञान नहीं होता, इसलिए अविद्या का विनाश ही मोक्ष है, यह सिद्ध होता है। लिखा भी है—

### 'अविद्याडस्तमयो मोक्षः सा च बन्ध उाह्नतः।'

अर्थात्, अविद्या का नाश होना हो मोक्ष है और अविद्या ही बन्ध कही जाती है। अविद्या का नाश-रूप मोक्ष केवल विद्या के ही द्वारा होता है। आतमा के साक्षात्कार को अद्वीत वेदान्त के मत में विद्या कहा जाता है। आतमा के साक्षात्कार हो जाने पर जावित रहते हुए भी मक्क ही है। इसीको जीवन्मुक्त कहा जाता है। इस अवस्था में दौत के भान होने पर भी कोई हानि नहीं होता। जैसे, नेय-दोष से दो चन्द्रमा का भान होने पर भी यह दूसरा चन्द्र कहाँ से क्षा गया, इस प्रकार की शक्का ही नहीं होती; क्योंकि उसको वास्तविक ज्ञान है कि चन्द्रमा एक ही होता है। यह दित्य का भान दोष से है, अतएव मिथ्या है।

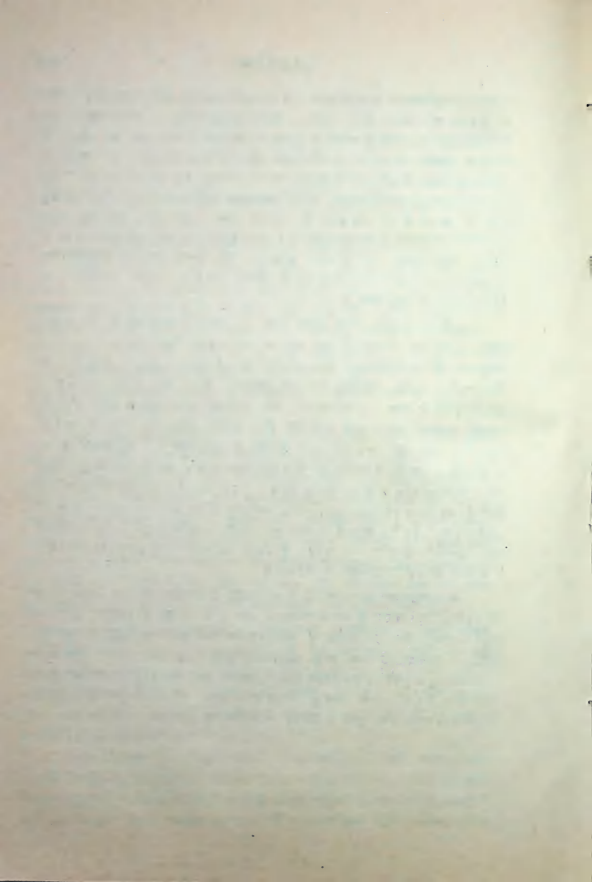
इसी प्रकार, जीयन्मुक्तावस्था में संसार का भान होने पर भी कोई हालि महीं होती। क्योंकि, आत्मसाक्षात्कार होने से उसकी वास्तविक ज्ञान हो गया है कि यह सकल द्वंत-प्रपञ्च मिथ्या है। यही आत्मसाक्षात्कार मोक्ष है। यही आनन्दमय है, इससे उत्तम कोई दूसरा आनन्द नहीं है। इसमें किसी प्रकार के दुःख का छेश भी नहीं है। इसमें किसी प्रकार के खन्यत्व का भान नहीं होता। अखण्ड एकरस आनन्दस्वरूप आत्मा ही अवशिष्ट रहता है। इसको पाकर कोई भी वस्तु प्राप्त करने योग्य नहीं रह जाती। 'यल्लब्ब्वा न परं किञ्चल्लब्ब्वय्यमविश्वयते, 'तब् ब्रह्मतं योग्य नहीं रह जाती, वहीं देंत से रहित ब्रह्मतत्त्व आनन्दमय है। ब्रह्मभाव ही मोक्ष है।

संसार में जितने वैषयिक सुख है, उनके प्राप्त हो जाने पर भी उससे अधिक सुख के लिए आकांका बनी ही रहती है। इसलिए, वे सब वैषयिक सुख सातिषय कहे जाते हैं। कंवल ब्रह्मानन्द का ही सुख नित्य और निरित्तशय है। इसके प्राप्त हो जाने पर किसी भी वस्तु की अभिलाषा नहीं होती। इस सुख के समाने सब सुख फीका लगने लगता है। इसीकी प्राप्ति के लिए बड़े-बड़े महात्मा तपस्वी निरन्तर तपस्या करने में ही सगे रहते हैं।

आत्मसाक्षात्कार का विषय आत्मा ही होता है। यद्यपि मोक्षप्रतिपादक श्रुतियों में उस ज्ञान का विषय अनेकार्य मासित होता है, परन्तु उन सब श्रुति-वाक्यों का ताल्पर्य परमार्थ में एक ही होता है। असे, 'आत्मविष्' इत्यादि श्रुति-वाक्यों में ज्ञान का विषय आत्मा आत्म शब्द से ही निर्दिष्ठ हुआ है। 'यक्मिन् सर्वाणि भूतान्यारमैवाभू दिजानतः 'इत्यादि श्रुतियों में विज्ञान से आत्मस्वरूप की सम्पत्ति बताई गई है। यह श्रुति भी बेदन का विषय आत्मा को ही बताती है, बिक 'आत्मैवाभूद, विजानतः' यहाँ एक शब्द से आत्मा से इतर के ज्ञान का विषय होने का निषेध भी करती है। स्थरूप की सम्पत्ति, ज्ञान के अनुरूप हो होती है। इस श्रुति के अनुरोध से 'एकत्वमनुपश्यतः, में दर्शन का विषय जो एकत्व दिखाया गया है उसे आत्मैकत्व ही समझना चाहिए। ब्रह्मविद् ब्रह्मिय भवति, 'अयमात्मा ब्रह्म' इत्यादि श्रुतियों में भी ब्रह्म शब्द से आत्मा का ही बेच होता है; क्योंकि आत्म शब्द और ब्रह्म शब्द दोनों पर्यायवाकी ही वेदान्त में ध्यबहुत होते है। तिस्मन्दृष्टे परावरे इस मुण्डक-श्रुति में परावर शब्द से आत्मा का ही ग्रहण होता है। इसी प्रकार, प्रायः सब मोक्षप्रतिपादक श्रुतियों में बेदन का विषय आत्मा को हो बताया गया है। इसिलए, साक्षात्कार का विषय आत्मा हो सिद्ध होता है।

यहाँ तक जितना वर्णन किया गया है, सबका निष्क्ष यहो है कि शास्क्रर वेदान्त के अनुसार परमार्थ में एक ही ब्रह्मतत्त्व क्ट्रस्य नित्य पदार्थ हैं। इसके अतिरिक्त जो चराचरात्मक जगत् प्रतीयमान हो रहा है, वह माया का ही विलास है, अर्थात् अविद्या का हो परिणाम है। जैसे, शुवित रजत-रूप से भासित होती है और रज्जु सर्थ-रूप से, वैसे ब्रह्म भी प्रपञ्च-रूप से भासित होता है, इसीको अन्यास अयदा विवर्त्त कहते हैं। जिस प्रकार, शुक्ति और रज्जु का ज्ञान हो जाने पर रजत और सर्प का भान विलकुल ही नहीं रहता है, उसी प्रकार ब्रह्म का साक्षात्कार हो जाने पर प्रपञ्च का भान नहीं रहता। और, ब्रह्म हो आत्मा है। शास्त्रर भत में नीवात्मा और परमात्मा एक हो पदार्थ हैं। इनमें भेद नहीं हैं। भेद की जो प्रतिति होती है, वह केवल उपाधिकृत हैं। और, व्यवहार में ही भेद की प्रतीति होने से व्यावहारिक ही भेद है। परमार्थ में दोनों एक हो हैं। ब्रह्मविद् ब्रह्मवे भवति , अयमात्मा ब्रह्म', 'तत्वम'ति' इत्यादि यनेक अतिया हैं, जिनसे अद्वैतवाद का सिद्धान्त सिद्ध होता है। ये श्रुतियां भी इसमें प्रमाण-रूप से विद्यान हैं।

आत्मसाक्षात्कार कैसे होता है ? इसी उद्धा के समाधान के लिए वैदान्त-शास्त्र की रचना हुई है। आत्मा के यथार्थ स्वरूप के ज्ञान से हो अन को निवृत्ति होने पर आत्मसाक्षात्कार होता है। अविद्या के अतिरिक्त संसार भी कोई वस्तु नहीं है, इसलिए विद्या से अविद्या के नाश द्वारा साक्षात्कार होना सिद्ध होता है। यही ब्रह्मसात्राकार है। मुक्ति, मोक्षा, कैवस्य, निर्वाण, अपवर्ग आदि शब्दों से इसीका अभिधान किया जाता है। यही चरम लक्ष्य है। इस चरम लक्ष्य तक जिज्ञासुओं को पहुंचाने में यदि कोई शास्त्र सफल हुआ है, तो वह वैदान्त-शास्त्र ही है।



# पारिभाषिकशब्द-विवरणिका

अस्याति अस्यातिवाद } - (द्र० पू॰ सं॰ ४९)

अचिद्वर्ग-चित्, अर्थात् आत्मा से भिन्न जनत् (जड-प्रपठ्च) । अजपामन्त्र — ऐसा मन्त्र, जो विना जपे स्वयं स्वास-प्रश्वास में सञ्चारित रहता है, जिस में 'हंसः' या 'सोहं' की भावना की जाती है ।

अतिदेश—सवृश वस्तु का वोध करानेवाला वाक्य अतिदेश-वाक्य है (प्र०पृ० सं०१९०)। अतिव्याप्ति—अलक्ष्य (जिसका कक्षण न करतं हो) में लक्षण का जाना। अवृष्टवादी—जो भाग्य, ईश्वर आदि अवृष्ट पदार्थं को मानता हो। अधिकरण —आश्रय, अधिष्ठान (विचारणीय वस्तु के भाष या अभाष का स्थल)। अध्यास—वस्तु का बन्य रूप से भान होना, जैसे रस्सी का सपै-रूप से भासित होना। अध्यासवादी—अध्यास को माननेवाला।

अवभास—भान होना, अर्थात् किसी वस्तु का अन्य रूप से भासित होगा। अनवस्था-दोष—परस्पर आधित होने से एक के विना यूसरे की कहीं निश्चित स्थिति न होना।

अनारमञ्जयञ्च—-आत्मा से भिन्न जड-जगत्। अनारमञ्जल संबोग—जिस संयोग के होने से किसी

अनारम्लक संबोग—जिस संयोग के होने से किसी यस्तु का आरम्भ व हो (द्र० पृ० सं १६२)।

अनाहार्यारोप—अधिष्ठान के ज्ञानाभाव में होनेवाका श्रममूळक आरोप (द्व० पृ० सं० ३०)। अनुगत समाधि—चित की संस्कारमात्रशेष अन्तिम अवस्था, जिसे सास्मित समाधि भी कहते हैं (द्व० पृ० सं १९६)।

अनुग्राहक — किसी प्रमाण के स्वीकार करने में सहायता करनेवाका प्रमाणाम्बर (द्वरुप्त संदर्श)।

अनुपलि -- जिससे अभाव का प्रत्यक्ष होता है, वह प्रमाण-विशेष (इ० पू० सं २२)। अनुपपित -- यह लक्षणा का बीज है। इसका शब्दार्व 'सुक्ति-विश्वह' होता है (इ० पू० सं० ३०६)।

अनुबन्ध — विषय, प्रयोजन, सम्बन्ध और अधिकारी, इन चारों की संज्ञा अनुबन्ध है, इसीके ज्ञान से प्रन्थों के पढ़ने में प्रवृत्ति होती है (द्र० पृ॰ सं० १७९)।

अनुमानाभास-बिस अनुमान में असत् हेतु हो । अनुमिति-परामर्श या अनुमान से उत्पन्न सिद्ध होनेवाला ज्ञान । अनुयोगी-जिसमें अभाव हो या जिसमें सादृश्य हो। अनुस्मृति-अनुभवजन्य संस्कार से होनेवाला स्मरण।

अनैकान्तिक —यह हेतु, जो व्यभिचरित होता है।

अन्यथाख्याति—िकसी दोष से वस्तु का अन्य रूप में भासित होना (द्र० पू० सं० ५८)।

अन्ययाभाव-दूसरे रूप में वदल जाना, जैसे-दूध से दही।

अन्यथासिद्ध -दोष जादि से भो उत्पन्न होनेवाला ज्ञान (द्र० पू० सं० २४)।

अन्योन्याध्यास-प्रन्थि — अध्यस्त रजत आदि में शुक्ति आदि अधिष्ठानगत इदन्त्व आदि का अध्यास (द्र० पू० सं० ११०)।

अन्योन्याभाव — जो स्वरूपतः एक दूसरे से भिन्न होता है, जैसे — घट पट नहीं है।

अन्योन्याश्रय-दोव -- परस्पर आश्रित रहनेवाला दोष ।

अन्वय व्यक्तिरेक — जो किसी वस्तु के होने पर हो, वह अन्वय है; और जो किसी वस्तु के न होने पर न हो, वह व्यक्तिरेक है।

अन्वयब्याप्ति—कारण के रहने पर ही कार्य का होना, अन्यथा नहीं, जैसे -- जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ आग है।

अपकरण--निराकरण करना, हटाना ।

अपसिद्धान्त-सिद्धान्तविषद्ध।

अपरिणामी-जिसका परिणाम न होता हो।

अपाकरण-निराकरण।

सपापश्लोक—पाप के निराकरण के लिए जो भगवत्स्तुति आदि के श्लोक पढ़े जाते हैं। सपेक्षाबुद्धि—जिस बुद्धि से दित्वादि संख्या की उत्पत्ति होती है या अनेक में एकत्व-बुद्धि। अभिनिवेश—मरण का भय। यह योगशास्त्र के क्लेश का एक अङ्ग है (द्र० पृ० सं० २००)। सम्युपगम—अपना सिद्धान्त न होने पर भी कुछ देर के लिए मान ली जानेवाली बात (द्र० पृ० सं १२३)।

अयोगस्यवच्छेर -अयोग, अर्थात् सम्बन्ध के अभाव का व्यवच्छेर (व्यावृत्ति), अर्थात् आवश्यक सम्बन्ध ।

अर्थवाद-अत्यधिक प्रशंसा था निन्दापरक वेदवानय।

अर्थापत्ति—जिसके विना जो न हो, उससे उसका आक्षेप करना (द्रुव्युव्य स्व २२)।
अवदात-नियम—यज्ञ में द्यान से चवाल निकालने का नियम, यथा — मूसल के
अवदात से ही चावल निकालना नख आदि से नहीं।

अवयवसम्बेतत्व-अवयव में समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाला धर्म आदि ।

अवस्थापरिणाम--एक अवस्था को छोड़कर अवस्थान्तर में परिणत होना (द्र० पृ० सं० १९२)।

अवान्तरमहरूव - जिसमें परम महत्व न रहे और जो महत्त्व का आध्य हो (द्र० पृ० सं० १४१)।

अवान्तरायूवं अङ्ग-सहित यज्ञ के अनुष्ठान से एक परमापूर्व (अदृष्ट) उत्पन्न होता है, जो स्वयं का साक्षास् साधन है; परमापूर्व के उत्पन्न होने में अपूर्व सहायक। अा. इत्राक्त —िदशा का ही नाम अध्याक्रताकाश है, यह प्रकथ में भी विकार-रहित रहता है और मूताकाश से भिन्न है।

अन्यारयवृत्ति-लक्ष्य के एक देश में रहनेवाला गुण आदि।

असरकार मबाद - मूळ कारण को असत - रूप मानने का सिद्धान्त ।

असत्कार्यवाद-कार्यमात्र को असत् मानना ।

असत्स्यातिचाव-शून्यवादी ाध्यमिक के मत में कार्य का कोई सत् रूप नहीं है, शून्य ही प्रतिक्षण कार्य रूप से भासित होता है, यही असत्स्थाति है (इ० पू० सं० ५६)।

असद्विज्ञानवादी-विज्ञान को सत् नहीं माननेवाला ।

असमवायिकारण-जो कारण-कार्य में समवाय-सम्बन्ध से रहें और उसके नाश होने से ही कार्य का नाश हो, जैसे-पट में दो तन्तओं का संयोग।

असमवायिकारणासनवत-असमवायी कारण में समवाय-सम्बन्ध से न रहनेवालः । अतमवायिकारणिकनसमवेत-असमवायी कारण से भिन्न में समवाय-सम्बन्ध से रहनेवाला ।

अत्रवित —सनवाय-सम्बन्ध से न रहनेवाला । अतम्ब्रज्ञात समाधि —योग की अग्तिम समाधि, जिसमं ध्येय के अतिरिक्त ध्यान का भी भान नहीं होता ।

अस्मिताबृद्धि—अहङ्कारयुक्त बृद्धि ।
अध्यावधानीं—जो बाठ काम एक बार करता है ।
आस्मियाथात्म्यानुष्पय—आत्मा का यथार्थ अनुभव ।
आत्मेययित्रज्ञान—सव आत्माओं को एक समझना ।
आव्यक्षिक् जो प्रत्यक्ष प्रमाण को ही मानता है ।
आत्यिक्षिक्ती—न्याय-विद्या ।
आसिक्षा—दुग्धनिर्मित यश्चीय द्रव्यविशेष (क्षेता) ।
खाश्नाय—वेद; किसी भी सम्प्रदाय का मूल शास्त्र ।
आयतन—रहने का स्थान (गृह बादि) ।
आरम्प्रक अवयव—बिन वनयवों से कार्य का आरम्भ होता है ।
आरम्प्रवाद—कारण अपने से भिन्न कार्य को उत्पक्ष करता है, इस प्रकार का

बाबान -(ब्र॰ पृ॰ २४०)। बाबान ने ब्रिसका अभाव होता है, वह प्रतियोगी है और जिसका प्रतियोगी बाबाय हो, वह बाबायपितियोगी है (द्र॰ पृ॰ सं॰ १७०)।

आहार्यारोप—भ्रममूलक न होने से हठात् किया जानेवाला आरोप ( द्र० पू० सं० ३० )। इदन्ता—इदम् ( यह ) इस प्रकार का भान । इदन्त्वाविक्कन चैतन्य—इदम् अंश में रहनेवाला चैतन्य । इन्द्रियार्थसन्निकर्व—इन्द्रियों और विषयों का सम्बन्ध ।

इटलाधनता-इन्ड के साधन का भाव।

न्यायशास्त्रीय सिद्धान्त ।

इंग्डरपित्त—जो अपना अभिप्रेत हैं, यही होना ।
ईरवरप्रणिधान— कमं था उसके फल का ईश्वर में समर्पण ।
उद्धान—यज्ञ में वेदी बनाने का एक प्रकाद का साधन ।
उपजीव्य—कारण ।
उपधान—यज्ञ में रखने का विधान ।
उपपान—यज्ञ में रखने का विधान ।
उपमिति—सादृश्य से उत्पन्न यथायं ज्ञान ।
उपराग—एक प्रकार की छाया; चन्द्र-सूर्य का ग्रह्मण ।
उपलिख-प्रमाण—जो प्रत्यक्ष उपलब्ध हो ।
उपात्रानोपादेय-भाव—उपादान (कारण) उपादेय (कार्य) का सम्बन्ध ।
उपाश्यासना—प्रतीकोपासना; ऊँकार, प्रतिमा आदि की उपासना ।
एकदेशी माध्यमिक—बौढों के एक आचार्यविशेष ।
औपचारिक षष्ठी—'राहो: शिरः' आदि प्रयोगों में सम्बन्ध के अभाव में भी होवेबाली षष्ठी

विभक्ति।

कौपाधिक—उपाधि से युक्त । काकतालीय-न्याय—संयोग से जो कार्य हो जाता है, फिर भी ऐसा लगता है कि अनुक के कारण वह कार्य हुआ। जैसे—एक कौआ उड़ता हुआ एक तालवृक्ष के ऊपर आ वैठा, ठीक उसके बैठते हो ताल-फल टपक पड़ा।

कारणप्रपञ्च — तन्त्र की एक पुश्तक का नाम ।

कारणमात्र विभागविभाग — कारणमात्र के विभाग से उत्पन्न होनेवाला ।

प्रधानकारणवाद — प्रधान ( अचेतन प्रकृति ) को ही जगत् का कारण मानने का सिद्धान्त ।

कारणाकारणविभाग — कारण और अकारण दोनों का विभाग ।

कारणाकारणविभागजविभाग — कारण, अकारण दोनों के

विभाग से उत्पन्न होनेवाला ।

कालात्ययापदिष्ट--हेत्वाभास का एक भेद ( द्र० प्० सं० १२६ )

कृतप्रणाश — किये हुए कर्म का फल नहीं प्राप्त होना ।

कृतहान — किये हुए कर्म का फल नहीं प्राप्त होना ।

गन्धासमवेत — गन्ध में समनाय-सम्बन्ध से न रहनेवाला ।

वित्तभूमि — सम्प्रज्ञात समाधि में चित्त की एक अवस्था का नाम, जो मधुमती आदि

चार मागों में विभक्त है (द्र० पू० सं० १९६ )।

वित्तवृत्ति — चित्त की विषयाकार में परिणति ।

विवामास — अविद्या पर पडनेवाला चित् का प्रतिविम्ब (द्र० पू० सं० १००)।

जगन्मिध्यात्ववाद — जग्तु को मिथ्या मानने का सिद्धान्त ।

जहप्रपञ्च-अचेतन सृष्टि।

तत्त्वान्तरारभक—िकसी दूसरे तत्त्व का आरम्भ करनेवाला।
ताबातम्याच्यास—तदाकारता का अन्य कृष से भान होना।
त्विषुटी—ध्यान, ध्वेय और ध्याता, इन तीनों की सम्मिलित संज्ञा। प्रमाण, प्रमेय और
प्रमाता की सम्मिलित संज्ञा।

द्रव्यारम्भक धर्वं —िवस कर्म से द्रव्य का खारम्म होता है।
द्रव्यारम्भक संयोग—िवस संयोग से द्रव्य का खारम्म होता है।
द्वारकोष—(द्रव पूव संव २३९)
द्वीतप्रतिचास—दीत का भाग होना।
द्वीतपित्त—दीत नहीं मानवेबाल से भी दीत का सिख हो जाना।
द्वयणुकारम्भक संयोग —िवस संयोग से द्वयणुक का आरम्भ होता है।

नित्यासमवेत—नित्य वस्तु में समवाय-सम्बन्ध से न रहनेवाला । निक्षाधिक जन्यास—अलण्ड ब्रह्म में स्वरूपतः रहनेवाछे अहङ्कार के अध्यास की संज्ञा (द्र० पृ० सं० २९३)।

निरुद्धगीण-( द्र० पृ० एं० २८१ )।

निरोध-चित्त की एक अवस्या (इ० पू० सं० २०१)।

निवस्थ-निवस्क पाव-जन्य-जनक भाव व्यादि सम्बन्धों के समान सम्बन्ध-विशेष का नाम।

पक्ष-प्रतिपक्ष--- बण्डन-मण्डन ।

पक्षासिद्धि-अनुमान में पन्न की ही सिद्धि न होनेवाला दोष ।

पञ्चस्कन्ध — रूप, विज्ञान, वेदना, संज्ञा और संस्कार इन पाँचों की संज्ञा

पञ्चावयय —प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन, ये पाँच न्यायाङ्ग । पञ्चानिनिव्या—छान्दोम्य और वृह्दारण्यक में वर्णित देवयान तथा पितृयान-मार्ग । पञ्चीकरण—पाँच भूतों का परस्पर सम्मिश्रण ।

परतः ज्ञान-प्रमाणान्तर से होनेवाला ज्ञान।

परतः प्रमाण-प्रमाणान्तर से माना जानेवाला प्रमाण।

परतःप्राभाष्य -प्रमाणान्तर से सिद्ध होनेवाला ।

बरममहत्व--जिससे वड़ा कोई दूसरा न हो।

परवापूर्व---साङ्ग यज्ञानुव्ठान से उत्पन्न एक प्रकार का संस्कार, जो स्वर्गादि का साक्षाव् साधन है।

परसन्याय—मुख्य प्रमाण ( द्र० पृ० सं० १३३ )।
परिणाशवाद—परिणाम को मानने का सिद्धान्त ।
परिणामी—जिसका परिणाम ( रूपान्तर ) होता है ।
परिणामी उपादानकारण—जो उपादान परिणामधील हो, जैसे—प्रकृति, माया आदि ।
पर्यु दास—निषेध ।
पिठर—पिण्डभृत घटादि अवयवी ।

पिठरपाक-अवयवी में ही पाक होना। पित्यान-शरीरान्तर में गमन के लिए छान्दोग्योपनिशद में वर्णित एक मार्ग । पोल-परमाणु। पीलुपाक-परमाणु न पाक होना । प्रकृति-जगत् का मूल कारण। प्रकृति-फैबस्य प्रकृति का मोक्ष। प्रतितन्त्रसिद्धान्त जो समान तन्त्र से सिद्ध हो और दूसरे तन्त्र से असिद्ध हो (प्रत्येक शास्त्रों का स्वतन्त्र सिद्धान्त)। प्रतिपत्ता-जिसे आत्मसाक्षात्कार हो गया है। प्रतिपत्ति-कर्म - उपयुक्त ब्रव्य का विनियोग। प्रतिबिन्बवाद -अविद्या या भाषा में जगत् को चित् का प्रतिबिम्ब मानना । प्रतियोगी - वह वस्तु जिसका अभाव होता है तथा सादश्य भी। प्रत्यभिका-'सोऽयम्', वही यह है, इस प्रकार का ज्ञान। प्रस्यस्य स्वितरोत -वह निरोध, जिसके होने पर परवैराग्य मा उदय होकर आयु तथा भोग का बीज समाप्त हो जाता है (इ० पू० सं० २१४)। प्रत्याहार -विषयासक्त चित्त को अन्तम् ख करना। प्रध्वंसाधाव-उत्पन्न होकर नष्ट होनेवाला अभाव। प्रमाण-प्रमेष भाय-यह प्रमाण है, यह प्रमेय है, इस प्रकार का व्यवहार। प्रमाणव्यक्ति-प्रमाण का ही नामान्तर। प्रमात-प्रमेय माव-प्रमाता (प्रमाण करनेवाला) और प्रमेय (प्रमाण होनेवाला) का भाव। प्रमिति -प्रमाण से सिद्ध यथार्थ ज्ञान । प्रमेय-प्रमाण से साध्य। प्रयाज—यज्ञ का एक विशेष अङ्ग । प्रातिभासिक—भ्रम से भासित होनेवाला। प्रामाण्यत्राद-प्रामाण्य के विषय में विचार-विमशं का सिद्धान्त। बाधात्यन्ताभाव-वाध का अन्यन्त अभाव (बाध न होना)। बाध्य-बाधक भाव - यह बाध्य है, यह बाधक है, इस प्रकार का भाव। भृतार्थानुभव-यथार्थ अनुभव। भेदसाभान्यविकरण -भेद के साथ एक आश्रय में रहना। भेदाध्यास-भेद का भ्रम। महत्तस्व-बुद्धितत्त्व। मायोपाधिक-जिसमे माया उपाधि लगी है ( मायाविशिष्ट )। मूलप्रकृति — जं। किसी से उत्पन्न नहीं है और जिससे समस्त जगत् उत्पन्न है। म्लाज्ञान-अविद्या। मुलाधार-योगशास्त्र में प्रसिद्ध, गुदा और लिङ्ग के बीच का स्थान, जहा

चतुर्दछ कमस की भावचा की जाती है।

थायु चिछक-आकस्मिक ।

रसेश्वरवादी —पारद आदि के योग से शरीर को अनर-अमर बनाना ही जिनका ध्येय है, वे रसेश्वरवादी हैं।

कपहानि-रोव--पाति का बाधक दोष ( ह० पू० सं० १५१ )।

लिङ्गशरीर-पञ्चभूत, पञ्चक्षानेन्द्रिय, पञ्चकर्मेन्द्रिय, मन और प्राण इन १५ तत्वों को लिङ्ग या सुक्षमशरीर कहते हैं।

लीलाशरीर -ईश्वर के अवतारिक शरीर का नाम।

विज्ञानवादी-वीडों की एक संज्ञा (जी विज्ञान को ही जगत् का कारण भानता है)।

विज्ञान-सन्ति-विज्ञान की घारा।

विज्ञानहफन्छ-वौद्धों के पञ्चरकन्धों में एक का नाम।

विज्ञानावयव-विज्ञान का अवयव।

विधिप्रत्यवर्वेश -- जिसका अभावार्यक न आदि शब्दों से उल्लेख न किया जाय ।

विप्रतिपत्ति—संशय ।

विवर्सवाव-अध्यास ( भ्रम ) का दूसरे रूप में भासित होना ।

विशेवाधिकरण - विशेष का वाधार।

वैभाषिक — चार प्रकार के बाद्ध दार्शनिकों में एक, जो मूल त्रिपटक की विभाषा को प्रमाण मानता है।

व्यतिरेक-व्याप्ति—कार्य के अभाव में कारण का अभाव, जैसे — जहाँ आग नहीं है, वहाँ धूम भी नहीं है।

ष्यत्यय-वैपरीत्य ।

व्यधिकरण-एक अधिकरण ( आधार ) में न रहनेवाला ।

व्यभिचार-हेत् का दोष।

व्यव्दिलिङ्गरारीर -प्रत्येक प्राणी का पृथक्-पृथक् लिङ्गरारीर ।

ण्याघात दोष-वह दोप, जिससे यस्तु की सत्ता का उसी वस्तु के कवन द्वारा विरोध किया जाय; अपनी दात से अपनी ही बात का विरोध; जैसे-कोई कहे कि मेरे

मुँह में जीभ नहीं है।

व्याप्ति—जहाँ-जहाँ धूम है, वहाँ-वहाँ अग्नि अवश्य है, इस प्रकार के साहचयं का नियम। व्याप्यक्राति —वह वाति, जो अल्प देश में रहे, जैसे—प्राणिमात्र में रहनेवाली प्राणित्व-जाति की अपेक्षा केवल मनुष्य में रहनेवाली मनुष्यत्व-जाति।

व्यात्य-व्यापक भाव--व्याप्य और व्यापक का सम्बन्ध ।

व्यावरवं-व्यावृत्ति के योग।

व्यावृत्ति - निराकरण।

शतावधानी-अनेव कामों को सावधानी से एक समय करनेवाला।

शाखाच्छेव - एक यजीय कर्म की संज्ञा।

शुक्तवाद-अ्यर्थवाद ।

जुन्यवादी —शून्य माननेवाले वौद्ध ।

बावण प्रत्यक्ष-कोत्र-इन्द्रिय से शब्द का ग्रहुण ।

भौत-शृति को मूख्य प्रमाण माननेवाला; श्रुति से खिद्ध वस्तु ।

सबण्डोपाधि - जिससे जाति का बोध होता है, वह उपाधि है। वह दो प्रकार की है— सबण्ड और अखण्ड। सबण्ड नित्य और अनित्य दोनों होता है, जैसे—शरीरत्व आदि।

सत्कारणवाद-जगत् के मूलकारण को सत् मानने का सिद्धान्त ।

सत्कार्ववाद-कार्यमात्र को सत् मानने का सिद्धान्त ।

सत्स्यातियाद—समस्तं भ्रमस्थलों में सत्पदार्थ का ही आभास मानने का सिद्धान्त, ( द्र० पू० सं० ५८ )

सत्प्रतिपक्ष—एक हेत्वाभास (जिस हेतु का प्रतिपक्ष हेतु वर्त्तमान हो), (द्व०पृ०सं०१२४)।

सत्यनिष्याख्यावभात---विवर्त्त (अध्यास ) का पर्याय ( द्र० पू० सं० १९२ )।

सत्ताजाति-द्रव्य, गुण और कर्म इन तीनों में रहनेवाले सामान्य धर्म का नाम ।

सरवसङ्की - जिसकी सत्ता वर्तमान है, जैसे -मृत्तिका आदि पदार्थ ।

सप्रतियोगिक-जिसका कोई प्रतियोगी हो ।

समवाय-सम्बन्ध- गुण और गुणी; किया और कियावान; जाति और व्यक्ति के बीच होनेवाला सम्बन्ध।

समवेत-जो समवाय-सम्बन्ध से कहीं रहता हो या जिसमें दूसरा कोई धर्म समवाय सम्बन्ध से रहता हो।

समवायान्तर-अन्य समवाय ।

समव। यिकारण — उपादान-कारण का नाम, जो कार्य के साथ रहता है, बैसे — मृतिका घट के और सूत वस्त्र के साथ।

समवाधिकारणसमवेत-समवायी कारण में समवाय-सम्बन्ध से न रहनेवाला

समानाधिकरण -एक अधिकरण में रहनेवाला।

सर्वतन्त्रसिद्धान्त-जो सर्वमान्य है; किसी शास्त्र से विरुद्ध नहीं।

साक्षाद्व्याप्य -जो परम्परया व्याप्य न होकर साक्षात् व्याप्य हो .

बाक्षिचैतन्य-द्रष्टा चंतन्य ।

साक्षिभास्य - साक्षी ( चैवन्य ) से भासित होने याग्य

साक्षी-- चंतन्य।

साह्य-साधक भाव-साह्य और साधक का सम्बन्ध।

साध्य-साधन बाब-साध्य और साधन (हेतु) का सम्बन्ध ।

साध्याभाववद्युत्ति—साध्य के अभाव मे रहनेवाला ।

सामानाधिकरण्य - एक अधिकरण में रहनेवाले का भाव ( धम )।

सामान्यनिबन्धन—सामान्य मानकर होनेवाछा।

सामान्यविश्वव समवाय-नयायिकों का पदार्थ-विचार ( द्र०-'न्याय-दर्शन'-प्रकरण

साहिमत समाधि — जिस समाधि में जीव और ईश्वर-स्वरूप का जड से भिन्न आरमाकार-रूप साक्षारकार होता है, वही सास्मित समाधि है। उस समय 'अस्मि' इसीका भान होता है, इसलिए यह सास्मित है।

सीवान्तिक — मूल त्रिपिटिक-सूत्र को प्रमाण माननेवाला बौद्ध सम्प्रदाय । संघातवाद-—कारण अपने से भिन्न कार्यं को उत्पन्न करता है, इस प्रकार का सिद्धान्त । संयोग-सम्बन्ध—दो संयुक्त वस्तुओं का सम्बन्ध । संसर्गप्रतियोगी — सम्बन्ध का प्रतियोगी (जिसका सम्बन्ध हो )।

संसार-दशा-ज्यवहार-दशा।

स्कन्ध — बौढों के पञ्च स्कन्ध — छप, वेदना, संज्ञा संस्कार और विज्ञान ।
स्थूलावन्छती-न्थाय — स्थूल पदार्थों के ज्ञान के द्वारा ही सूक्ष्म पदार्थ का ज्ञान करामा
जाना, जैसे — सूक्ष्म अदन्धती (तारा) के ज्ञान कराने के किए
पहले स्थूल विस्ट (तारा) को ही दिखाया जाता है। स्थूल के द्वारा
सुक्ष्म का ज्ञान कराना न्याय का भाव है।

स्वतःप्रमाण-जितमें प्रमाणान्तर की खपेक्षा न हो।
स्वानाववादी-सृष्टि में स्वभाव को ही कारण माननेवाका।
स्वारतिक-यथार्थ यीगिक।
ज्ञातक्ष्में भाव-ज्ञाता और ज्ञेय का सम्बन्ध।
ज्ञानसन्ताव-ज्ञान की सन्तिति (घारा)।
ज्ञानसन्ताव-मिध्याभृत ज्ञान का आत्मा में अध्यास (द्र० पृ० सं० २९२)।

# अनुक्रमणिका

37

अक्रताम्यागम-दोष--- १३, १३७, २५% अक्षपाद-दर्शन- ११८ अखण्डोपाधि -- २६३ अख्याति-५९ अख्यातिवाद-५९, ३०० घल्यातिवादी - २९३, २९६ अचित्रगं--- ५३ अचिन्त्यशस्त्रि-७९ अजपा-मन्त्र -२०९ अतिदेश-१२०, २३९ अतिव्याप्ति १४९, १५०, १५१, १५४, १४४, १४९, १६३, १६९, १७०, १९३, १९४, २२४, २६३, २६४, २९९, अतीन्द्रय-१३९, २५४ अत्यम्ताभाव-६७, ७३, १६९, १७०, २२१, २६३ अथ---१७९, १८०, १८३ अयो--१७९ सद्ब्ट--१७४ अदुष्टफल---२४६ अबुब्टवादी (दर्शन)--१७४ अदं तवादी---२८, ४७, ४८, ८३, ८४, २७३

अद्वीतवेदान्त-२२, ३१४

बहै विसिद्धान्त ५, ३३, ५७

बद्धं तवेदान्ती—५३, ५४, ५६, ६४, ७५,

७७, २३०

अच्यास-परम्परा--११० अध्यासवाद- ५६, २९०, २९१, २९४ अध्यासवादी - २९३ अनम्यास-दशा-- २६५ अनवभास--- ३०० जनवस्था-दोष-- १९, १४६, १५१, २६७, २९७, ३०१, ३०७ अनागत-दु:ख--- २ अनारमप्रपञ्च--२९२ अनारम्भक संयोग-१६२ अनाहायारोप--३०, २७९ अनित्यत्वानुमान- २६० अनिवंचनीय--३०३, ३०४, ३०९ अनिवंचनीय स्याति - ५5 अनुगत समाधि - १९६ अनुग्राहक -- ३३, १२४ अनुपपत्ति - ३०५, ३०९ अनुपलिध-२२ अनुपल विध-प्रमाण - ६०, ३०६, ३०७ अनपलिध-प्रमाणवादी-३०७ अनुबन्ध- १७९, १८१, १८३ अनुभव-७२ अनुभावक-४८ अनुमान-प्रमाण - २४, २६, ३८, ४०, ४१, 89, 52, 305, 390 अद्भौतारमसाझात्कार-२७, २८, २९, ३४ अनुमानाभास-२५२

अधिकरण-७५, १२३, १६८, २४१,

अध्ययन-विधि---२४२, २४३, २४४, २४५

अध्यापन-विधि--२४९, २७४

यह्यास-- २९७, ३१०, ३१४

२४७. २४८. २७० ३०८

२४६, २४९, २७४, २७६

अनमिति-१२०, १२४ अनुयोगी - २२४, २२४, २९६ अनस्मति-२०० अनेकतन्त्र-६ अनेकान्त- ५६ अनैकान्तिक-- ६२, ५६, १२४, १४१, २६६ अन्तर्यामी--७० अन्वकार-११, ७१, ७४, १४६, १६६, १६७, १६८, १७१ अन्यथाख्याति-- ५८, १७९, २९८ अन्यषाख्यातिवाद--२९८ अन्यबाख्यातिवादी--२९७, २९८ अन्ययाभाव-- १९२ अन्यथासिख-२४, २४, २६६ अन्योन्याच्यास-११०, ३०१ अन्योन्याच्यास-ग्रन्थ-- ११० अन्योग्याभाव-६७, ७३, १६९, १७०, 229 अन्योन्याभावविदोधी- १५१ जन्योन्याभय-दोष-१९, ३०७ अन्वय-- २० जन्वययोग्यता--- १८० अन्वय-व्यतिरेक---२०, २६४, २९४, २९९ अन्वयव्याप्ति-१२२ सपकरण-२४५ अपवर्ग--३, ११६, १२२, १३४, १३४, 394 अवरिणामी--१८६, १८९, १९१, ३१० अपरिणामी भोक्त्शक्ति-१७८, १९१ वपसिद्धान्त-१३९ अपाकरण-२३= अवापरलोक---२३= अपूर्वविधि—२४२, २७४ अपेक्षावृद्धि—१५१, १५५, १५६, १५७, १४८, १४९

न्नप्रगीत—२०३

अप्रमा---२६६ अभाव (पदार्थ)--७१, १४८, १६८, १६९, 900, 909, 229 अभिधा-भावना---२४४, २४५ अभिनिवेश--१९७, २०० अभेदसाक्षात्कार-४= अभेदायोग्यत्व-२७७ अम्बद्धर--- ५५, ९० अम्यास-२०२, २०३, २१२ अम्युपगम - १२३ अयोगव्यवच्छेद-११९ अहण--३९ अर्चावतार -७० अचिंमगिं--१५ अर्थ-- ९४ अर्थवाद---२६८, २७३, २७६, २७८ अर्थाध्यास-२९२, ३०० वर्षापत्ति-२२ अर्थापत्ति-प्रमाण-२४, २४, ३०६ अर्वाचीन नैयायिक-२२ अवचात--१२२, २४१, २४२, २४६ अवघात-नियम--२४३ अवघात विधि-२४३ सवभास-३०२ अवभासक-३०१. ३०४ अवयव-१२३ अवयवसमवेतत्व--१४० अवयवसंयोशित्व-१४० अवस्था-परिणाम-- १९२ अवान्तर-महत्त्व-- १०१ अवान्तरापुर्व - २४२, २४३, २४६ अविद्या - ५७, १, ७४, ७४, ९४, १०२, 905, 900, 905, 908, 999, ११२, ११६, १३४, १७९, १९६, १९७, १९८, १९९, २००, २१०, २११, २१४, २७४, २८७, २९२,

२९३, २९६, ३००, ३०१, ३०४, ३०४, ३०६, ३०९, ३१०, ३११, ३१२, ३१३, ३१४, ३१४

अविधा-शक्ति - ३०६ अविद्यापाधि - १११,३०४ अविद्योपाधिय - ३०२ अन्यक्त - ११, १३७, २१६ अव्याकृत — ३१२,३१३ अव्याकृताकाचा - ७१ अन्याप्यवृत्ति - २९१ असरकारणवाद -- ५५ असत्कार्यवाद - १८, ६० असत्स्यातिवाद - ५६ असद्विज्ञानवादी - २९७ असमवायिकारण -- ५५, १५०, १५३, १४४, १४४, १६२

असमवायिकारणभिन्नसमवेत - १५० वसमव।यिकारणासमवेत - १५० असमवेत - १५३, १५४ असम्प्रज्ञात समाधि - १७५, १९६, २१४ अस्मिता — १९६, १९७, २०० बस्मिता-बुद्धि-२१३ अष्टावधानी - ६४ अहङ्कार-११, ५४, ६३, ६४, ६४, ७०,

२२३, २२४, २२४, २२६, २३३ वहन्ता - २२० अहम्-अनुभय — २७९, २६६ बहुम्-प्रतीति - २७१, २७३, २६०, २६६ बहम-प्रत्यय - २७१, २७३, २८३

७१, ७३, १०९, २२० २२२,

आगम--१४४,२०४ वागम-प्रामाण्य — १४४ नारमध्याविनाद—१६

आत्मभेदवादी — ६४ बात्ममीमांसा-९०, ९१ आत्मयाचात्मयान् भव--- २७४ वारमविज्ञान-११४ आत्मैक्यवादी-- ५, ८४ धारमैक्यविज्ञान-- ११४

क्षास्य वितक दु:६-१, ४, ४, ६, ७, ६८, ७७, १३४, २३३

बास्यन्तिक सुब-१, २, ४, ४, ६, १३८ आधेयशनित-७३ आध्यक्षिक--२०, ७८, ८२, ८४ आनन्द-४६ आनुमानिक-४०, ७८ आन्वीक्षिकी - १३३ आप्तपूर्य-४३ आस्मवचन-२४, २२६ आप्तवाक्य-१९, २४, २८४ आमिक्षा-२३८ वान्माय-२६५ आयतन-१३४ आरम्भक जवसव—१६३ आरम्भक कर्म-१६४ आरम्भक नावक-9६२ जारम्मकसंयोग-१६२, १६३, १६४ **जारम्भवाद—१८, ५४, ५७, ५८, ६०,** 780, 798

बारम्भवादी—६०, २९९ बार्थी मावना—२४४, २४५ वार्यसत्य— ५२ आवरण-१९० आवरण-भङ्ग-१३७, २९० आवरण-शक्ति--३०४, ३११, ३१२ वावाप--२४० वाशय-२०१ बाध्यप्रतियोगी--१७०

बासन—१७६, २०६, २०७, २०८, २०९, २०९,

वास्तिक—पर, दइ, द४, द४, द६, द७,

बाह्यवरिषेय - ३०, २८०, २८१, २८२, २८३

बाह्मिक--१४६

夏

इच्छाबरीर--१७८

इदन्ता - २२०

इदन्त्वाविच्छन्न चैतन्य-१००

इन्द्रियार्थसिकर्ष--१५६

इन्टसाधनता—१४, २६७, २६८

इन्टावित-४९, १३७

율

ईशोपनिषद् - ९५

ईव्वरकुष्ण-२२१

ईव्वर-प्रणिद्यान—१७६ १७८, २०३,

२०४, २०४, २०६

ईव्वर-प्रमाप्य — १४४

ईव्वरवादी--१७७

ਚ

उच्चरितप्रव्वंशी - १३९

उड्डीयान - २०५

वतर – २४१

उत्पत्ति—६१

उत्पत्ति-साधन-अवृष्टवादी—५४ उदयनाचार्य—२०, ११९, १२६, २६०,

२६४, २६६, २६७, २९८

उद्घनन---२३९

उद्दालक—३९

उद्योतकराचायं — १३३ उपकारक — १३३, १८६

उपकार्य - १८६

उपजीव्य---२६, ३३, ३४, ५०

चपजीव्य-विरोध — ३५

उपजोध्यविरोधप्रयुक्त—३४

उपद्यान — २४६, २४७

खपनय--१२३, १३१

उपमिति—१२०, १२४

उपराग-- १८९

उपलिब्ध-प्रमाण- ३०७

उपादानकारण-४६, ४९, ५०, ४४,

५७, ६०

उपादानोपादेय-भाव---२२६

उपाच्युपासना—१६

उलूक — १४५

कहा-१२४

Æ

छक् - २०३

क्त्वम्यरा—२१३

ए

एकतन्त्र — ६

एकदेशी माष्यमिक - १३४

एकान्त- दर

Ú

ऐकान्तिक-=२

ऐतरेयोपनिषद्—४४

ऐहिक सुब---४

नी

बीपचारिक षष्ठी—९५

बीपाधिक — ५, ३०३, ३१२

बोलुक्य-वर्शन - १४६

47

कठ — २४६ कठध्वति — १० कठोपनिषद् — ११, १२, ९६, १९४, क्लाद — ४२, १४६, १४६, १४६, १४२, १४३, १४४, १६८, १७३,

कविल-३६, ४०, ४९, २१६ कपोतवत्ति - १४५ कमं- १५५, १७७, २०१, २२१ कमंकाण्ड - = ३ कमंत्वजाति - १४१ कर्मनिरपेक्ष ईश्ववादी-५४ कर्मसापेक्ष ईश्वरवादी--- ५४ कला - ७३ कळाप — २५५ काकतालीय न्याय - ४५ काठक - २४५ काठकोपनिषद्-९५ कारणपञ्चक - २१३ कारणपरमाणु - १६१ कारणप्रपञ्च-२०४ कारणमात्र विभागजविभाग - १६५ कारणवाद - ४९ कारणाकारणविभाग -- १६४ कारणाकारणविभागजविभाग - १६४ कारिकावली-२१, १४४, १७१ कार्य-कारण-भाव-१०, १७, १८, ५०, 994, 994, 938, २२७, २३०

कार्यंत्व-हेतु— १४१, १४२, काल्ल—७१, १४३ कालात्ययापदिष्ट—१२६, १४१ कालाप—२४५ कालिदास—४३ क्रिरणावली—१२६

नुमारिकमङ्ग-२२, ५२, ७५, २४०, २४४, २४७, २४४, २४९ क्टस्य - ५२, ५७, १८७, १८८, २२१ क्टस्थ नित्य - ४१, ३१५ क्मंपूराण - २१ क्रुतप्रणाश-दोष - १४, १३७ कृतहान - २५% केनोपनिषद् - ९५ केवलविकृति-१७७ कैयट -- ५७ कैवल्य - १, १७९, १८३, २३४, ३१५ कैवल्योपनिषद्-- १३, ९६ कौमुदी - २५० कोषीतकोपनिषद्--१०७ क्रियायोग-१७६, २०२, २०४ क्लेश - १७७, १७८, १७९, १९६, १९७, १९६, १९९, २००, २०१, २०३, २१०, २११, २१४

ग

गन्धसमवेत—१४९, १४०
गाहंपस्याग्नि—२३६
गीता—९२, १८२, २०३, २१७, २३०
गुण—७०, ७६, १४४, १७४
गौडपादाचार्य — ११६
गौतम—२२, ४२, ११८, ११९, १२२,
१२६, १३६, १४४, १४५

घ

घटकश्रुति—११२, ११३ घटाकाश—१०८, १०५, २९३ च चार्वाक—१४, १९, २२, ४४, ५३, ६९, ७५, ७७, ८२, ८४, ८५, ८६, ९०, १३७, २८२, २८८ चित्त—६५
चित्तमूमि — १९६
चित्तमूमि — १९६
चित्तवृत्ति —१८८, १८९
चित्रवीप-प्रकरण—५३
चित्रगुखाचार्यं—३०३
चिद्रचिद्विशिष्ट परमातमा — ६३
चिद्रातमा — १०९, ११०, ११९
चिद्रामास—१०८, २६९, २९०
चिद्र्धन--११३, ११४
चिद्रूप—११३
चैतन्यप्रतिविम्य — १७८

छ

छल—१८,१२४,१२६,१३२ छान्दोग्य-धृति—४४,२७३, छान्दोग्योपनिषद्— ६,१२,१३,१४,१७, २७,२९,४०,९४, ९६,११३,११४,१८२,

ज

जगत्प्रपञ्च — ११४
जगत्मच्यात्ववाव — १४
जग्रपञ्च — १०२
जन्म — ६८,१२४
जग्रत् — १३
जगत्म — १३
जात्म — १००
जीद---७०,७४,८८,१३७
जीवन्मुक्त — ३१४
जीवन्मुक्ति — ६८,२७०
जीवन्मुक्ति — ६८,२७०
जीवन्मुक्ति — ६४
जैभिनि — ३६,३७,९९,२०३,२३६,२४९,२४३,२४६
जैभिनिसुत्र — २०३,२४०,२४३

ज्योतिक्मती--२०१,२१२,२१४

तस्य - ९,८१,८२,१७४,१९४,१९४, २१६,२१८,२२०,२२२,२२४,

तत्त्व (सांख्यमत)—७३
तत्त्व (सांख्यमत)—७३
तत्त्व (सांख्यमत)—७३
तत्त्व (सांख्यमत)—१९
तत्त्वान्तराम्भक—२१६
तन्त्रशास्त्र — २०४
तादारम्याध्यास — २८६
तार्किक — ६२,६४,६७
तित्तिरि — २४५
तैत्तिरीय आरण्यक — १२
तैत्तिरीय आह्मण — ४०,२४६
तैत्तिरीय श्रुति — १७,२७३,२८६
तैत्तिरीय संहिता—१४३,२३६,२७३

तैत्तिरीयोपनिषद्—११,१६,१७,४०,४९, ५४,९६,१०३,१८२, २७९ त्रिकालाबाध्य—३०२

त्रिकालाबाध्य—३०२ त्रिपुटी—२७,२८,२८३ त्रयणुक्त – ४४,१४३,१६०,२९१

द्वाकुमारचरित—२५४
दीपिकाकार -७४
दूक्—३१२
दृष्य—११,३१२
दृष्टफल—२४६,२७५
देवयान—१५
देहात्मवादी—२६२
देष्टिक—६६
दोष—६६
द्रम्य—६९,७०,१६६,१६७,२२१
द्रम्यद्व—१४९

द्वैतवादी वैशेषिक—४७ द्वैताद्वैतवादी—६४ द्वैतापित—२९८ द्वयणुक—४४,१४३,१६०,१६१,१६२,

१६३,१६४,१६४,२९१ द्वयणुकारम्भक संयोग—१६१

स

नकुलीश पाशुपत (दशैन)—४६,६५,६६, ७३,७७,८४,

नागेशभट्ट—६१,६५
नामधेय—२६६
नारायण-पद—२२२
नास्तिक—६२,६३,६४,६५,६६,६७
निगमन—१२३,२३१
निग्रहस्थान—६८,६९,११८,१२४,

निस्य-१४९
नित्यासमवेत-१५१
निदिच्यासन-१४५,१६२
निमित्तकारण-५५,५६२
निम्बार्काचायं-६४,६३
नियम-१७६,१७७,२०६,२११
नियमविध-२४२
निर्तिश्य-२,५,१३७,१३९,२७३,

LNP-HOLES

निरतिशय दु:स-१,२,३,४ निरतिशय सूख--१,२,३,४,१३९, २४४,२७३ निरवयव--- ६४,१४६,२९१ निरीश्वर - ५४ निरीववरवादी---=४ निष्यल्पव-- १३६,१३७ निरुपम-9३७ निरुपाधिक-४९,२७७ निरुपाधिक अध्यास-२९३ निष्ठ गोण-२८१ निरोध-२०१,२०२ निरोध सत्य-६९ निग्रंणात्मवादी—५४ निर्णय-२४१ निर्णायक चिङ्ग-२७६ निर्माणकाय-१७८ निर्वाण-9 निर्विकल्प-१०० निवर्स्य-निवर्त्तंक भाव -- २७४ निष्कमंवादी-९१ निःधेयस-१८१,१८२ नूसिहतापिन्युपनिषव्—९६,१०९ नेष्क्रम्यंथाद-९४ न्याय-१३३ म्यायकुसुमाञ्जलि—२६४,२६७,२७१, 385

न्यायकुषुमावली—११९,
न्यायमाध्य—१३३
न्यायमकरम्ब—३१२
न्याय-रत्नावली—१८७
न्यायवात्तिक—१३३
न्यायविद्या—३१३
न्यायविद्या—२९४
न्यायस्त्रिक्यन्तमुक्तावली—१४१

WAR WEST TOS

२०३, २०४, २०६, २०६, पद्य-प्रतिपद्य-१२४, १३२ पश्चासिद्धि-१४२ २०९, २११, २१२, २१३, 298, 240 पिक्क स्वामी-१३३ पङ्ग्बन्ध न्याय--२३३,२३४ पदक्त्य---१६४ पञ्चकमॅन्द्रिय-१४, ७०, ७३, २२०, २२२, पदार्य---६७, ७१, २१३, २१४ पदार्चवादी--- ५४ २२३, २२६ पदार्थ-संग्रह---७१ पञ्चागव्य-- १७६ पञ्चतानेन्द्रिय-१४, ७०, ७३, २२०, पद्मनाभाचायं---३०२ २२२,२२३,२२६ 97--- VO पञ्चतस्व(जैनमत)-६९ परतःज्ञान---२६४ पञ्चतन्मात्र (ना)-१०, ११, ७०,७३, परतःप्रमाण--४२ २१६, २२०, २२३, परतः प्रामाण्य---४३,२६४, २६६, २६७ २२४, २२४, २२६, परतः प्रामाण्यवादी---२६३,२६७ परद्वारानपेकस्थित--११९ 393 पञ्चवज्ञी---१४, ५३, १११, ११२, ३०४, परमन्याय---१३३ 393 परममहत्त्व---१४१ पञ्चन्यायाञ्च—६ परमाण-४४ ,८४, १६४, १७४, ३०६ परमापूर्व २४२, २४३, २४६ पञ्चपादिका-३०२ पञ्चभूत-१०, ११, १४, ७०, ७३, २९१ परस्परापेक्ष---१४४ पञ्चम्वतन्मात्र —३ १३ परस्पाश्रय----१४४ पञ्चमहाभूत--६३, २१९, २२०, २२२, परस्पराश्रय-दोष १३९, १४३, २३३ २२३, २२४, २२४, २७० परामर्श-१४४ परावृत्ति-१५२, १६० 393 परिव्छित्त-११९ पञ्चशिवाचार्य-१७८, १९१ परिणाम-१९१ पञ्चसूक्मभूत-१४,२२६ परिणामवाद-१६, ४४, ४६, ४७, ४६, पञ्चसूक्ममहाभूत---३१३ Eo, 90, 780, 789 परिणामवादी-६०

पञ्चस्त्तस्य—६९
पञ्चावयव—१२४,१३२, १३३, २३१
पञ्चीकविद्या—१४
पञ्चीकरण—७४, ३१३
पतञ्चािछ—२, २१, ३७, ४०, ४१, ६६, १७५, १७६, १७७, १८०, १८०, १८४, १८६, १८५, १८६, १८५, १८६, १८५, १८६, १८५, १८६, १८५, १८६, १८७, १८६, १८७, १८६, १८७, १८८, १८८, १८८, १८८, १८८, १८८,

परिवामी—१८८, १८९, १९९
परिवामी उपादान-कारण—६०
परीक्षक—१२२
परोक्ष—१०१
पर्युंदास—१९८
पाक—१५३, १६०
पाकज—१५२, १५३

पाकजोत्पत्ति—१४९

पाणिवि-३७,२४० पाणितिस्त्र— ५७,२११ पाणिनीय-३६, ७३, ७६, ६५, ७७, ८३ प्रतिप्रसव-२१४ पातञ्जलसून-२१ पारमाधिक सत्ता-४४ पारलोकिक सुख -२,४ पाशविमोक-९६, १०२ विठर-१६० पिठरपाक-१६०, १६१ पिठरपाकप्रक्रिया-१६०, १७१ विव्यान-१४ पील-१६० पीलपाक-9६०

989, 987,

२७१ पूनजंत्म-सिद्धान्त-१४ पृह्य-कंवल्य-२१४, २१% पुरुष-तस्व--२२० पुरुषार्थ-१७१, २७४ पुष्टिमार्ग-द३ पर्णप्रज्ञाचार्ये-६४, ९३ पूर्वकल्प-१२० पूर्वनृतिहतापिन्युपनिषद्-९६

पील्पाक-प्रक्रिया- १६०,

पूर्वपक्ष-२४९ प्वंमीमांसा - २७५ प्बंवृत्ति - १८१ प्रहरण-पञ्जाका-२९४ प्रकृति—३११

प्रकृति-क्विल्य-२१३, २१४ प्रकतिलय-१९७

प्रकृति-विकृति—१७७

प्रगीत--२०३ प्रच्छन्न तार्किक-- ५४,५६ प्रच्छन्न द्वैतवादी-दर्

प्राज्ञाज्योति—२१३

प्रतिवन्त्रसिद्धान्त-११९, १२३

प्रतिपत्ता--२५३ प्रतिपत्ति-कमं २३८ प्रतिविम्ब-७२ प्रतिबिम्बवाद-५७, ५८ .

प्रतियोगी-१६७, २२४, २२४, २९६

255, 305

प्रतीकोपासना-१६ प्रत्यक्ष-१०१

प्रत्यक्ष-प्रमाण--२६, २८, ३६, ८२, ३०७

प्रत्यक्षविशेष-२५३ प्रत्यक्षकप्रमावादी-२०

प्रत्यभिज्ञा-२५३, २५६, २५८,

२६०,२८२, २८३, २८४

प्रत्यभिज्ञा-दर्शन-४७, ७३ प्रत्यभिज्ञावशी-- ५४ प्रत्यभिज्ञा-वाक्य--२५४

प्रत्यभिज्ञावादी—६, ४६, ७७, ६८

प्रत्यस्तमय निरोध-२१४ प्रत्याहार-१७६, २११, २१२

प्रदीप-२५०

प्रधान-१३७, २१६, २३१

प्रघ्वंसाभाव-६७, ७३, १६९, १७०, २२१ प्रपञ्च-२६, २९, ५६, ५७, ६९, ७४,

९०, ९९, 90१, 90४, 90=, २१६, २२७, २३०, २६६, २७६, २७७, २९१, २९२, २९३. २९६, ३०२, ३०३, ३०४, ३११, ३१३,

394

प्रमाकर-४२, १६६, २४७, २४८, २७४, 835,588

प्रमा-२६१,२६४ प्रमाणप्रमेयभाव--२८२ प्रमाणप्रमेयव्यवहार-२५४ प्रमाणध्यवित—३३

प्रमाणान्तर-२४,२६,, २७

प्रमाणाभास-१४२ प्रमातृत्रमेयभाव-२७, ३४ प्रमिति- २०, १२४ प्रमेय-२४, २६, २७, ३४, ४४, ६८, ६९,

११८,१२१, १२२, १३४, १४४
प्रयाज—२३९
प्रवृत्ति—६८, १३४, १३४, २३३
प्रवृत्तिनिमित्त—२४९
प्रक्तोपनिषद्—११, ९६
प्रस्थानभेद—९२
प्रागगाव—६७, ७३, १६९, १७०, २२१,

त्रश्व प्राचीननैयायिक—२१ प्राणायाय—१७६, २०८, २०९, २१०,

299

प्रातिभाधिक—१३, ३०२, ३०३ प्राथमिक—९४, ९४ प्रामाण्य—२१, २३, २४, २६, ४२, ७६,

प्रामाण्यवाद—७६, २६१ प्रावरण—२३० प्रत्यभाष—६८, ११८, १२१

फ

फिक्किका—२४७

ब

वन्ध-७६, ८१, १०२, २७४ बहिरङ्गसाधन (योग)-१७६ बादरायण-१०, ३७, ९१, ९३, ९४, ९४ बाधात्यन्तामाव-२६३ बाध्य-बाधन भाव-२४, ३३, ३४, ४४,

बुद्धिवृत्ति—१८८, १८९ बृद्धदारव्यक्त—७, १०, १३, १४, १७, २३, ३८, ४३, ४०, ९४, ९६, १००, १०७, १०८, १०९, ११२, ११४, ११४, १८१, २७०, २७३,

208

ब्रह्मतत्त्व—३१४, ६१५ ब्रह्मप्रशंसा—२७९ ब्रह्मामाव—३१४ ब्रह्मलोकावस्थान—२७० ब्रह्मवाद—९४

ब्रह्मसूत्र—१०, ९३, १०७, २६९, २७०, २६४

त्रह्मसूत्रकार—५५ ब्रह्मसूत्रभाष्य—४८

भन्द हिरि—३६, ९०
भामती—१४
भाव (पदार्थ)—१४८
भाव्य—१९१
भाव्य—१९१
भाव्य—१९१
भाव्य—१८४
भूतार्थानुभव—१९९
भूमा—२७
भेदसामान्याधिकरण्य—२६२
भेताष्यास—२७६
भोकापुरुष—८, ६१, २३३
भोगसाधन-अद्ट्यादी—८४

म

मठाकाश-१०९
मण्डूकोपनिषद्-११
मत्स्येन्द्रनाथ-२०७
मधुप्रतीका-१९६, २०१, २१२, २१३
मधुमती-१९६, २०१, २१२, २१३
मधुस्रतसरस्वती-९२
मध्यतपरिणाम-५३, १९०, २१६, २६५
मन-७१

मन्-२४८ मन्त्र--२६८ महत्तस्व-५४, ७०, ७१, ७३, २१९, २२०, २२१, २२२, २२३, २२४, २२६, २३४, २९१

महाकाच्य-४४ महाकाश--२९३ महानारायणोपनिषद्-१३ ९६, ११३ महाभारत-३७, ४३ २५२ महाभाष्य-- ६६, १९२, २४० महामुनि-५५ महोदय-१३६ माण्डक्यकारिका-११६ माण्ड्वयोपनिषद्-९५ माध्यमिक- ४३, ५४ माह्य-४६, ४७, ७४, ५४ माध्व-सम्प्रदाय-२१ माध्याचार्य-३८, ५३, ६६, ६८ ७४, ७७, दर, दद

माया-३११, ३१३ मायावाद-९४ मायावादी-२२७ मायोपाधि-१९१, ३०४ मायोपाधिक-३०२ मालतोमाधब-२५४ माहेदवर-४६, ६४, ७३, ७४, ६३. ६६, रामानुजसम्प्रदाय-२१, ६४

**मिश्र**—৩০ मुक्तात्मा-६

मुक्तावली-१६० मुक्तिदशा-१३८

मुख्यापूर्व--२४३

पुण्डकश्वति-१०३, ३१४ मुण्डकोपनिषद्—२६, ९४, ९७, ११७,

709

म्छ---२७६

मलतत्त्व--- ५९, ५२, ५५, ५६, ५७ मळप्रकृति-१४, ५६, ७३, १७७, २१६, २१७, २१६, २१९, २२०, २२३, २२४, २३१, २३२

मलाज्ञान—२७४ मलाघार-१७७ मोक्ष-७७, ८१, १३२, २७४, ३१४, ३१४ मोह--२३१

य

यजु:--२०३ यम-१७६, १७७, २११ याज्ञवल्क्य-१७४, १८४, १८४, २०३ याद् च्छिक-२८४ योगाभाष्य-१९८ योगवासिष्ठ-१७५ योगसूत्र-६१, १८६, २१३, २१४ योगाचार-दर योगी--२१३

रघ्वंश-४३, २५० रसेश्वर--- ५४ रसेश्वर-दर्शन-७३, १७७ रसेश्वरवादी-७७, ८८ रामतीर्य-२७९

रामानुजाचायं--२८, २९, ३८, ४५, ४७, ४३, ४६, ४८, ६६, ६४, ₹9, 00, 6x, 66, 5₹, 55, 93, 900, 900

रूपहानि-दोष--१४१

लक्षण-परिणाम- १९२ लक्षित—१४६ किल-१३९, २३७, २३८, ३०६ लिजुवरीर-२१४, २२२ छी अशरीर---२४४ छोकिक-१२२

ब

वरलभाचार्य-- इ वाक्छल-१२६ वाक्यपदीय--३६, ९० वाक्यार्थवादी-------वाचस्पतिमिश्र--१४,१९८,२२४,२८४,३१२ विविष्टाईंड--२१

वारस्यायन-१३३ बासना--७१, २०१

विकल्प--२४४, २६४, २८४

विकल्प-दोष---२२९ विकृति--२१६

विद्येपशक्ति—३०४, ३११, ३१२

विचार-- १९४, २७०

विज्ञानवादी (बीद्ध)—६६, १३६, २८६ विशानसन्तति (सन्तान)—५३, २८६, २८८

विज्ञानस्कन्ध-६६ विज्ञानावयव -- २८६

वितण्डा--१२४, १३२

विदेह-कैवल्य-२७०

विदेहमुक्तिवादी—प४

विद्यारण्य प्रनि—६३, १११, २८९, १११, 393

विधि -- २६5

विधिप्रत्ययवेद्य-१६८

विनाशक विभाग-१६२, १६३

विनाश्य-विनाशक भाव--१ ५5

विपाक--१७७, २०१

विप्रतिपत्ति—१२२, २२७

विभव-७०

विभागजनक कमं - १६४

विभागजनक विभाग- - १६३

विभागज विभाग-- १६२, १६३, १६४,

2 5 %

विन-द्रव्य-१४६, १६४

विवतं- ४६, २३०, २३१, ३१४

विवर्त्तवाद-१८, ४४, ४६, ४७, ४८, ६०,

==, 90, 98, 97, 97, 97,

907, 750

विवर्तवादी - ६०

विवत्तीपादान-४७, ४८, ९०, ९९

विवेकस्याति - २१४

बिश्चिटाई तबादी--- ५४

विशेष-१४१, २२१

विशेषसामान्य-१४५

विशेषाधिकरण-१५३

विशेष्य विशेषण जाव-२२४

विशोका-१९६, २०१,२१२, २१३, २१४

विश्वजित न्याय-२४३, २४४, २४५, २४६

विश्वनायमद्र--- २१, ४१, १६०, १७१

विष्युराग-२०४, २०६, २१२

वेदवादी - २६२

वेदन्वास-१४, २६९, २७०

वेदान्वसार - २७९

वेदान्तसूत्र-१४, २६९

वैवारिक अडकार-७१

बैभाषिक (बीट)-- ४६, ६६, ६९, ७७, ८४,

23%

वैराग्य--२०२, २०३, २१२

व्वविरेष---२०

व्यक्तिक-व्याष्ट्रि-१२३

व्यत्वय-१२६

व्यधिकरण-१५२

व्यभिचार-१९, २०

व्यभिचार-दर्शन---२४६

व्यक्तिचार-शक्ता---२१

व्यक्टिस्क्रिकरोर---२२२

व्याचात-दोव - १४२, २५४

व्याप्ति—१६३
व्याप्तिज्ञान—१४५
व्याप्यजाति—१४५, १५५
व्याप्यजाति—१५४, १५५
व्याप्यज्ञाति—१५२, १५२
व्याव्यापक्षान-१५२
व्याव्यान्व्यापिका—१५२
व्याव्यान्व्यापिका—१५२
व्याव्यान्व्यापिका—१५२
व्याव्यान्व्यान-१४६, १५२, १५२, १५३, १५४, २६४
व्यास—१३, ४३, २५०, ६५१
व्यासदेव—३७, ६४, ११६

शक्ति —७१ शङ्कराचार्य—१४, २९, ४६, ४७, ४८, ४१, ६०, ६३, ८३, ८८, ९०, ९१,९,९४,१००, १०६, १०७, १८२, २७४, २७६,

शताबधानी- -६४ शबरस्वामी--९१ शब्द-४५ बाब्दस् ब्टिविमर्श (स्फोटवाद)--९० शम---२०३ बरीर-शरीरी भाव --- ५३ बरीराकाश--१६५ शरीराजन्यत्व हेतु-१४१ वाबाच्छेद--२३८, शान्द्रभाष्य- २९३, ३०२ शाङ्करवेदान्त--३१४ शाब्दप्रमा-२२६ भाव्यबोध---२२६ शाब्दीभावना-- २४४ , २४५ शारदातिलक---२०४

शारीरिक भाष्य - ५१, ६३, २९३ शालिकनाथ--२९४ शिवमहिम्नस्तोन-७० णुदादेत-- ५३! शुष्कवाद---२३ शुम्यवादी-१४ शन्यवादी माध्यमिक--- ५६, ७७, २९६ श्रावणप्रत्यक्ष-३३, ३४ भीधराचार्यं--७४, १६६, १६७ श्रीभाष्य -- १०७ श्रीवत्सप्राप्ति-७७ श्रुतिप्रमाण - २८, २९ श्रीत-४२, ७६, ६२, ६३, ६४, ६७ व्वेतकेत-४० इवेताश्वतरोपनिषद्—४१, ९६, १०७, ११२, ११३, २६९, ३०४

षट्कमं — २०४, २०८, २०९ षोडश पदार्थ (न्यायमत) – ६८

सखण्डोपाधि—२६३
सबुणात्मवादी—६४
सङ्गति—२४०
सङ्गम—२७४
सत्कारणवाद — ४४
सत्कारणवाद — ४५
सत्कार्यवाद—१६, ६१, ६१, १९२, २३०, २३९
सत्कार्यवाद—१४, ५९
सत्कार्यवाद—१४, ६९
सत्कार्यवाद—१४०
सत्वात्वाद—१८०
सत्त्वसङ्गी—२२९
सद्व्याप्ति—४२
सप्ततत्त्व (जैनमत)—६९

सप्रतियोगिक-९न

समन्वयाच्याय—९४ समवाय —१४६, १४७, १५१, १६९, २२९ समवायसम्बन्ध—६०, ९४०, १४६, ९४९, १५०, १५१, १५२, १५३, १५४, १५५, १६९

समवायसमवेत--१४१ समवायान्तर--१४१ समवायिकारण---५४, १४०, १४१ १४४, १६२, २६२, २६५ समवायिकारणासमवेत--१५०

समवायिकार्णासमवेत—१५० समवेत—१४६, १५०, १५१,१५२, १५४, १६९

ममानाधिकरण-११२, १५३, १७०, २९९ समानाधिकरण निर्देश - ९७ समानाधिकरण-सम्बन्ध-३०९ सम्प्रज्ञातसमाधि - १७५, १९३, १९४, १९४ सम्मेद--२७४ सम्यग्दर्शन---२१५ सर्वतन्त्रसिद्धान्त- १२३, १८०, १८७,३०६ सर्वदर्शनसंग्रह - ८४, ८८, ९०, ९३, ९४ सर्वसिद्धान्त न्याय - ५१ सर्वातमेक्यद् ब्टि -७ सर्वायविभासक-४३ सविकल्प -१०० सविचार समाधि-२०१ सवितकं समाधि-२०१ सहजशक्ति--७३ साक्षात्कारी -१9९ साक्षादब्याप्य -१५०,१५१, १५२, १५३ साक्षिचैतन्य-३०० साक्षिमास्य -३०१ साक्षी --७४ सातिशय-२, ५, १३९, २७३, ३१४ साच्यसाधक भाव - १२९

साध्यसाधन भाव--१२९

साच्यसाधन सम्बन्ध-१८३

साव्याभावबद्वति-१२४ सानन्द समाधि-१९५ सामानाधिकरण- १३६, २६२ सामान्य- ११, ७२, ७४, १४७, १४१, १४४, १६९, २२१, २४७,२६३ सामाग्य-निवन्धन---२५६ वामान्यविशेषसमयाय - १६८ सामान्यान्तर-- १४१ साम्यावस्था--२१७ सायण माधवाचायं--३६, ८४ सायणाचार्य-- ९३, ९४ सावयव-द्र, १४०, २८४, २८६, २९१ सास्मित समाधि-१९६, २०१ साहचयं-१९ सिद्धान्त-पक्ष---२४९ सिद्धान्त-विन्दु-१६७ सिद्धि-२१३ सवप्ति -१९३, १९४ सङ्गणरीर-१४,१४ स्बिद्रपञ्च -१४० सुष्टिबाद - १६ सेश्वर -- ५४ सेश्वरवादी-=४ सेश्वर-सांस्यदर्शन-१७४ सोपप्तब-१३६, १३७ सोपाधियः-९, ७७ सीत्रान्तिक-४६, ६९, ७७, ५४ संक्षेपशारीरक -५५, १०९, ३१२ संघातवाद- ४४, २६, ४७, ६० संघातवादी -६० संघातापत्ति -२८४ संयम - २११ संयोग - १८४ संयोग-सम्बन्ध--१४० संसगंप्रतियोगी - १६९

संसर्गभाव- १६९. १७०

संसार—२७४ संसार-वता—१३८ संस्कार —७२, २०४ संस्कारलेवा —१९६ संस्कारलेवा सिखि —२१४ सांस्कारिका—२१, २६, ७३, २१८, २२३, २२६, २३१, २३२

२३४, २३५

सांस्यतस्वविवेक — २१ द सांस्यतस्वविवेचन — ६५ सांस्यववन—१७५, २१७, २२० सांस्यवादी — २३३ स्कन्दपुराण—१६६ स्कन्ध — २६६ स्थूलकारीर — १४, १५

स्फुरण--२९०

स्वतः प्रमाप-४२

स्वतः प्रमाणवादी--२४६

स्वतः प्रामाण्य — ४३, २६१, २६५, २६६

२६७

स्वतः प्रामाण्यवाद—२६७ स्वतःप्रामाण्यवादी—२६२ स्ववेश—३१० स्वतिवर्षं—३१०
स्वप्रागमाव--३१०
स्वभाववादी—५०
स्वयम्म् —२२१,२२२
स्वयम्म् स्वयम्भः स्वयम्भः स्वयम्भः स्वयः स्ययः स्वयः स्ययः स्वयः स्ययः स्वयः स

रवारसिक-- ४, ९४, ९४

ह

ह्ठयोग प्र०—२०६, २०७
हिरव्यगर्भ-१७५
ह्रुल्डरीक—१७७, २१२
ह्रेत्वाभास—३७, ६८, ६९, ११८, १२४, १२६, १६२, १४१, २५४
ह्रुल्ड-२०९

207

क्षणमञ्जूवादी—१४ क्षणिचवादी—५६, ६९, ५४ क्षुरिकोपनिषद् —९६

ज

ज्ञातू-ज्ञेय प्रयुक्त— ३३, ३५ ज्ञातू-ज्ञेय-भाव — ४७ ज्ञानकाण्ड — =३ ज्ञानसन्तान— १३५, १३६, १३७ ज्ञानाष्यास—२९२, ३०० ज्ञानाष्यास—२९२,

# षड्**दर्शन-रहस्**य गुद्धि-पन्न

| पृष्ठ | पं कित | अशुद्ध           | बुद्ध            |  |
|-------|--------|------------------|------------------|--|
| ३८    | ३६     | (जीवातमा) आसि    | (जीवारमा) असि    |  |
| 85    | 33     | तो               | तव               |  |
| 44    | 23     | कणभक्षपक्षसं:घात | कणभक्षरक्षःसंघात |  |
| ४६    | 9      | संघादवात         | संघानवाद         |  |
| ६३    | २०     | शारीरिक          | <b>बारी</b> रक   |  |
| 44    | 8.8    | वैभासिक          | वैभाषिक          |  |
| 60    | २६     | श्रीर            | और               |  |
| ७३    | G      | मदमें            | मत से            |  |
| ७४    | Ę      | मत में           | मत से            |  |
| 42    | ३६     | मतिर्थंस्य       | मतिर्यस्य        |  |
| 53    | २१     | श्रोत            | श्रीत            |  |
| 48    | 30     | किया गया है      | किया वै          |  |
| = &   | 13     | चर्वाक           | चार्वाक          |  |
| 55    | 38     | नैघृण्य          | नैघृ ण्य         |  |
| 98    | १५     | न्० पू०          | पू० नू०          |  |
| 95    | 28     | उपपादान          | उपपादन           |  |
| 98    | १२     | सर्म             | सर्वं            |  |
| 99    | 98     | श्रुतियो         | <b>युतियों</b>   |  |
| 99    | १८     | ताद्गेय          | ताद्गेव          |  |
| 99    | २७     | हो               | हो               |  |
| 99    | 34     | विवर्त्तोपाद     | विवर्त्तीपादान   |  |
| 800   | 98     | भेदावास          | भेदावभास         |  |
| 900   | ₹4     | ब्बरा            | दूसरा            |  |
| 902   | 48     | ाद .             | बाद              |  |
| F0}   | 9      | अशशीरत्व -       | अशरीरत्व         |  |
| 103   | १=     | सहाबह्यणा        | सह ब्रह्मणा      |  |
| 80    | 95     | वित्क            | बल्कि            |  |
| 100   | ¥      | नर्मना रविततं    | कर्म कारयति तं   |  |

| पुष्ड | यं विश | अषुर                 | গ্র                     |                |
|-------|--------|----------------------|-------------------------|----------------|
| 5.4   | 98     | मोक्ष का स्वरूप      |                         | त्त्विक स्वरूप |
| 198   | ₹€     | न्या०(कु० ४। ५-६)    |                         |                |
| 998   | ३३ (टि |                      | सम्बन्धाभाव             |                |
| 920   | २३     | अनुमति               | अनुमिति                 |                |
| 924   | 98     | अनेकान्तिक           | अनै का न्तिक            |                |
| १२६   | 9      | साध्यभाव             | साध्याभाव               |                |
| 980   | ৭৬     | सावयत्व              | सावयवत्व                |                |
| 181   | २४     | अकर्त्तुं कत्व       | अकत्त्र कत्व            |                |
| 949   | 39     | रूषहानि              | रूपहानि                 |                |
| 942   | 33     | तेजत्व               | <b>ट्रेजस्त्व</b>       |                |
| 948   | २७     | समवायिकरण            | समवायिकारण              |                |
| 982   | 34     | आफ़ुत्यपमर्दे न      | आकृत्युपमर्देन          |                |
| २२१   | 3      | गुर्ण                | गुण                     |                |
| २२७   | 59     | मायवादी              | मायावादी                |                |
| २४७   | 97     | (त्वाल्यत्)          | त्वा ( त्यप )           |                |
| 582   | 3%     | उपयमपूर्वक           | उपनयनश्रवंक             |                |
| २४७   | २३     | स्वीकर               | स्वीकार                 |                |
| २६०   | 9      | नित्यानित्यत्व-विचार | शब्द का नित्यानित्य     | <b>u</b> -     |
|       |        |                      |                         | विचार          |
| २६३   | 98     | अत्यन्ता-भाव         | अत्यन्ताभाव             |                |
| २७७   | 79     | <b>बारी</b> रिक      | शारीरक                  | 7.             |
| २७५   | २०     | प्रतिपाध             | प्रतिपाद्य              |                |
| २८३   | 3 €    | आत्साक्षात्कार       | <b>बात्मसाक्षात्कार</b> | 4              |
| ३०१   | २४     | निरुढ                | निरूढ                   | 31             |
| ३०३   | X      | प्रतिभासिक           | प्रातिभासिक             | · ·            |

आशुतीष अवस्थी अध्यक्ष श्री चारायणेर वर वंदाक सविति (उप्र)

Marie and Tell

आशुतोष अवस्थी अध्यक्ष भ्री नारायणेश्वर वेद वेदाङ सविति (उप.)



